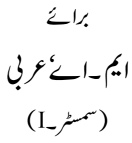
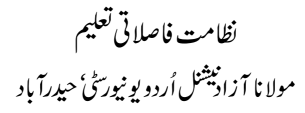
تاريخ ادب عربي-I







C مولانا آزادنیشنل اُردویونیورسیٰ ٔ حیدرآباد سلسله مطبوعات نمبر -.... ISBN: ..... Edition: .....

: رجسٹرار' مولانا آزاد نیشنل اُردویو نیورشی' حیدرآباد ناشر الثاعت : .....2019 مطبع ----- :

#### **History of Arabic Literature**

*Edited by:* **Prof. Syed Alim Ashraf** Head, Department of Arabic, MANUU

On behalf of the Registrar, Published by: Directorate of Translation and Publications Maulana Azad National Urdu University Gachibowli, Hyderabad-500032 (TS) E-mail: directordtp@manuu.edu.in for Directorate of Distance Education

E-mail: dir.dde@manuu.edu.in; Website: www.manuu.edu.in

# کورس کوارڈ می نیٹر پروفیسر سیدعلیم انثرف شعبۂ عربی ،مولا نا آزادنیشنل اردویو نیور ٹی حیدرآباد

| مصنفين:                                                       | ا کا ئی نمبر |
|---------------------------------------------------------------|--------------|
| ڈ اکٹرعیبید الرحمان( جواہر لال نہر ویو نیورسٹی )              | 1,2          |
| ڈ اکٹر ثمامہ فیصل(مولا نا آ زادیشنل اردویو نیورسٹی)           | 3,9,10,11    |
| ڈ اکٹرمفتی محد شرف عالم ( مولا نا آ زادنیشل اردو یو نیورسٹی ) | 4(مشترکه)    |
| ڈ اکٹر اورنگ زیب اعظمی ( جامعہ ملیہ اسلامیہ )                 | 4(مشترکه)    |
| ڈاکٹروارث مظہری (جامعہ ہمدرد)                                 | 5,6          |
| ڈ اکٹر غطر یف ندوی                                            | 6,8(مشترکه)  |
| ڈ اکٹر محمد مشاق (جامعہ ملیہ اسلامیہ )                        | 7            |
| ڈ اکٹر سعید مخاشن ( مولا نا آ زاد نیشنل اردو یو نیورسٹی )     | 12           |
| ڈ اکٹر جیشید احمد (یو نیور شی آف ممبئ)                        | 13,14,16     |
| پروفیسرکفیل احمد قاسمی (علی گڑ ھ مسلم یو نیورسٹی )            | 15           |
|                                                               |              |

مد يران

| (يونيورس آف ممبئ)                 | ڈ اکٹر جمشیداحمد               |
|-----------------------------------|--------------------------------|
| (مولانا آزادنیشنل اردویو نیور ٹی) | ڈ اکٹر ثمیبنہ کوثر             |
| (مولانا آزادنیشنل اردویونیورسٹ)   | ڈ اکٹر محمد عبد العلیم         |
| (مولانا آزادنیشنل اردویونیورسٹ)   | ڈاکٹر سید <b>حمد</b> عمر فاروق |
| (مولانا آزادنیشنل اردویو نیور ٹی) | ڈ اکٹر محد رحمت حسین           |

ٹائٹل پیج: ڈاکٹر **ظفر گلزار** 

فہرست

|      | پيغام            |          | وائس چانسلر                                                    | 6   |
|------|------------------|----------|----------------------------------------------------------------|-----|
|      | پیش لفظ          |          | ڈ ائر کٹر' ڈائر کٹوریٹ آفٹرانسلیشن اینڈ پبلی کیشنز             | 7   |
|      | ڈائرکٹر کا پیغام |          | ڈ ائر کٹڑ نظامت فاصلاتی تعلیم                                  | 8   |
|      | كتاب كا تعارف    |          | كوآ رڈينيٹر                                                    | 9   |
| بلاك | Ι                | عصرجا بك | ېلى                                                            | 10  |
|      | اكائى            | 1        | جزيرہ نمائے عرب کا جغرافیہ: سامی اقوام اور زبانیں              | 10  |
|      | اكائى            | 2        | عربی زبان کا ارتقا: دور جاہلی میں عربوں کے سیاسی وساجی حالات   | 27  |
|      | اكائى            | 3        | عہد جا ہلی میں عربی ادب: نثر وشعر، اقسام وخصوصیات              | 52  |
|      | اكائى            | 4        | اصحاب معلقات ، اصحاب مجمحر ات اور صعالیک شعرا                  | 80  |
| بلاك | II               | عصراسل   | لامى                                                           | 117 |
|      | اكائى            | 5        | عصراسلامی کا تعارف اوراس کی خصوصیات                            | 117 |
|      | اكائى            | 6        | قر آن وحدیث کی تدوین اوران کا اد بی مقام                       | 126 |
|      | اكائى            | 7        | مخضر می شعرا اوران کی شعری خصوصیات                             | 148 |
|      | اكائى            | 8        | عصراسلامی میں خطابت                                            | 170 |
| بلاك | III              | عصرامو   | وى                                                             | 185 |
|      | اکائی            | 9_عصرام  | موی کے سیاسی و دینی حالات                                      | 185 |
|      | اکائی            | 10_عصرا  | اموی میں عربی خطابت کا ارتقا، اس کی اہم خصوصیات اور اہم شخصیات | 204 |
|      | اکائی            | 11_خطوط  | ط نولیبی اور وصیتیں                                            | 225 |

|      | اكانى | 12 یے عصر اموی کی شاعری اوراس عہد کے مشہور شعرا | 245 |
|------|-------|-------------------------------------------------|-----|
| بلاك | IV    | عصر عباسی                                       | 279 |
|      | اكائى | 13 _عباسی خلافت وحکومت پرایک طائرانه نظر        | 279 |
|      | اکائی | 14 _عہد عباسی میں علوم فنون کا ارتقا            | 319 |
|      | اکائی | 15 _عصر عباسی میں فنی نثر کا ارتقا              | 366 |
|      | اکائی | 16 يعصر عباسي ميں شاعري                         | 400 |
|      |       |                                                 |     |

### پيغام

وائس چانسلر

وطن عزیز کی پارلیمنٹ کے جس ایکٹ کے تحت مولانا آزادنیشنل اُردویو نیورٹی کا قیام عمل میں آیا ہے اُس کی بنیا دی سفارش اُردو کے ذریعے اعلیٰ تعلیم کا فروغ ہے۔ بیروہ بنیادی نکتہ ہے جوایک طرف اِس مرکزی یو نیور ٹی کو دیگر مرکزی جامعات سے منفرد بنا تا ہے تو دوسری طرف ایک امتیازی وصف ہے، ایک شرف ہے جو ملک کے کسی دوسرے اِ دارے کو حاصل نہیں ہے۔ اُردو کے ذریعے علوم کوفر وغ دینے کا واحد مقصد و منشا اُردو داں طبقے تک عصری علوم کو پہنچانا ہے۔ ایک طویل عرصے سے اُردو کا دامن علمی مواد سے لگ بھگ خالی ہے۔ کسی بھی کتب خانے یا کتب فروش کی الماریوں کا سرسری جائزہ بھی تصدیق کردیتا ہے کہ اُردو زبان سمٹ کر چند''ادبیٰ' اصناف تک محدود رہ گئی ہے۔ یہی کیفیت رسائل واخبارات کی اکثریت میں دیکھنے کوملتی ہے۔ ہماری پرتحریریں قاری کو کبھی عشق ومحبت کی پُریپچ راہوں کی سیر کراتی ہیں تو کبھی جذبا تیت سے یُر سابعی مسائل میں اُلجھاتی ہیں، کبھی مسلکی اورفکری پس منظر میں مذاہب کی توضیح کرتی ہیں تو کبھی شکوہ شکایت سے ذہن کو گراں بار کرتی ہیں۔تاہم اُردو قاری اور اُردوساج آج کے دور کے اہم ترین علمی موضوعات چاہے وہ خود اُس کی صحت و بقا سے متعلق ہوں یا معاشی اور تجارتی نظام ہے، وہ جن مشینوں اور آلات کے درمیان زندگی گزار رہا ہے اُن کی بابت ہوں یا اُس کے گرد و پیش اور ماحول کے مسائل ۔۔۔۔ وہ ان سے نابلد ہے۔عوامی سطح پر اِن اصناف کی عدم دستیابی نے علوم کے تئیں ایک عدم دلچیسی کی فضا پیدا کردی ہے جس کا مظہر اُردو طبقہ میں علمی لیافت کی کمی ہے۔ یہی وہ چیلنجز ہیں جن سے اُردویو نیورٹی کونبر د آ زما ہونا ہے۔ نصابی مواد کی صورت حال بھی کچھ مختلف نہیں ہے۔ اسکو لی سطح کی اُردو کتب کی عدم دستیابی کے چرچے ہرتعلیمی سال کے شروع میں زیر بحث آتے ہیں۔ چونکہ اُردویو نیورٹی میں ذریعہ تعلیم ہی اُردو ہے اور اس میں علوم کے تقریباً سبھی اہم شعبہ جات کے کورسز موجود ہیں لہٰذاان تمام علوم کے لیے نصابی کتابوں کی تیاری اِس یو نیورٹی کی اہم ترین ذمہ داری ہے۔ اِسی مقصد کے تحت ڈائر کٹوریٹ آفٹر اسلیشن اینڈ پلی کیشنز کا قیام عمل میں آیا ہے اور احفر کو اِس بات کی بے حد خوش ہے کہ اپنے قیام کے محض ایک سال کے اندر ہی بیر برگ نو، ثمر آور ہو گیا ہے۔ اس کے ذمہ داران کی انتخاب محنت اور قلم کاروں کے بھر پور تعاون کے بنتیج میں کتب کی اشاعت کا سلسلہ شروع ہوگیا ہے۔ مجھے یقین ہے کہ کم سے کم وقت میں نصابی اور ہم نصابی کتب کی اشاعت کے بعد اِس کے ذمہ داران، اُردوعوام کے واسطے بھی علمی مواد، آسان زبان میں تحریر عام فہم کتابوں اور رسائل کی شکل میں شائع کرنے کا سلسلہ شروع کریں گے تا کہ ہم اِس یو نیور سٹی کے وجود اور اِس میں اپنی موجودگی کاحق ادا کر سکیں۔

ڈ اکٹر **محمد اسلم پر ویز** خاد مِ اوّل مولانا آزادنیشنل اُردویونیور شی ہندوستان میں اُردوذ ریعہ تعلیم کی خاطر خواہ ترقی نہ ہو پانے کے اسباب میں ایک اہم سبب اُردو میں نصابی کتا ہوں کی کمی ہے۔اس کے متعدد دیگر عوامل بھی ہیں لیکن اُردو طلبہ کو نصابی اور معاون کتب نہ ملنے کی شکایت ہمیشہ رہی ہے۔ 1998ء میں جب مرکز ی حکومت کی طرف متعدد دیگر عوامل بھی ہیں لیکن اُردو طلبہ کو نصابی اور معاون کتب نہ ملنے کی شکایت ہمیشہ رہی ہے۔ 1998ء میں جب مرکز ی حکومت کی طرف سے مولا نا آزاد نیشنل اُردو یو نیورٹی کا قیام عمل میں آیا تو اعلیٰ سطح پر کتا ہوں کی کمی کا احساس شدید ہو گیا۔ اعلیٰ تعلیمی سطح پر صرف نصابی کتا ہوں کی سے مولا نا آزاد نیشنل اُردو یو نیورٹی کا قیام عمل میں آیا تو اعلیٰ سطح پر کتا ہوں کی کمی کا احساس شدید ہو گیا۔ اعلیٰ تعلیمی سطح پر صرف نصابی کتا ہوں کی نہیں بلکہ حوالہ جاتی اور معامین کی بنیادی نوعیت کی کتابوں کی کمی کا احساس شدید ہو گیا۔ اعلیٰ تعلیمی سطح پر صرف نصابی کتابوں کی نہیں بلکہ حوالہ جاتی اور محلف مضابی کتابوں کی نہیں بلکہ حوالہ جاتی اور محلف مضابی کتابوں کی نہیں بلکہ حوالہ جاتی اور محلف مضابی کتابوں کی نہیں بلکہ حوالہ جاتی اور محلف مضابی کتابوں کی ضرورت بھی محسوس کی گئی۔ فاصلاتی طریقہ تعلیم کے تحت چونکہ طلبہ کو نصابی کتابوں کی نہیں بلکہ حوالہ جاتی اور محلف مضامین کی بنیادی نوعیت کی کتابوں کی ضرورت بھی محسوس کی گئی۔ فاصلاتی طریقہ تعلیم کے تحت چونکہ طلبہ کو نصابی معلمی محبور کی فروضا ہی محسوس کی گئی۔ فاصلاتی طریقہ تعلیم کے تحت چونکہ طلبہ کو نصابی معلمی ضروری ہے لہٰذا اُردو یو نیورٹ نے محتلف طریقوں سے اُردو میں مواد کانظم کیا ۔ کچھ مواد دیہاں بھی تیار کیا گیا محکمی کتابوں کی منظم اور محلی کی تارہ کی خلی کی محلی کی حکمی دیو ہی محلی کی تعلیم کر حکمی کی محسوس کی معلمی میں محبول ہی محبول ہے اُردو میں مواد کانظم کیا ہے کچھ مواد دیہاں بھی تیار کیا گیا محلی کی معلم محسابی میں محبول کی محبول کی محبول کی محبول کی معلی محبول ہی محبول ہوں ہو ہوں ہی اُردو میں مواد کانظم کیا ہے کی محبول کی محبول ہوں ہے اُردو میں مواد کانظم کیا ہے جسمی مورد کی محبول ہوں کی محبول ہ اور مستقل اشاعت کا سلسلہ شرو عہنیں کیا جا سکا۔

موجودہ شیخ الجامعہ ڈاکٹر محمد اسلم پرویز نے اپنی آمد کے ساتھ ہی اُردو کتابوں کی اشاعت کے تعلق سے انقلاب آ فریں فیصلہ کرتے ہوئے ڈائرکٹوریٹ آفٹر اسلیشن اینڈ پبلی کیشنز کا قیام عمل میں لایا۔ اس ڈائرکٹوریٹ میں بڑے پیانے پر نصابی اور دیگر علمی کتب کی تیاری کا کام جاری ہے۔کوشش یہ کی جارہی ہے کہ تمام کور سز کی کتابیں متعلقہ مضامین کے ماہرین سے راست طور پر اُردو میں ہی ککھوائی جائیں۔ اہم اور معروف کتابوں کے تراجم کی جانب بھی پیش قدمی کی گئی ہے۔ تو قتاح ہے کہ مذکورہ ڈائرکٹوریٹ ملک میں اشاعت سے تعلق کر ای ہوگا۔ اب تک پیہاں سے تین درجن سے زائد کتابیں شائع ہو چکی ہیں اور تو قتاح ہے کہ آنے والے دنوں میں بھی پیاں سے کشر تعداد میں اُردو کتابیں شائع ہوں گی۔

زیر نظر کتاب فاصلاتی طریقہ تعلیم کے تحت ایم اے حربی سمسٹراول کے طلبہ کے لیے تیار کی گئی ہے جس سے روایتی طریقہ تعلیم کے طلبہ بھی استفادہ کر سکتے ہیں۔ کتاب کی تیاری میں حتی الا مکان کوشش کی گئی ہے کہ طلبہ یہاں جن موضوعات کا مطالعہ کریں ان پرانہیں بھر پوراور کمل مواد دستیاب ہوجائے۔

یہ اعتراف ضروری ہے کہ حالیہ عرصے میں جو بھی کتابیں شائع کی جارہی ہیں ان میں شیخ الجامعہ کی راست سر پر تی اور نگرانی شامل ہے۔ اُن کی خصوصی دلیجی کے بغیر اس کتاب کی اشاعت ممکن نہ تھی۔ نظامت فاصلاتی تعلیم اور شعبہ عربی کے اساتذہ اور عہد یداران کا بھی عملی تعاون شاملِ حال رہا ہے جس کے لیے اُن کا شکر یہ بھی واجب ہے۔ اُمید ہے کہ قار نین اور ماہرین ا پی مشوروں سے نوازیں گے۔ پر وفیسر محکم خلفر الدین

ڈائرکٹر کا پیغام

فاصلاتی طریقہ تعلیم سارے عالم میں ایک انتہائی کارگر اور مفید طریقہ تعلیم کی حیثیت سے تسلیم کیا جاچکا ہے اور چہار سواس طریقے سے بڑی تعداد میں لوگ تعلیم اور اسناد سے بہرہ ور ہور ہے ہیں ۔ مولانا آزاد نیشنل اُردو یو نیورٹی نے بھی اپنے قیام کے ابتدائی دنوں ہی سے صورت حال کو محسوں کرتے ہوئے اِس طریقے کو اختیار کیا تھا۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ اِس یو نیورٹی نے روایتی طریقہ تعلیم سے پہلے فاصلاتی طریقے سے تعلیم کو اُردو عوام تک پہنچانے کا سلسلہ شروع کیا۔ پہلے پہل میہاں کے تدریسی پروگراموں کے لیے بعض دوسری یو نیورسٹیوں کے نصابی مواد سے من وعن اور بشکل تر جمد استفادہ پہنچانے کا سلسلہ شروع کیا۔ پہلے پہل میہاں کے تدریسی پروگراموں کے لیے بعض دوسری یو نیورسٹیوں کے نصابی مواد سے من وعن اور بشکل تر جمد استفادہ کیا گیا۔ اِرادہ یہ تھا کہ بہت تیزی سے اپنا نصابی مواد تیار ہوجائے گا اور بتدریخ دوسری یو نیورسٹیوں پر سے انصابی مواد سے من وعن اور بشکل تر جمد استفادہ تیاری کا سلسلہ شروع کیا۔ پہلے پہل میہاں کے تدریسی پروگراموں کے لیے بعض دوسری یو نیورسٹیوں کے نصابی مواد سے من وعن اور بشکل تر جمد استفادہ کایا گیا۔ اِرادہ یہ تعالی کیا تو اندازہ ہوا کہ یہ اتنا آسان کا منہیں تھا۔ قدم قدم پر مسائل پیش آئے اور ختلف النوع اُلچھوں نے رفتار کی دی کردیا۔ گر

نظامت فاصلاتی تعلیم (ڈی ڈی ڈی ای) ، مانو نے طلبا کی سہولت کے لیے ایک بہت بڑا نیٹ ورک تیار کیا ہے جس میں 9 علاقائی مرا کز (بنگلورو، بحو پال، در بحظہ، دبلی، کولکا تا، ممبئی، پڑنہ، راخچی اور سری نگر)اور 5 ذیلی علاقائی مرا کز (حیدرآباد، لکھنؤ، جموں ، نوح اور امراوتی) شامل ہیں ۔ ہر علاقائی/ذیلی علاقائی مرکز (Eegional Centre/Sub Regional Centre) فاصلاتی تعلیم کے طلبا کو "Learner Support Centre کے ذریعے تعلیمی اور انتظامی مدد فراہم کرتا ہے۔سال 18 - 2017 میں ، نظامت فاصلاتی تعلیم میں علاقائی/ ذیلی علاقائی مراکز (بنگلورو، ''Study Centres'' پلائے جارہے شخص کرتا ہے۔سال 18 - 2017 میں ، نظامت فاصلاتی تعلیم میں علاقائی/ ذیلی علاقائی مراکز کے ذریعے Study Centres'' پلائے جارہے شخص ابر 2017 میں ، نظامت فاصلاتی تعلیم میں علاقائی/ ذیلی علاقائی مراکز کے ذریعے طلبا کی سہولت کے لیے معیار میں اضافہ کرنے کی خاطر ڈی ڈی ای نے یوجی اور نے ایم اے پروگراموں کے لیے انتخاب پر مبنی کریڈ ہے۔ شروع کردیا ہے۔اب ڈی ڈی ای کے تعام پر منافہ کرنے کی خاطر ڈی ڈی ای نے یوجی اور نے ایم اے پروگراموں کے لیے انتخاب پر مبنی کریڈ ہے۔ مروع کردیا ہے۔ ابری اضافہ کرنے کی خاطر ڈی ڈی ای نے یوجی اور نے ایم اے پروگراموں کے لیے انتخاب پر مبنی کریڈ ہے۔ مروع کردیا ہے۔اب ڈی ڈی ای کے تعام پروگراموں کے لیے داخلے صرف آن لائن طریق سے ہی دی دیکھیں اور انتظامی سرگرمیوں میں آئی سی ٹی کا استعال مروع کردیا ہے۔اب ڈی ڈی ای کی تمام پروگراموں کے لیے داخلے صرف آن لائن طریق سے ہی دی دی گوئی ہے۔

http://youtube.com/u/imcmanuu پر دستیاب ہیں۔ مستقبل میں یو نیور سٹی کی ویب سائٹ کے ذریع طلبا کو اکتسابی مواد کی سافٹ کا پیاں فراہم کرنے کا بھی منصوبہ ہے۔ ڈی ڈی ای اور طلبا کے درمیان را لیطے کے لیے ایس ایم ایس کی سہولت فراہم کی جارہی ہے جس کے ذریع طلبا کو پروگرام سے مختلف پہلوؤں جیسے کورس کے رجسٹریشن، مفوضات (Assignments) 'کونسلنگ اور امتحانات وغیرہ کے بارے میں مطلع کیا جاتا ہے۔ فی الحال نظامت فاصلاتی تعلیم میں یو جی، پی جی، بی ایڈ، ڈیلوما اور سرٹیفکیٹ کورس پر مشتمل جملہ پندرہ کور سز چلائے جارہے ہیں ۔ بہت جلد نگر پر مینی کورسز (Skill Based Courses) نوشوں کے داریے کے دریا کی میں میں ملع کیا جاتا ہے۔ کرشش کر رہا ہے۔ امید ہے کہ سان جلسی میں یو جی، پی جی، پی جی بی ایڈ، ڈیلوما اور سرٹیفکیٹ کورس پر مشتمل جملہ پندرہ کور سز چلائے جارہے ہیں ۔ بہت جلد میں کہ کر ایک نظامت میں یہ معان کی تعلیم میں یو جن میں میں میں میں میں گردی پر مشتمل جلہ پندرہ کور سز چلائے جارہے ہیں ۔ بہت جلد

**پروفیسر ابوالکل**ام ڈائرکٹر نظامت فاصلاتی تعلیم ٔ مولانا آزاد<sup>ی</sup>شنل اُردویو نیور شی

كتاب كاتعارف

یہ کتاب عربی ادب کی تاریخ پر مشتمل ہے جس میں عہد بہ عہد عرب کر بی زبان کا تعارف کرایا گیا ہے اور مختلف عہد میں عربی زبان کے احوال ورجال اور امتیازات و خصوصیات پر روشی ڈالی گئی ہے۔ کتاب چار بلاک اور سولد اکا ئیوں ہر مشتمل ہے۔ پہلے بلاک میں جزیرہ نما عرب کے جغرافیا کی احوال و ظروف کا بیان کیا گیا ہے، عرب اقوام اور ان کی مختلف بولیوں کا جائزہ لیا گیا ہے۔ نیز اس بلاک میں اصحاب معلقات و مجھر ات کی شاعری اور اس کی ابھیت و خاصیت کو بھی موضوع بنایا گیا ہے۔ معلقات و مجھر ات کی ابھیت کے پیش نظر ابتداء انہیں دو علاحدہ اکا ئیوں میں لکھا گیا تھا کی اور اس کی ضرورت کے پیش نظر با ہم ضم کر دیا گیا ہے۔ معلقات و مجھر ات کی ابھیت کے پیش نظر ابتداء انہیں دو علاحدہ اکا ئیوں میں لکھا گیا تھا لیکن بعض تکنیکی ضرورت کے پیش نظر با ہم ضم کر دیا گیا ہے۔ دوسرے بلاک کا موضوع عصر اسلامی ہے، اس میں صدر اسلام میں عربی زبان اور اس کی اور جامع انداز میں بیان کیا گیا ہے جس میں سرفہرست قرآن وحدیث کے اد بی مقام اور ان کے فنی خصوصیات کا ذکر کیا گیا ہے۔ اس موضوع کو بھی دوا لگ الگ اکا ئیوں میں تحریر کیا گیا ہے جس میں سرفہرست قرآن وحدیث کے اد بی مقام اور ان نے فنی خصوصیات کا ذکر کیا گیا ہے۔ اس موضوع کو بھی دوا لگ میں بھی دو داک نیوں میں تحریر کیا گیا ہے۔ میں سرفہرست قرآن وحدیث کے اد بی مقام اور ان نے فنی خصوصیات کا ذکر کیا گیا ہے۔ اس موضوع کو بھی دوا لگ و میں عربی ایک کی تو باہ مضم کر دیا گیا ہے۔ پیر ابلاک عصر اموی میں عربی ادر بے کارتھا اور اس کی خصوصیات پر مشتم ہے۔ اس میں بھی دوا کا ئیوں کو باہ مضم کر دیا گیا ہے۔ چو ظا در آخری بلاک عہد عبر ایل عصر اموی میں عربی اور بی کی خصوصیات پر مشتم ہے۔ اس موضوعات واسالیب کا ظہور دار تقاریں ضر کہ کی گئی ہے۔ فن تر جمد ہے متعلق اس بلاک میں ایک مستقل اکا کی تصوصیات در دیا گیا ہے۔ اور اس کے ضروری دیا تیا ہے کر میں شامل کر دیا گیا ہے۔ میں عربی اور اس کی مستوتی اکا کی تھی ہے میں خر کی دین شر

یہ کتاب خوداکتسابی مواد (SLM) کے اصول وضوابط کے مطابق تیار کی گئی ہے،لہذااس کتاب میں اس بات کی پوری رعایت کی گئی ہے کہ اس میں ان امور کی پوری رعایت کی جائے جن کی روشنی میں خود اکتسابی مواد پر مشتمل درسی کتاب کو تیار کیا جاتا ہے تا کہ طلبہ کوان اسباق کو پڑھنے اور سمجھنے میں کوئی دشواری پیش نہ آئے۔

پروفیسر سید علیم انثرف جائسی کورس کوآر ڈینیٹر ،مولانا آزادنیشنل اُردویو نیور ٹی

# اكائى 1 جزيره نمائے عرب كا جغرافيہ: سامى اقوام اور سامى زبانيں

#### 1.1 مقصر

ا۔ طلبہ اس بیتی سے جزیرہ نمائے عرب کے جغرافیہ سے واقف ہوں گاور یہ جان سکیں گے کہ اسلام سے قبل اس کے حدود وار بعہ کیا بتھ اور اس وقت اس نے نواح بین آباد مما لک کون کون تھے۔ ۲۔ جزیرہ نمائے عرب کے اندر پائے جانے والے اہم مقامات ، پہاڑوں ، وادیوں ، نخلتا نوں اور دیگر قابل ذکر مقامات واحوال کے بارے میں ضروری معلومات حاصل کریں گے۔ ۳۔ جزیرہ نمائے عرب میں پائے جانے والے حیوانات ونبا تات سے واقفیت حاصل کریں گے اور اسلام سے قبل عرب دنیا کے ذریعۂ معاش اور الحک کھانے پینے کی چیز وں سے واقف ہوں گے۔ ۳۔ طلبہ سامی اقوام کی اصل ، ان کے مسکن ، جزیرہ عرب میں انکی سکونت اور جزیرہ عرب اور اس کی اقوام کی جرت کے بارے میں جانکاری حاصل کریں گے۔ ۲۔ زبانوں کی تعریف اور زبانوں کے خاندان سے واقف ہو تگے۔ ۲۔ زبانوں کی تروہ بندی اور اس سلسلے میں مختلف ماہرین ان نیات کی آرا سے واقف ہو تگے۔ ۲۔ زبانوں کی تروہ بندی اور اس سلسلے میں مختلف ماہرین اس این ایک آرا سے واقف ہو تگے۔

علم جغرافیہ کسی مقام کے حدود کو متعین طور پر بتاتی ہے کہ کوئی بستی، کوئی شہر، کوئی ملک دنیا کے کس خطہ/علاقہ میں واقع ہے، اس کے ارد گرد دائمیں بائمیں، آگے پیچھے یا شال وجنوب، مغرب ومشرق میں کو نسے کو نسے مما لک، سمندر، در یا اور پہاڑ واقع ہیں۔ جس سے اس علاقہ میں آباد لوگوں کے حالات کو سیحھنے میں مدد ملتی ہے کہ وہ گرم علاقہ ہے یا سرد، سر سبز وشاداب علاقہ ہے یا خشک، صحرابے یاریکتان۔ اس سے ان کے کھانے پینے، رہن سہن، عادات واطوار کو سیحھنے میں بھی مدد ملتی ہے اور اس سے بڑھ کر بیہ کہ ان کی بولی اور زبان کو جانے سیحھن اس سے ان ملاقہ کھانے انسانی تجربات، علمی ذخائر اور ان کے افکار ونظریات کو جانے اور ان سے بڑھ کر یہ کہ ان کی بولی اور زبان کو جانے سیحھنے اور اس میں محفوظ کے جغرافیہ اور جغرافیا کی دخائر اور ان کے افکار ونظریات کو جانے اور ان سے استفادہ کرنے میں سہولت ہوتی ہے۔ اس لیے کسی تھی ملک یا علاق کہ جغرافیہ اور جغرافیا کی حالات کو جانی انتہا کی ضروری ہے، اس کے بغیر ہم وہاں کے رہنے والے باشدوں کی نہ تو زبان سی محفر ہے اور ان میں محفوظ

جزیرہ نمائے عرب میں آباد اقوام کا تعلق سامی نسل سے مانا جاتا ہے اس لیے بیہ جاننا نا گزیر ہوجاتا ہے کہ سامی اقوام کا اطلاق کن قوموں پر ہوتا ہے۔ جزیرہ نمائے عرب میں آباد سامی اقوام کا اصل وطن یہی جزیرہ تھا یا پھر کسی اور جگہ سے ہجرت کرکے یہاں آباد ہوئیں اور پھر سرز مین عرب سے باہر کب کب ہجرت کی۔ وہ کوئی زبانیں بولتے تھے، سامی زبانوں میں کوئی کوئی زبانیں آتی ہیں۔ زبان کی تعریف کیا ہے اور ماہرین لسانیات نے مختلف زبانوں کے خاندان اور انگی گردہ بندی کیسے کی ہے۔ بیساری معلومات ہمیں عربی زبان کی اصل تک پہو نچنے، دوسری زبانوں سے اس کے تعلق ، ایک دوسرے سے لسانی لین دین کوجانے میں مدددیں گی اور عربی کی قدامت، بقا، نشو دنما اور پھر او کو سی جزیرہ میں اور جگہ ہے ہوں۔ زبان کی تعریف کیا ہے میں انہائی مد و معاون ثابت ہوں گی۔ آنے والے صفحات میں جزیرہ نمائے عرب کے جغرافیہ، وہاں کے طبعی حالات، سامی اقوام اور سامی

زبانوں سے بحث کی جائے گی۔

1.3 جزيره نمائ عرب كے جغرافيائي احوال

1.3.1 حدوداربعه

جزیرہ نمائے عرب دنیا کے نقشے پر ایک ایسے مقام پر واقع ہے جہاں ایشیا اور افریقہ کی سرحدیں ملتی ہیں اور یورپ خشکی اور تر ی دونوں راستوں سے قریب ہے۔ عرب کوجزیرہ نما اس لیے کہتے ہیں کہ اس کے تین طرف سے پانی اور ایک طرف خشکی ہے۔ مغرب میں بحیرہ قلزم اور بحیرہ روم ہے، مشرق میں بحر ہند، خلیج فارس اور بحر عمان ، جنوب میں بحر ہند، شمال کے حدود بہت مختلف ہیں بعض جغرافیہ داں شام تک اس کے حدود کو وسعت دیتے ہیں۔

قدیم زمانے یا دور جاہلی میں جزیرہ نمائے عرب مختلف خطوں رعلاقوں پر مشمل تھا اور انکے نام پچھاس طرح ضے: حجاز ( مکہ مدینہ (یثرب)،طائف وغیرہ)، نجد، بحرین، یمن، تہامہ، شحر،ظفار، اور حضر موت۔ دور جاہلی سے لیکر دورجد یدیعنی ۵۹۷ سے پہلے تک جزیرہ عرب کے بیعلاقے انہی ناموں سے جانے جاتے تصلیکن جب دورجد ید میں قومی ریاستوں کا ظہور ہوا تو نے نے مما لک وجود میں آئے ۔ اس طرح آج جزیرہ عرب کا اطلاق سعودی عرب (تجاز)، یمن، عمان، اردن، متحدہ عرب امارات، کویت، قطراور بحرین پر ہوتا ہے۔

جزیرہ نمائے عرب کا رقبہ تقریبا دس لا کھ مربع میل ہے۔ جو فرانس کے رقبہ سے دو گنا ہے۔ اس کی سب سے طویل سرحد وہ ہے جو بحر احمر کے ساحل کے ساتھ ساتھ چلی گئی ہے۔ اس کا طول چودہ سومیل ہے۔ اس کا سب سے زیادہ عریض وہ علاقہ ہے جو یمن سے عمان تک چلا گیا ہے۔ جس کی چوڑ ائی بارہ سو پیچاس میل ہے۔

عرب کا لفظ عروبة ،عرّب اورعرُ وب سے مشتق ہے اس کے معنی فضیح اللسان ہونا، زبان دان ہونا۔عرب چونکہ اپنے آپ کو اور قوموں کے بالمقابل فضیح اللسان سبحصتہ بتھے اس لیے غیر عربوں کے لیے عجم کا لفظ استعمال کرتے تھے جس کے معنی کلام میں غیر واضح ہونا، گونگا ہونا۔ پچھ لوگوں نے اس کے معنی دشت وصحراکے بتائے ہیں، شایداس کی وجہ ہیہ ہے کہ عرب دنیا کا بہت بڑا حصہ ریگستان پر مشتمل ہے۔

1.3.2 جزيره نمائ عرب كمختلف علاق

علائے جغرافیہ نے جزیرہ نمائے عرب کو پانچ حصوں میں تقسیم کیا ہے۔ (۱) تہامہ (۲) حجاز (۳) نجد (۴) عروض (۵) یمن

ڈاکٹرحسن ابراہیم حسن اپنی کتاب'' تاریخ الاسلام'' کی جلداول میں اس تقسیم کی تفصیل کچھ یوں بیان کرتے ہیں:

تہامہ: یہ وہ نیبی علاقہ ہے جو بحراحمر کے ساحل کے ساتھ ساتھ ینبوع سے خجران تک چلا گیا ہے۔ اس کی وجہ تسمیہ یہ ہے کہ "التھم" جواس کا مادہ اشتقاق ہے اس کے معنی ہیں گرمی کی انتہائی شدت اور ہوا کا رک جانا۔ چونکہ اس علاقہ میں گرمی کی شدت نا قابل برداشت حد تک ہوتی ہے اور ہوا رکی رہتی ہے جس سے اس کی شدت میں کئی گنا اضافہ ہوجا تا ہے۔ اس لیے اس کو تہامہ کہا جا تا ہے۔ اس علاقہ کا دوسرا نام ''الغور'' بھی ہے۔ چونکہ نجد کے مقابلہ میں یہ علاقہ نشیب میں واقع ہے اس لیے اس نام سے بھی موسوم کیا جا تا ہے۔ حجاز: بیعلاقہ یمن کے ثنال اور تہامہ کے مشرق میں واقع ہے۔ بیمتعدد وادیوں کا مجموعہ ہے جن کے درمیان سے جبال السراۃ تا ہے ۔ بیسلسلہ کوہ شام سے شروع ہوتا ہے اوریمن میں خبران تک جاتا ہے۔ اسی میں اسلام کے دومقد ک شہر آباد ہیں ۔مکہ مکرمہ اور مدینہ منورہ ۔حجاز کوحجاز اس لیے کہتے ہیں کہ بیتہامہ اور نجد کے درمیان حدفاصل ہے۔

نجد: یمن کے جنوب اور صحرا'' ساوہ'' کے شال میں پھیلا ہوا علاقہ ہے۔عروض اور عراق اس کے ایک جانب داقع ہیں۔اس کو نجد اس لیے کہتے ہیں کہ اس کی سطح اونچی ہے۔

یمن: بینجد کے علاقہ سے بحر ہند کے جنوب اور بحر احمر کے غرب سے گزرتا ہے اور مشرقی سمت سے بید حضر موت اور النتحر اور عمان سے ملا ہوا ہے۔ یمن اور حضر موت کے میدانوں میں کئی داخلی لڑا ئیاں بھی لڑی گئیں اور بیرونی حملہ آوروں سے بھی معرکہ آرائی ہوئی ہیں۔ انہیں جنگوں اور فتنہ وفساد کی وجہ سے خاندان تیج تباہ وبرباد ہوا جس کے باد شاہوں نے مآرب ،حمدان اور طفا ر بے محلات تعمیر کئے۔ اور اسی زمانہ میں مآرب کے مقام پرایک''سد'' ڈیم بنایا۔

عروض: بیعلاقہ یمامہ، عمان اور بحرین پر مشتمل ہے۔ اس کی وجہ تسمیہ بیہ ہے کہ یمن، نجد اور عراق کے درمیان حد فاصل ہے۔ عمان اور بحرین پہلے جزیرہ عرب سے علیحدہ تھے۔ اور اس کی دو وجہیں تھیں، ایک فطر می اور دوسر می سیاسی۔ فطر می وجہ تو بیرکہ ان کے درمیان اور جزیرہ عرب کے درمیان لق ودق صحرا، جنگل اور خشک ریگتان حاکل تھے۔ سیاسی وجہ بیر کہ عمان اور بحرین حکومت ایران جو ایک غیر عرب مملکت تھی اس نے زیر کمیں تھے۔

آب وہوا: جزیرہ نمائے عرب کی آب وہوا مجموعی طور پر گرم اور خشک ہے، بارش بہت کم ہوتی ہے۔ اور وہ بھی ساحلی علاقوں تک محد ودرہتی ہے۔ خاص طور پر جنوب اور جنوب مغرب میں زیادہ ہوتی ہے۔ اسی وجہ سے وہاں آبادی زیادہ ہے۔ مشرقی ساحل کے بعض علاقے خصوصا عمان کا علاقہ زیادہ سر سبز وشاداب ہے۔ لیکن بارش کی عام کی کی وجہ سے علاقے بھر میں کوئی بڑا دریانہیں ہے البتہ ندی نالے بکثر ت پائے جاتے ہیں۔ مگر زیادہ تر صرف بر سات کے موسم میں بہتے ہیں۔ گرمی اور لو چلنے کے باعث دن میں خاصی گرمی ہوتی ہے لیکن رات دن کے مقابلے طونٹری ہوتی ہے۔ ( تاریخ عالم اسلامی، پروفیسر محد فیم صدیق ، صور یہ ۵

### 1.4 جزیرہ نمائے عرب کے طبعی حالات

#### 1.4.1 پہاڑ اور میدان

جبال السراۃ: یہ پہاڑ شمال سے جنوب کی طرف پھیلا ہوا ہے۔ شمال میں شام وفلسطین کے پہاڑوں سے اس کا سلسلہ ملتا ہے اور جنوب میں یمن سے جا ملتا ہے۔ شمالی حصہ کو جبال الحجاز اور جنوبی حصہ کو جبال العسیر اور جبال الیمن بھی کہتے ہیں۔ جبال الیمن سے متصل جبال حضر موت ہے جس کے بعد ظفار اور شحر مہرہ کے علاقے واقع ہیں۔ اسی کے پاس جنوب مشرقی علاقہ میں جبال عمان بھی پایا جاتا ہے۔ جبال السراۃ کی بلندی اوسطاً پانچ سے سات ہزارف بتائی جاتی ہے اور اس کی چوڑ ائی بعض مقامات پر کٹی سومیل ہے۔ جبال تجاز : خلیج عقبہ سے یمن کے قریب تک سارے پہاڑی علاقہ کو حجاز کہتے ہیں۔ بیرتہامہ ونجد کے درمیان ایک دیوار کا م کرتا ہے اس لیے اس کوتجاز کہا جاتا ہے۔ حجاز جبال السراۃ کا شالی جزء ہے جو سات سومیل لمبااور ۵۷۲ میل چوڑا ہے اور اس کی اوسط اونچائی ۲ ہزار فٹ ہے۔ اس پہاڑی سلسلہ پر مدینہ اور طائف ،خیبر، تیاء وغیرہ مشہور شہر ہیں۔ حجاز کے شالی حصہ کو جوعقبہ سے الوجہ کے درمیان واقع ہے مدین کہتے ہیں۔ اس خطہ میں قوم مدین ، اصحاب ایکہ اور اس کے جنوب میں قوم شمود اور اصحاب الحجر آباد بتھے جن کا تذکرہ قرآن میں بھی ہے۔

حرہ: جبال تجاز میں بعض ایسے خطے ہیں جن کے پتھر سیاہ خنجر کی طرح ہیں اس لیے ان کوحرہ کہتے ہیں۔ سطح سمندر سے ان کی بلندی بسا اوقات ۵۰۰۰ فٹ تک پہونچ جاتی ہے۔ موسم سرما میں تبھی تبھی یہاں برف باری بھی ہوتی ہے۔ اپنی نا ہمواری کی وجہ سے حرہ آبادی اور جانوروں کے لائق نہیں۔ اس کا زیادہ تر علاقہ مکہ و تبوک کے درمیان واقع ہے۔ سب سے بڑا حرہ حرہ کو یرض ہے۔ مدینہ منورہ بھی دوحرات کے درمیان واقع ہے۔ اس کے مغرب میں حرة الو برہ اور مشرق میں حرہ داقم ہے۔ ان حرات کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ یہ دورات کے

عسیراور یمن: عسیر جبال السراۃ کا حصہ ہے۔ اس کی چوٹی اوسطاً دس ہزار ذف بلند ہے۔ بیجنوب مغرب میں واقع ہے۔ عسیر کے جنوب میں واقع جبال السراۃ کے پہاڑی سلسلہ کو یمن کہتے ہیں جس کی اوسطاً بلندی سب سے زیادہ یعنی تیرہ چودہ ہزار فٹ ہے۔ بید دونوں پہاڑ بارش کی وجہ سے سرسبز وشاداب رہتے ہیں۔ بیر پہاڑ بادلوں کو جزیرہ نما کے اندرآ نے سے روک لیتے ہیں۔ عسیر کے شال مشرق میں نجران ہے جو کسی زمانے میں عیسائیت کا مرکز تھا۔ جزیرہ عرب سس سے زیادہ بارش یمن میں ہوتی ہے جس کی وجہ سے سیر کے شال مشرق میں خران ہے جو ہو دمانے میں عیسائیت کا مرکز تھا۔ جزیرہ عرب سب سے زیادہ بارش یمن میں ہوتی ہے جس کی وجہ سے سیر سب سے زیادہ شاداب علاقہ ہو حمد یہ میں ایس کی مرکز تھا۔ جزیرہ عرب سب سے زیادہ بارش یمن میں ہوتی ہے جس کی وجہ سے سیر سب سے زیادہ شاداب علاقہ ہو ۔ حمد یدہ، مخا اور عدن اس کے ساحلی شہر ہیں جو بندرگاہ بھی ہیں۔ اس کے علاوہ صعدہ، مار ب، ذہید، دمار اور طفار وغیرہ بھی اس کے متابل ذکر شہر ہیں۔ یمن کے جنوب میں حضر موت کی مشہور وادی ہے۔ قدیم زمانے سے یہاں تجارت پیشر لوگ آبا در ہے ہیں۔ حضر موت سے متصل مشرق میں ایک میدانی علاقہ ہے جس میں شر موت کی مشہور وادی ہے۔ قدیم زمانے سے یہاں تجارت پیشر لوگ آبا در ہے ہیں۔ حضر موت سے مصل مشرق میں ایک میدانی علاقہ ہے جس میں شحر، مہرہ اور طفار نامی خطے پائے جاتے ہیں۔ طفار، شر ہیں۔ میر اور ہوں ن

الربع الخالی: یہ جزیرہ عرب کا سب سے بڑار یکستان ہے جو جنوبی حصے میں ساحل کے قریب قریب تک پھیلا ہوا ہے۔ اس کا کل رقبہ چار لا کھ مربع میل ہے۔ یہاں پانی تقریباً نایاب ہے اور ریت کے ٹیلے پھیلے ہوئے ہیں جو اپنی جگہ بدلتے رہتے ہیں۔ یہاں ریت کا طوفان ایک عام بات ہے۔ الربع الخالی کے یمن سے متصل حصہ کو صہد ہ اور حضر موت کے شال مغربی کنارہ کو احقاف کہتے ہیں اور مہرہ کے شالی جانب کے ریکستان کو'' وبار'' کہتے ہیں۔ الربع الخالی کے شالی مشرقی گو شہ کو ' بیرین' کا نام دیا گیا ہے۔

النفوذ: بیصحرائے نحبہ کے شال میں واقع ہے۔ عربی میں ریت کے سرخ ٹیلوں کو النفو ذکہتے ہیں۔ بیصحراءالربع الخالی سے آٹھ سو میل کے فاصلے پر ہے۔ بیدراصل چھوٹے چھوٹے ریگتانی قطعوں پر مشتمل ہے۔ یہاں بھی بھی بارش بھی ہوجاتی ہے جو یہاں کے لوگوں کے لیے کافی سود مند ہے۔دومۃ الجند ل کامشہور نخلیتان النفوذ کے شہالی جانب واقع ہے۔

الد هناء: النفوذ کے جنوبی حصہ سے ایک ریگستانی پٹی الربع الخالی تک چلی گئی ہے۔ اس کی ریت سرخی مائل ہے اس لیے اس کو الد هناء کہتے ہیں۔ اس میں پچھ دادیاں اور نثیبی زمینیں ہیں جن سے احساء و محبد کے راستے گزرتے ہیں۔ ان دادیوں میں تھوڑا بہت بارش کا پانی آجا تا ہے جس سے بدو فائدہ الٹھاتے ہیں۔ قطر کا علاقہ الربع الخالی سے متصل ہے اور عمان کے شمال مغرب میں سمندر کے اندر دور تک پھیلا ہوا ہے جو سومیل کمبا اور چالیس میل چوڑا ہے۔ پٹرول کی دریافت نے اس علاقہ کی قسمت تبدیل کردی ورنہ یہاں بہت غربت تھی اورلوگوں کا کام یہاں سمندر سے مچھلی پکڑنا اور موتی نکالنا تھا۔ زمانہ قدیم میں قطری کپڑوں کی کافی شہرت تھی۔

قطر کے شال سرحد سے کویت کے جنوبی سرحد تک چیلی ہوئی ساحلی پٹی کو احساء کہا جاتا ہے۔ بیر بہت زرخیز علاقہ ہے۔ یہاں ک تھجوریں بہت مشہور ہیں۔اس علاقہ کے خطی نیز وں کا تذکرہ بھی جاہلی ادب میں خوب ملتا ہے۔ .

بحرین احساء کے مشرق میں چھ جزیروں پر مشتمل ایک مشہور علاقہ ہے جو تاریخی حیثیت رکھتا ہے۔ اسی طرح کویت بھی ایک مشہور علاقہ ہے جو احساء کا شالی سرا ہے۔ اس کی زمین صحرائی اور پانی کمیاب ہے۔ تاریخ میں سے علاقہ جہاز رانی اور جہاز سازی میں کافی مشہور تھا۔ پٹرول نے ان تمام علاقوں کو مالا مال کردیا ہے۔

1.4.3 نباتات وحيوانات:

عسیر، یمن اور عمان کے پہاڑوں اور نجد کے بعض خطوں کو چھوڑ کر جزیرہ محرب عام طور سے خشک اور غیر مرطوب ہے اور پانی کی سخت قلت ہے۔ یہاں سخت سردی وگرمی دونوں پڑتی ہے اور خال خال بارش ہوتی ہے جو یہاں کی آبادی کے لیے ایک بہت بڑی نعمت ہے۔ یہاں پہاڑی نالے وغیرہ تو ہیں جس سے پہاڑوں کا پانی وادیوں میں پھیل جاتا ہے لیکن یہاں کوئی ندی نہیں ہے۔ اس طرح کی وادیاں سر سبز وشاداب ہوتی ہیں اور صحرائی علاقے میں سے بہت اہمیت کی حامل ہوتی ہیں۔ ان وادیوں میں وادی الرمی ہوتی ہے جو یہاں کوئی خدی نہیں ہے۔ اس طرح کی وادیاں سر سبز

عرب میں جنگلات نہیں پائے جاتے ہیں البتہ کھجور کے درخت بہت کثرت سے ہوتے ہیں۔اس کے علاوہ ببول، بیری، مہدی، بیلو

اور جھاؤ وغیرہ کے درخت اور خار دار جھاڑیاں پائی جاتی ہیں۔ پچھ علاقوں میں انار، انگور اور سیب وغیرہ کے بھی درخت ہوتے ہیں۔ چند علاقوں خاص طور پریمن، عمان، یمامہ وغیرہ میں کاشت کاری بھی ہوتی ہے۔ یمن کے لوگوں نے بند باند ھے کر آبپاشی کا نظام بنالیا تھا اور بیہ علاقہ بہت زیادہ شاداب ہوگیا تھا۔

جزیرۂ عرب کے حیوانات میں اونٹ بہت مشہور ہے جو صحرائی زندگی کے لیے انتہائی کارآمد ہے۔ عربی گھوڑا بھی پوری دنیا میں کافی مشہور ہے۔ اس کے علاوہ بھیٹر ،بکری، ہرن، نیل گائے، خچر، گدھا، شیر، چیتا، تیندوا، بجو، لومڑی، بھیٹریا، بندر، گائے، شتر مرغ، خرگوش اور پرندوں میں کبوتر، فاختہ، عقاب، چیل، گدھ، شکرہ اور کوا وغیرہ پائے جاتے ہیں۔ 1.4.4 یا شند گان:

جزیرہ عرب کے باشدوں کونسلی و تہذ ہی ترقی کے اعتبار سے دو حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ جنوبی عرب کے لوگ قحطانی نسل سے بیں اور شالی عرب کے لوگ قطانی نسل سے بیں اور شالی عرب کے لوگ قطانی نسل سے بیں اور شالی عرب کے لوگ معدمانی نسل سے دونوں کے درمیان کافی اختلافات پائے جاتے ہیں۔ جنوبی عرب کے باشند ے عام طور پر متمدن اور مہذب ہوتے ہیں جب کہ شالی عرب پر بدویا نہ زندگی کا غلبہ ہے۔ دونوں کی زبان عربی ہے کیکن ان کے درمیان کافی فرق ہے۔ جنوبی لوگ اور مہذب ہوتے ہیں جنوبی عرب کے میں خاص طور پر متمدن اور مہذب ہوتے ہیں جب کہ شالی عرب پر بدویا نہ زندگی کا غلبہ ہے۔ دونوں کی زبان عربی ہے کیکن ان کے درمیان کافی فرق ہے۔ جنوبی لوگ زراعت و تجارت کرتے اور باہری دنیا سے ان کے گر میں نمایاں نظر آتے ہیں۔ شالی عرب عام طور پر متمدن اور معین اور میں میں میں میں مایاں نظر آتے ہیں۔ شالی عرب عام طور سے باہری دنیا سے مان کے گہر نے تعلقات ہے جس کے اثر ات ان کی زندگی میں نمایاں نظر آتے ہیں۔ شالی عرب عام طور سے باہری دنیا سے علی دور ان کا میل جول دوسروں سے کم تعا ہ پھر جزیرہ عرب کی باہ میں دنیا ہے علی دور رہائش اور معین کے ان میں جول دوسروں سے کم تعا ہے پر بیری عرب کے باشدوں کو طرز رہائش اور معین کے اعرب سے دوسی میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ بدوی یعنی دیہاتی عرب اور حضروں سے کم تعا۔ پھر جزیرہ عرب کے باشدوں کو طرز رہائش اور معینت کے اعتبار سے دوحصوں میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ بدوی غین ہی پی میں پی خیرب کی باہ ہم کی خالی ہیں پیش کر ہے ہیں۔ میں پیں اور ہو معین کی بی میں پیش کر ہے ہیں۔ میں بی میں پیش کر ہے ہیں۔ میں بی میں بیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں بی میں بی بی بی میں بی می

قبائلی زندگی: عرب عام طور سے قبائلی زندگی گزارت تھے۔ پوراعرب چھوٹے بڑے قبیلوں میں تقسیم تھا جو آپس میں سخت عصبیت رکھتے تھے اور ان کے درمیان چھوٹی چھوٹی باتوں پر جنگ بھڑک اٹھتی تھی۔ سر دار قبیلہ کی اطاعت ہر حال میں واجب تھی اور قبیلہ کا ہر فر دفوجی کی ذمہ داری بھی نبھا تا تھا۔ کسی بھی مصیبت کی صورت میں افراد قبیلہ آپس میں مل کر اس کا مقابلہ کرتے تھے۔ قبائل سیاسی اور جنگی مسائل کی وجہ سے بھی کبھی ایک دوسرے سے معاہدہ بھی کر لیتے تھے۔

عورت: عورت زندگی کے مختلف میدانوں میں مرد کے شانہ بشانہ کھڑی نظر آتی ہے اور اس کی ہر طرح مدد کرتی ہے لیکن اس کوسان میں مرد سے کم درجہ حاصل ہوتا ہے جس کی بڑی وجہ سے کہ وہ میدان جنگ میں مرد کی طرح نہیں لڑ سکتی اور اپنا دفاع نہیں کر سکتی جس کی وجہ سے وہ ایک کمز ورکڑی ثابت ہوتی ہے۔ بعض عرب لڑ کیوں کو باعث ذلت سمجھتے تصاور ان کوزندہ درگور کر دیتے تصے۔ عورتوں اور مردوں کے تعلقات کسی اصول یا مذہب کے پابند نہ تصح بلکہ رسوم وروان پڑ عمل تھا۔ جنگ میں مفتوح قبیلہ کی عورتوں اور بخالی جاتا تھا اور ان کو کسی طرح کے بنیادی انسانی حقوق حاصل نہ ہوتے تھے۔

مذہب: اہل عرب عام طور پر مشرک تھے اور بتوں کی پوجا کرتے تھے۔ان کا مذہب انتہائی سادہ تھا اور وہ غور وفکر نہیں کرتے تھے بلکہ تقالید اور رواجوں پر چلنے کو ترجیح دیتے تھے۔اہل عرب ابتدا میں بت پر ست نہ تھے بلکہ ابراہیم واسل میل کے پیروکار اور توحید پر ست تھے اور خانۂ کعبہ کا طواف کرتے تصلیکن انقلاب زمانہ سے ان کے اندر آہتہ آہتہ ہت پر تی پھیل گئی اور رسول سلیٹی پڑ کا عہد آتے آتے ہم دیکھتے ہیں کہ تین سوسا ٹھ بت خانہ کعبہ میں رکھے ہوئے تھے۔ ہر قبیلہ کا ایک بت تھا جیسے قریش کا مشتر کہ بت عزی وہبل، قبیلہ ثقیف کا بت لات ، اوں وفزر ج کا بت منا ۃ، یمن میں اہل جرش کا لغوث ، خیوا میں حمدان کا لیعقوق ، قبیلہ ' ذوالکلاع حمیری کا بت نسر ، دومة الجند ل میں ہذیل کا بت سواع وفیرہ۔ عرب بتوں کو اصل خدانہیں سبحیت تھے بلکہ وہ ان کو خدا کا مقرب سبحیت تھے اور ان کا ماننا تھا کہ وہ جن ہ قبر یہ کچھ عرب باشند ہے سورج ، چاند اور ساروں کی بھی پر سنٹ کرتے تھے۔ وفت گذر نے کے ساتھ ساتھ اجری دین کا سنان کی سفارش کر دیں گے۔ دیگر مذا ہ بیس کہ میں اہل جرش کا لغوث ، خیوا میں حمدان کا مقرب سبحیت تھے اور ان کا ماننا تھا کہ وہ خدا کے سامنے ان کی سفارش کر دیں گے۔ وغیرہ۔ عرب باشند ہے سورج ، چاند اور ستاروں کی بھی پر سنٹ کرتے تھے۔ وفت گذر نے کے ساتھ ساتھ باہری دنیا کے اثر ات سے ان کے اندر دیگر مذا ہ بھی در کر آئے جیسے عیسا ئیت شای خبر کے بعض قبائل میں ، چرہ کے حکمرانوں میں اور یمن کے علاقہ خبران میں ۔ یہود یت کین اور مدیگر مذا ہ ہ بھی در کر آئے جیسے عیسا ئیت شای خبر کے بھن قبائل میں ، چرہ کے حکمرانوں میں اور کین کے علاقہ خبران میں ۔ یہود یت یمن اور

عرب عام طور سے زراعت پیشہ نہ تھے البتہ تھجور کی پیداوار بکثرت ہوتی تھی اور وہ بھیڑ بکریاں اور اونٹ پالتے تھے جس کے دود ھ، گوشت اور اون وغیرہ پر وہ اپنا گزارہ کرتے تھے۔ ان کی زندگی انتہائی سادہ ہوتی تھی۔ شہروں کے لوگوں میں جیسے مکہ، مدینہ، طائف اور یمن کے علاقوں میں تجارت کا بھی خوب رواج تھا۔ وہ سمندر کے ذریعہ چین، جاپان اور ہندوستان کا مال درآ مدکرتے تھے اور پھریمن و مکہ کے راستے اس کو شام و مصر کے باز اروں تک پہنچاتے تھے اور وہاں کا مال ہندوستان وغیرہ لے جا کر فروخت کرتے تھے۔ عربوں میں لوٹ مار بھی عام بات تھی اور اس کو معروب نہیں سمجھا جا تا تھا۔ اس کے ذریعہ بھی وہ اپن خیرہ لے جا کر فروخت کرتے تھے۔ عربوں میں لوٹ مار

میلے اور بازار: مختلف ضروریات اورخرید وفروخت کے لیے حربوں میں میلہ کا رواج تھا جن کو اسواق العرب کہا جاتا ہے۔ یہ میلے سال میں ایک بارا پنی طے شدہ تاریخوں میں لگتے تھے اور مختلف طرح کے سامان یہاں بکتے تھے۔ اس طرح کے میلوں کی تعدادتقریباً تیرہ ہیں جن کے مقامات اس طرح ہیں، دومۃ الجندل ،مشقر ،صخار، دبا،شحر، عدن، صنعاء، الرابیہ، عکاظ، ذوالمجاز، منی، نطاقة اور جر۔

عکاظ کا میلہ ان میں سب سے زیادہ مشہور ہے۔ اس میں تجارت وکا روبار کے علاوہ شعر وادب کی تحفلیں بھی بتحق تقییں اور شعرا اپنا اپنا کلام پیش کرتے تھے۔فخر ومباہات کرتے تھے اور ایک دوسرے پر بازی لے جانے کے لیے پوری تگ ود دکرتے تھے۔ ان قصائد کے حسن و فبتح کو بیان کرنے کے لیے تکم ہوتا تھا جیسے نابغہ ذبیانی۔ اس میلہ میں قریش، ہوازن، غطفان، عقیل، مصطلق وغیرہ قبائل خاص طور سے شریک ہوتے تھے۔ بیہ سوق عکاظ مکہ سے شالی رخ جانے والے راستہ پر نصف ذیق تعدہ سے آخری ذیق تحدہ تک گیا تھا۔

- 1.5 سامي اقوام
- 1.5.1 سامی اقوام کی اصل:

لفظ سامی کا اطلاق مشرق وسطی کی ان قوموں پر ہوتا ہے جو سام بن نوح کی اولا دبتائے جاتے ہیں اور جن کی زبانوں کے درمیان پائی جانے والی قربت ظاہر کرتی ہے کہ بیلوگ ماضی میں کبھی ایک جگہ رہتے تھے اور ایک زبان ہولتے تھے کیکن گردش زمانہ نے جب ان کو ایک دوسرے سے علیحدہ کردیا تو آہت ہو آہت ہوان مختلف گروہوں کی زبانوں نے مستقل زبانوں کی شکل اختیار کرلیا لیکن اس کے باوجود بہت ساری مشتر که خصوصیات باقی رہیں جن کی بنا پران زبانوں کوسامی زبان اوران کو بولنے والی قوموں کوسامی قوم کہاجا تا ہے۔ 1.5.2 سامی اقوام جزیرہ عرب میں:

سامی زبان کا اصل وطن کیا ہے؟ وہ علاقہ کون سا ہے جہاں سامی اقوام علیحدہ ہونے سے پہلے رہتی تھیں؟ محققین اس سلسلے میں بہت ساری آ را رکھتے ہیں۔ شوقی ضیف لکھتے ہیں کہ پچھلوگوں کا کہنا ہے کہ حامی وسامی دونوں کا وطن ایک ہی تھا، سہ یا تو شالی افریقہ ہوسکتا ہے یا صومالیہ جہاں سے سامی قومیں باب المندب یا صحرا سینا کے راستے بلاد عرب کی طرف ہجرت کر گئیں۔ پچھلوگوں کا خیال ہے کہ سامی اقوام کا اصل وطن شالی شام ہے اور پچھاس کو دجلہ وفرات کے درمیان کے علاقہ کو قرار دیتے ہیں۔ ( شوقی ضیف، تاریخ الا دب العربی، ج/ا، ص: ۲

جوادعلی اپنی مشہور کتاب' تاریخ العرب قبل الاسلام' میں لکھتے ہیں کہ ایک جماعت مانتی ہے کہ سامی کا مہداول بابل تھا، لیکن پچھ دوسر بے لوگوں کا کہنا ہے کہ سامیوں کا مہد اول جزیرہ عرب تھا اور ان میں سے ایک گروہ جزیرہ عرب کے ایک خاص علاقہ کی تحدید بھی کرتا ہے۔ پچھ لوگوں کا ماننا ہے کہ سامیوں کا اصل وطن افریقہ ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ سامی وحامی زبانوں میں ایک رشتہ پایا حاتا ہے۔ ایک جماعت آموریون کی سرز مین کوان کا اصل وطن قرار دیتی ہے تو ایک دوسری جماعت آرمینیا کے علاقہ کوان کا وطن بتحقق ہے۔ (جوادعلی: تاریخ الاسلام قبل العرب، ج/۱،ص:۲۲۹)

یہ بات تقریبا متفق علیہ ہے کہ تمام سامی اقوام ابتدا میں کسی ایک چھوٹے سے مقام پر رہتی تھیں، پھر آبادی کی کثرت، کھانے پینے کی قلت اور آپسی جھکڑ ہے کی سبب وہ مختلف ادوار میں گروہوں کی صورت میں قرب وجوار کے علاقوں کی طرف ایک بہتر زندگی کی تلاش میں ہجرت کر گئیں۔ جزیرہ نحرب کے طبعی حالات ایسے ہیں جو بڑی آبادی کے بود وہاش کے متحمل نہیں ہو سکتے تھے اس لیے یہاں کی ایک بڑی آبادی قرب وجوار کے زرخیز علاقوں کی طرف (مثلا عراق، شام، یمن) ہجرت کر گئی۔مشہور مورخ فلپ حق لکھتا ہے:

'' تاریخ نے ہمارے لیے بابلی، آشوری، کلدانی اور آ رامی وغیرہ قوموں کی خبروں کو محفوظ کرلیا۔ ان قوموں کے آبا واجداد کی پرورش و پر داخت جزیر ہُ عرب میں ہوئی تھی پھر وہاں سے وہ قرب وجوار کے ملکوں میں ہجرت کر گئے جہاں انہوں نے عظیم سلطنتیں قائم کیں لیکن پھر یہ سلطنتیں روز گارز مانہ کی نذر ہوگئیں" ۔( فلپ حتی :العرب تاریخ موجز،ص ٩، والعلم للملا مین، بیروت، ١٩٩١ء)۔

کہاجاتا ہے کہ سب سے پہلے اکادیوں (بابلی وآشوری) نے چوتھی صدی قبل میں سے کاواخریا تیسری صدی ق م کے اوائل میں جزیرہ عرب سے ہجرت کی اور عراق کوا پنامسکن بنایا جہاں سومریوں کا بول بالاتھا۔ ایک زمانہ تک ان کی حکومت میں رہ کراکا دیوں نے ان کی زبان اور علوم سیکھے اور پھر اپنی مملکت قائم کر لی جس کی راجد هانی ''اکڈ' تھی اور ان کا قابل ذکر بادشاہ "سر جون اول' تھا۔ جس کی سلطنت عراق ، شام اور جزیرۂ عرب تک پھیلی ہوئی تھی۔ اس کے زوال کے بعد بابل کی سلطنت قائم ہوئی جس کا مشہور بادشاہ '' محورانی'' اٹھارہویں صدی قبل میسج میں بہت مشہور ہوا۔ علوم وفنون اور تہذیب وتدن کے اعتبار سے اس کا دور بہت ممتاز ہے۔ پھر اس سلطنت کا کشیون اور میں اور علی اور این کا مشہور بادشاہ " نے خاتمہ کردیا۔ اس دوران دجلہ وفرات کے درمیان اکا دیوں سے تعلق رکھنے والے ایک گروہ آشوریوں نے چودہویں صدی قبل میں علیہ ایک سلطنت قائم کی اور نیوی کوراجہ دوران دجلہ دفرات کے درمیان اکا دیوں سے تعلق رکھنے والے ایک گروہ آشوریوں نے چودہویں صدی قبل میں جس کا سلطنت قائم کی اور نیوی کوراجہ دوران دیوں اور تہذیب دیتر ایک میں اور ایک کے دور ہوں میں کہ دور ہوں سلطنت کا کثیون اور حیث ہوں اور سلطنت تائم ہوئی جس کا مشہور بادشاہ نے خاتمہ کردیا۔ اس دوران دجلہ دفرات کے درمیان اکا دیوں سے تعلق رکھنے والے ایک گروہ آشوریوں نے چودہویں صدی قبل میں

یکے بعد دیگرے قبضہ ہو گیا۔

جزیرۂ عرب سے سامی قوم کی دوسری ، جرت کنعانیوں کی تھی انہوں نے دوسرے ہزار قبل مسیح کے اوائل میں ، جرت کرنا شروع کر دیا تھا اور شام و بحر ابیض کے ساحل پر آباد ہو گئے جہاں انہوں نے اپنے تجارتی مراکز قائم کر لیے مثلا صیدا، صور، حبیل و بیروت بیونانی ان کوفینقی کا نام دیتے ہیں۔ کنعانیوں نے افریقہ، ایشیا کو چک اور اندلس وغیرہ میں بھی اپنی بستیاں بسالیں تھیں۔ او جریتی شالی شام میں پھیلے جن کے آثار راس شمر میں پائے جاتے ہیں ان میں سے ایک گروہ عبر انی لوگوں کا تھا جو تیرہویں صدی قبل مسیح میں فلسطین میں آباد ہو نے عبر انیوں کی راجد ھانی یروشلم کو تباہ کر دیا اور آرمی زبان پر غالب آگئی۔

سامی قوم کی تیسری بڑی ،جرت جزیرہ عرب سے آرامیوں کی تھی پندرہویں صدی قبل میں کے آس پاس ان کی ،جرت شروع ہوگئ تھی اور انہوں نے بابل اور طبیح عربی کے درمیان اپنی حکومت کلد کے نام سے قائم کر لیا تھا گیارہویں صدی اور دسویں صدی قبل میں ان کے عروج کا زمانہ ہے وہ شالی شام پر قابض ہو گئے اور اپنی چھوٹی حکومتیں قائم کر لیں ۔ اس قوم کا تجارت میں بہت بڑا کر دارتھا یہاں تک کہ آشوریوں نے ان کی حکومتوں کا خاتمہ کردیا۔ آرامیوں نے فینقیوں کے رسم الخط کو اپنا لیا جس کو بعد میں دوسر کے لوں نے اپنا اور یہی رسم الخط پچھ تغیرات کے ساتھ عربی زبان نے اپنا لیا۔ حواریوں نے انجیل کو آرامی رسم الخط میں لکھا تھا۔

سامی قوم کی آخری بڑی ہجرت جنوبی عرب کے بڑے لوگوں کی تھی جنہوں نے پندر ہویں صدی قبل میسے کے بعد ہجرت کرنا شروع کردیا تھا پچھتو جنوب اور بحر ہند کے ساحل کی طرف گئے اور پچھ نے حبشہ کا رخ کیا اور دہاں اپنی حکومت قائم کر لی جو ۲۵ عیسوی تک قائم رہی ۔

خلاصہ علام بیر کہ غالبا سامی اقوام کا اُولین مسکن جزیرہ عرب تھا یہاں سے انہوں نے تاریخ کے مختلف کے ادوار میں آس پاس کے علاقوں شام ،عراق اور فسطین کی طرف ہجرت کیں۔ یہاں بود وباش اختیار کیا، حکومتیں وسلطنتیں قائم کیں، تہذیب وتدن کوفروغ دیا۔ اور آخر میں عربی زبان ان سامی اقوام کی زبان ہوگئی۔

1.6 سامی زبانیں

1.6.1 زبان کی تعریف:

حضرت انسان کو حیوان ناطق بھی کہا جاتا ہے۔ وہ کرۂ ارض کے دوسرے جانداروں سے اس لیے ممتاز ہے کہ اس کونطق کی صلاحیت حاصل ہے ۔ اس نے مختلف اصوات کوایک خاص ترتیب میں پروکرزبان کی تشکیل یا ایجاد کو تاریخ انسانی کا سب سے بڑا شاہ کار سمجھا جاتا ہے۔ میزبان ہی ہے جس کے ذریعہ ہم اپنے جذبات، احساسات اورعلوم فنون کو دوسروں تک منتقل کرتے ہیں تہذیب وتدن اورتر قی کی جو معراج آج انسان کونصیب ہوئی ہے وہ زبان کے بغیر ممکن نہتھی۔

زبان کیا ہے؟ زبان مانی الضمیر کی ادائیگی کا ایک وسیلہ ہے۔زبان کی تعریف کے بارے میں علما لسانیات کے درمیان کافی اختلافات پائے جاتے ہیں اور متفق علیہ تعریف ابھی تک سامنے نہیں آئی ہے۔ چند تعریفات کو ہم ذیل میں پیش کر رہے ہیں جو خلیق صدیقی کی کتاب ''زبان کیا ہے؟''سے ماخوذ ہیں:

''مولا نا محم<sup>حس</sup>ین آزاد نے زبان کی یہ *تعریف کی ہے کہ* وہ اظہار کا وسلہ ہے جومتوا تر آواز وں کے سلسلے میں ظاہر ہوتا ہے جنہیں تقریر

، یا سلسله الفاظ یا بیان یا عبارت کہتے ہیں۔۔۔' ڈاکٹر محی الدین قادری کے الفاظ میں زبان انسانی خیالات اور احساسات کی پیدا کی ہوئی ان تمام عضوی اور جسمانی حرکتوں اور اشاروں کا نام ہے جن میں زیادہ ترقوت گویائی شامل ہے اور جن کوایک دوسر اانسان سمجھ سکتا ہے اور جس وقت چاہے اپنے ارادے سے دہر اسکتا ہے۔ ہادی حسین زبان کی تعریف کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ زبان علامتوں کا ایک نظام ہے جو انسانوں کے درمیان ابلاغ کا ذریعہ ہوتا ہے یا بن سکتا ہے۔

- ''ہیگل (Hegel) کے مطابق زبان صحیح معنوں میں فطری ذہانت کا آرٹ ہے کیوں کہ وہ اس کا خارجی اظہار کرتی ہے۔' '' کینز (Kainz) کا کہنا ہے کہ زبان ان علامتوں کا ایک ڈھانچہ ہے جن کی مدد سے خیالات اور حقائق کو بیان کیا جاسکتا ہے جن اشیا کا وجود نہیں اور حواس جن کا ادراک نہیں کر سکتے ان کا خا کہ کھینچا جاتا ہے۔'' دی ساسور (De Sassure) کے مطابق زبان خیالات اورا فکار کا اظہار کرنے والی علامتوں کا نظام ہے'' (صدیقی، خلیل: زبان کیا ہے؟،ص: ۱۰ ہے ماکف بک ڈیو دہلی، ۱۹۹۴ء)
  - 1.6.2 زبان كا آغاز:

زبان کب اور کیسے وجود میں آئی؟ بیرایک ایسا سوال ہے جس کا صحیح جواب کسی عالم لسانیات کے پاس نہیں ۔ وہ محض قیاس آرائیوں کے ذریعہ اس میدان میں اپنے گھوڑے دوڑا تا ہے ۔ مذاہب زبان کو خدا کا عطیہ سمجھتے ہیں جوانسان کے اندر دو یعت کی گئی ہے۔ چنانچہ زبان کو ' دیووانی' یا' دیو بھاشا' بھی کہاجا تا ہے ۔ اسی طرح اسلام میں ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت آ دم علیہ السلام کونطق کی صلاحیت جنت میں ہی عطا کر دیا تھالیکن علمالسانیات مذاہب کی آراء کو قبول نہیں کرتے ہیں اورا پنی قیاس آرائیاں کرتے رہتے ہیں۔

زبان کے آغاز کے بارے میں جو خیالات ظاہر کیے جاتے رہے ہیں میکس مولر نے ان کو جمع وتر تیب دینے کی کوشش کی ہے اوران کو چارنظریوں کی صورت میں پیش کیا ہے۔

ا۔ صوت تقلیدی نظریہ: اس نظر بیہ کا ماحصل یہ ہے کہ الفاظ فطری اصوات کی نقلیس ہیں انسان نے کتے کے بھو کنے کی نقل ک جس سے ابتدائی لفظ نباو واؤ' ( کتا) 'با آ' ( بکری) جیسے لفظ بنے۔

۲۔ فجائی نظریہ: اس نظریہ کی بنیاد اس نفسیاتی خصوصیت پر ہے کہ مختلف چیزوں یا مظاہر کا مشاہد دل میں مختلف قشم کے احساسات اورجذبات پیدا کرتا ہے ان جذبات اور احساسات کوانسان مختلف قشم کی موزوں آوازوں کے ذریعہ ظاہر کرتا ہے اس کی مثال 'دھت' 'اف' اور ُہائے' وغیرہ ہیں جومختلف قشم کے احساسات وجذبات کو ظاہر کرتے ہیں۔

س۔ ابتلا زائی نظریہ: اس نظریہ کی بنیاد اس بات پر ہے کہ ابتدائی زمانہ کا انسان جب خاص خاص چیزوں کا مشاہدہ کرتا تھا توجوابی رحمل کے طور پر اس کی زبان سے بے ساختہ کچھ آوازیں نگل جاتی تھیں، یہی آوازیں رفتہ رفتہ اس چیز کے نام کے طور پر مستعمل ہو سکیں، مثال کے لیے اردوکا لفظ'' جگ مگ' اور''جھلا جھل' وغیرہ پیش کیے جا سکتے ہیں۔

ہ ۔ ۔ ہائی سونظریہ: بیہ ہمارے روز مرہ مشاہدے کی بات ہے کہ مزدور جب بھاری بوجھ اٹھاتے ہیں یا کسی تکھن کا م میں ان کو

جسمانی قوت سے کام لینا پڑتا ہے تو سب مل کر پچھ آوازیں بلند کرتے ہیں جس سے ان کا بوجھ پچھ ہلکا ہوجاتا ہے اسی طرح مغربی ملکوں میں ملاح جب جہازوں کے لنگر کو کھینچتے ہیں تو''یو ہے ہو'' کی صدا بلند کرتے ہیں لیکن ہمارے یہاں عام طور پر مزدور اور ملاح ''ہائی سو'' کی صدا نکالتے ہیں یعنی الفاظ کے مادے انسانی افعال کو ظاہر کرتے ہیں۔ (سروری، پروفیسر عبد القادر: زبان اور علم زبان،ص: ۲۰ سر ہمجلس تحقیقات اردو حید رآباد دکن، ۲۰ چاء ی

حقیقت میہ ہے کہ میہ سار نظریے انفرادی یا مجموعی طور سے زبان کے آغاز پر پوری طرح روشی ڈالنے سے عاجز ہیں اور کوئی ایساتشفی بخش جواب دینے سے قاصر ہیں جس کو ذہن قبول کرے اور تمام زبانوں پر اس کی تطبیق کی جا سکے اور زبان کے آغاز کاصحیح اندازہ لگایا جا سکے۔ ایک بات جو تمام علمائے لسانیات میں تقریبا متفق ہے وہ میہ ہے کہ میہ مانتے ہیں کہ ابتدا میں زبانیں سادہ روپ میں تھیں لیکن جیسے جیسے انسان کی زندگی نے بیچید گیاں اختیار کیں اور تہذیب وتھون کی طرف بڑھنے لگیں تو بیز ایمیں تھی سادہ روپ میں تھیں لیکن جیسے جیسے انسان کی بیدایک مسلمہ حقیقت ہے کہ زبان ہمیشہ تغیریذیر رہتی ہے اور غیر شعوری طور پر اس میں تغراب میں تغراب کی قطرت کی فطرت

سیایک سمہ صیلت ہے لہ ربان ہمیشہ سیر پر پر رزی ہے اور غیر صوری طور پر ان یں عراق مود ارہونے ہیں تبدیلی ربان کی فطرت میں داخل ہے بیتبدیلی زبان کے سی بھی گوشہ میں پیدا ہو سکتی ہے وہ لفظ ہو یا معنی ،تر کیب ہو یا ساخت اور جملے وغیرہ کسی بھی زبان کے سودوسو سال قد یم لٹر یچر کا مواز نہ اس کے موجودہ لٹر یچر سے کیا جائے تو اس کا مشاہدہ کھلی آنکھوں سے کیا جا سکتا ہے۔ بیتبدیلی ایسا ارتفائی عمل ہے جس میں چند عوال کارفرما ہوتے ہیں مثلاطبعی یا جغرافیائی اثرات ، سیاسی ومعاشی اسباب کی بنا پر دونوں زبانوں کا اختلاط زبان کے بولنے والوں کے ذہنی رجحانات اور تہذیبی اثرات ۔

1.6.3 زبانوں كاخاندان:

زبان اپنے مسکن اول (خواہ جزیرہ عرب مانیں یا جنوبی افریقہ اورایتھو پیا ) میں پیدا ہوئی اور پھر مختلف اسباب ووجو ہات سے وہ دوسرے علاقوں میں پھیل گئی۔ ان اسباب میں ہجرت ، استعاریت اور تہذیبی ترقی وغیرہ شامل ہیں اپنے مرکز سے دوری کی وجہ سے اس میں تبدیلیاں پیدا ہونے لگیں اور زبان سے بولی اور پھر بولی سے ایک مستقل زبان کی صورت اختیار کر گئی اور دوسروں کے لیے اس زبان کا سمجھنا دشوار ہو گیا۔ لیکن کثرت اختلاف اور مستقل زبان کی صورت اختیار کر نئی کی صورت اختیار کر گئی اور دوسروں کے لیے اس زبان کا سمجھنا بنا پر آج علما کے لیانی کثرت اختلاف اور مستقل زبان کی صورت اختیار کر گئی اور دوسروں کے لیے اس زبان کا سمجھنا دوتوار ہو گیا۔ لیکن کثرت اختلاف اور مستقل زبان کی صورت اختیار کرنے کے باوجود ان زبانوں کے اندر پچھ مشتر کہ خصوصیات باقی رہیں جن کی دوتوار ہو گیا۔ لیکن کثرت اختلاف اور مستقل زبان کی صورت اختیار کرنے کے باوجود ان زبانوں کے اندر پچھ مشتر کہ خصوصیات باقی رہیں جن کی دوتوار ہو گیا۔ کی کثرت اختلاف اور مستقل زبان کی صورت اختیار کرنے کے باوجود ان زبانوں کے اندر پچھ مشتر کہ خصوصیات باقی رہیں جن کی میں پر آج علمائے لیانیات ان کی گروہ بندی کرتے ہیں یوں تو زبانوں کا مختلف گر وہوں میں اپنے اصول کے مطابق تفسیم کیا ہے لیکن

1.6.4 شليكل كي تقسيم:

### شليكل فے زبانوں كوتين كروہوں ميں تقسيم كيا ہے:

ا منصرفہ یاتحلیلی زبانیں: ان زبانوں کی خصوصیت مورفولوجی (علم صرف) اور سینٹیکس (علم نحو) ہے اس طور پر کہ مادہ کی صورت میں تبدیلی آنے سے کلمات کے معانی میں تبدیلی آجاتی ہے اوردوسرے بیر کہ جملہ کے اجزاء چند ستفل روابط سے جڑے ہوتے ہیں (مثلا عربی میں' محد'، اس کلمہ کے آخیر میں واوقصیرہ اورنون ساکنہ ہے یعنی بیہ' محدن' ہے )۔ اور بیہ چیز جملہ میں اس کی حیثیت کو متعین کرتی ہے اس میں عربی زبان کے ساتھ فارس ، ہندی ، لاطینی اور یونانی ، جرمن اور عبرانی وغیرہ زبانیں شامل ہیں۔

۲۔ سبقلاحی یا وصلی زبانیں: مورفولوجی اور سیطینکس ان زبانوں کی بھی خصوصیت ہے اس اعتبار سے کہ اس میں مادہ یا اصل کلمہ ک معنی میں تبدیلی اور جملہ میں اس کی حیثیت سابقہ (Prefixes) اور لاحقہ (Suffixes) حروف کی مدد سے ہوتی ہیں۔ اس میں ترکی منغو لی ، منشوری، جایانی اور باسک زبانیں شامل ہیں۔

۳۔ یک رکنی یا غیر منصر فد زبانیں: مور فولو جی کے اعتبار سے اس زبان کے کلمات غیر اشتقاقی یا یک رکنی ہوتے ہیں ان کے مادوں میں تبدیلی نہیں آتی اور نہ ہی سابقہ ولاحقہ حروف کی مدد سے ان کے معانی میں تبدیلی لائی جاسکتی ہے۔ ان زبانوں کا ہر کلمہ اپنی ایک مستقل صورت رکھتا ہے اور ایک مستقل معنی جس میں تغیر نہیں ہو سکتا جس اور سینٹیکس کے اعتبار سے ان میں اجزائے جملہ کے درمیان روابط ( رابطہ ک حروف) نہیں پائے جاتے جو جملہ میں اس کے معنی اور حیثیت کو متعین کرے بلکہ سے چیز کلمات کی تر تیب اور سیاق سے مجھی جاتی ہے اس میں چینی ، سامی ، برمی، تبتی زبانیں شامل ہیں۔

- 1.6.5 مىيس موكركى تقشيم:
- میک مولر نے زبانوں کی تقسیم میں قربت کی بنیاد پر اس کو تین خاندانوں میں تقسیم کیا ہے۔ ۱۔ انڈو۔ یورو بین خاندان ۲۔ سامی حامی خاندان ۳۰ - طورانی خاندان: ۱۔ انڈو۔ یورو بین خاندان: ۱۔ انڈو۔ یورو بین خاندان: ۱۰ - انڈو - یورو بین خاندان: ۱۰ - انڈو - یورو بین خاندان ۱۰ - انڈو - یورو بین خاندان: ۱۰ - انڈو - یورو بین خاندان کاری انڈو - معند ۱۰ - انڈو - یورو کا خاندان کار انڈو - یورو - ماندان کارو - ماندان ک

ط سبلطیتی سلاوی زبانیں: سیہ دو ذیلی شاخوں پرمشمل ہیں۔ پہلی شاخ بلطیقی زبانوں میں لیتوانی اور قدیم بروسی زبانیں ہیں اور دوسری شاخ سلاوی زبانیں ہیں جس میں سلاوی، روسی، بولونی، سربی اورجدید بلغاری زبانیں ہیں۔

عرب کوجزیرہ نمائے عرب اس لیے کہا جاتا ہے کہ بیتین طرف سے پانی سے گھرا ہوا ہے۔ اس کے جنوب مغرب میں بحراحمر، جنوب میں خلیج عدن، بحیرہ عرب، شال مشرق میں خلیج عمان اور خلیج فارس (خلیج عرب) واقع ہے۔ جزیرہ نمائے عرب کو مختصر اُجزیز ہ عرب بھی بولتے ہیں۔ قدیم زمانے میں جزیرہ نمائے عرب کا اطلاق حجاز ( مکہ، مدینہ، طائف وغیرہ)، خبد، بحرین، یمن، تہامہ، شحر، طفار اور حضر موت پر ہوتا تھا۔ دور جدید میں جب قومی ریاستوں کا ظہور ہوا تو نئے نئے ممالک وجود میں آئے اب جزیرہ عرب کا اطلاق سعودی عرب، یمن، عمان، اردن،

جزیرهٔ عرب میں بہت سے پہاڑ ،وادیاں،صحرا ونخلستان ہیں مثلاً جبال السراۃ، جبال الحجاز،حرات۔ پھر صحرا اور ریگستان میں الربع الخالی، النفوذ، الدھناء، بادیۃ الشام وغیرہ خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ اگر چہ عرب دنیا میں ندیاں نہیں ہیں لیکن پچھ وادیاں ہیں جن کی وجہ سے بعض مقامات میں سرسبزی اور ہریالی رہتی ہے۔مثلاً وادی الرمۃ ،وادی الدواسر، وادی حضر موت، وادی سرحان، وادی نجران اور وادی ام القریٰ وغیرہ ہیں۔ جیسے بیول، بیری او تے لیکن مختلف قشم کے درخت ضرور پائے جاتے ہیں۔ جیسے بیول، بیری اور مہدی وغیرہ۔ پھل دار درختوں میں تھجور سب سے اہم ہے۔ انار، انگور وغیرہ بھی ہوتے ہیں۔ جانوروں میں سب سے اہم جانوراونٹ پھر گھوڑا ہے۔ ان کے علاوہ بھیڑ، بکری، ہرن، نیل گائے، خچر، گدھا، شیر، چیتا، تیندوا، بھیڑیا، لومڑی، بندر، گائے، خرگوش بھی پائے جاتے ہیں۔ پرندوں میں عقاب، چیل، گدھ، شکرہ، کبوتر، فاختہ اور کواوغیرہ اہم ہیں ۔

عرب باشندگان سامی نسل سے تعلق رکھتے ہیں بیہ عام طور سے قبائلی زندگی گزارتے اور محدود علاقے میں پھیلے ہوئے تھے۔ آپس میں جنگ وجدال بھی چپتار ہتا تھا۔عورت کو بدوی ماحول میں اہم مقام حاصل تھا۔ مردوں کے شانہ بشانہ کام کرتی اور ہر میدان میں موجود نظر آتی۔

عربوں کا اولین مذہب تو دین ابرا میمی تھالیکن بت پرتق ان میں داخل ہوئی اور سینگڑوں دیوی دیوتاؤں کی پوجا کرنے لگے۔اس کے علاوہ عربوں میں یہودیت، نصرانیت اور مجوسیت بھی پائی جاتی تھی۔عربوں کا ذریعہ معاش زیادہ تر بھیڑ بکریاں اوراونٹ پالنا اور صحرا نوردی کرنا تھا۔ پچھلوگ زراعت کرتے اور پچھ تجارت بھی کرتے تھے۔ یمنیوں نے زراعت وتجارت میں کافی شہرت حاصل کی۔ پھر قریش مکہ اس میں آگے بڑھے۔ مکہ کے علاوہ بہت سے تجارتی مراکزیا بازار لگتے تھے۔ چیس سوق عکاظ، دومۃ الجندل، منی، ذوالحجاز وغیرہ۔

سامی اقوام: مشرق وسطی میں رہنے والی اقوام کو سام بن نوح کی اولا دبتایا جاتا ہے اور وہ کسی زمانے میں ایک جگہ دہتے تھے اور ایک ہی زبان بولتے تھے۔ پھر دھیرے دھیرے مختلف گروہوں میں بٹتے گئے اور زبانیں بھی مختلف ہوتی گئیں اور مستقل زبانوں کی حیثیت اختیار کرلیا۔لیکن ان میں آپسی نسلی قربت، جغرافیائی قربت اور زبانوں میں بہت سی مشترک خصوصیات پائی جاتی ہیں جن کی وجہ سے انہیں سامی اقوام کہا جاتا ہے اور ان کی زبانوں کو سامی زبانیں ۔

سامی اقوام کے بارے میں مختلف آراء پائی جاتی ہیں کہ ان کا اصل وطن کہاں تھا۔ پچھ نے شالی افریقہ اورایتھو پیا (حبشہ) کو بتایا ہے تو پچھ نے عراق کے قدیم شہر بابل کو اور پچھ نے آرمینیا کو بتایا ہے،لیکن شوقی ضیف نے جزیرۃ العرب کو بتایا ہے اور فلپ حتی نے مختلف شواہد کی روشنی میں جزیرۃ العرب کو ان کا اولین وطن قرار دیا ہے۔ پھر بیسامی اقوام یہاں سے تاریخ کے مختلف ادوار میں ہجرت کرکے دنیا کے مختلف حصوں میں پھیل گئیں۔

سامی زبانوں کے تعلق سے میہ بات یادر ہے کہ علائے لسانیات نے جب سامی زبانوں کی گروہ بندی کی تو عربی زبان کوان میں سب سے اہم مانا جو جزیرۂ عرب میں بولی جاتی تھی۔ اور شاید سامی خصوصیات جو قدیم سے عربی زبان میں پائی جاتی ہیں سامی گروپ کے سی اور زبان میں نہیں پائی جاتیں۔

زبان کی تعریف بختلف ماہرین نے زبان کی تعریف اپنے انداز میں کی ہے۔ ہادی حسن زبان کی تعریف کرتے ہوئے لکھتے ہیں '' زبان علامتوں کا ایک نظام ہے جوانسانوں کے درمیان ابلاغ کا ذریعہ ہوتا ہے یا بن سکتا ہے۔' دی ساسسور کے مطابق'' زبان خیالات اور افکار کے اظہار کرنے والی علامتوں کا نظام ہے۔'

انسان نے کیسے بولنا شروع کیا؟ زبانیں کس طرح وجود میں آئیں ۔اس سلسلے میں بہت سارے نظریات پائے جاتے ہیں ۔میکس

۲ ـ نشأة اللغة الانسان و الطفل، د/على عبد الو احد و افى، الناشر: نهضة مصر للطباعة و النشر و التوزيع، القاهرة، مصر ، سنه الطباعة ۲۰۰۳م ـ ۲ ـ جزیرة العرب : مولانا محمد رائع ندوى، ناشر: مجلس تحقيقات ونشريات اسلام، ککھنو ً با پنچوال ايڈيشن، سنه ۲۰۰۴ء ـ ۸ ـ زبان کيا ہے؟ جليل صديقى، عا کف بک ڈيو دبلى، ۱۹۹۴ء ـ ۹ ـ زبان اورعلم زبان، پروفيسر عبد القادر سرورى، مجلس تحقيقات اردو حيد رآباد دکن، ۲۰ ۱۹ ء ـ

# اکائی 2 عربی زبان کا ارتقا: دورجا ہلی میں عربوں کے سیاسی وساجی حالات اکائی ہے اجزا

- 2.3 دورجا بلی میں عربوں کے حالات 2.3.1 سابق حالات 2.3.2 دینی حالات
- 2.3.3 اقتصادی حالات 2.3.4 سیاسی حالات

- 2.4 عربي زبان كاارتقا
- 2.4.1 عربی زبان کا خاندان 2.4.2 قدیم کہجات 2.4.3 شالی اور جنوبی کہجہ یا عدنانی اور قحطانی کہجہ 2.4.4 قرآن کریم کا نزول 2.4.5 زبان اور کہجہ: تعریف اور فرق 2.5 عربی رسم الخط 2.6 اکتسابی نتائج

2.8 مطالع کے لیے معاون کتابیں

2.2 تمہير

مقصد

2.1

انسان کواللہ نے اشرف المخلوقات بنایا ہے۔ بیشرف امتیاز شاید دو چیزوں میں مضمر ہے: قوت عقل وفہم اور قوت گویائی۔ دنیا ک دوسرے جانداروں میں بھی عقل وفہم پائی جاتی ہے لیکن انسان ان سے اس معنی میں منفر د ومتاز ہے کہ وہ کسی چیز کو سمجھ کر اس کا تجزیر کر سکتا ہے اور پھر اسے کیا کرنا چا ہے اس کا فیصلہ کر سکتا ہے ۔ اس کی دوسری امتیاز ی خصوصیت سے ہے کہ وہ اپنے دلکی بات اور مافی الضمیر کی ادائیگی اپنی زبان سے کرنے کی قوت رکھتا ہے۔ انسان کے علاوہ دوسری ساری مخلوقات جو اس کا نئات میں پائی جاتی ہیں وہ سب اس صفت سے یا تو مکمل طور سے

- 2.3 جزيره نمائ عرب كى ساجى حالات
- 2.3.1 عرب اقوام: عرب قوم کا تعلق سامی نسل سے بتایا جاتا ہے۔ سامی اقوام کامسکن جزیرۂ عرب تھا۔ اس بات کوشوقی ضیف نے مدلل انداز میں لکھا

ہے۔فلپ حتی نے مختلف دلائل اور شواہد سے بیڈابت کیا ہے کہ سامی اقوام کا اصل وطن جزیرۂ عرب تھا۔قدیم عرب مؤرخین نے جزیرۂ عرب کی اقوام کوتین قسموں میں تقسیم کیا ہے: ۱۔ عرب بائدہ، ۲۔ عرب عاربہ، ۳۔ عرب مستعربہ

عرب بائدہ: اس سے مراد وہ عرب اقوام ہیں جن کا وجود مٹ چکا ہے۔ یہ سام بن نوح کے دو بیٹوں لووا ورارم کی اولا دبتائے جاتے ہیں۔ان اقوام میں طسم ، جدیس ، عاد اور شمود وغیرہ ہیں۔ جن کا تذکرہ قرآن وحدیث ، جا، پلی شاعری اور بائبل وغیرہ میں ملتا ہے۔ عاد وشود ک عروج وز وال کا قرآن میں جا بجا تذکرہ پایا جاتا ہے اور ان کے اندر پھیلی سابتی برائیوں اور ان کی تباہی پر خاص روشن ڈالی گئی ہے۔ {فاها شمو د فأهل کو بالطاخية و أما عاد فأهل کو بریح صر صر عاتية } (الحاقة: ۲ ـ ۵) لین '' جہاں تک قوم شمود کا تعلق ہے تو وہ ایک عذاب میں ہلاک کرد یۓ گئے اور جہاں تک قوم عاد کا تعلق ہے تو وہ ایک تیز و تند ہوا سے ہلاک کرد یۓ گئے''۔

عرب عاربہ: یہ وہ عرب اقوام ہیں جن کی اصل زبان عربی تھی۔ اور ان کا مسکن یمن تھا یہ عرب بائدہ کے باقی ماندہ لوگ بتائے جاتے ہیں۔عرب عار بہ کو یعرب بن قحطان کی طرف نسبت کر کے قحطانی بھی کہا جا تا ہے۔ اوس وخز رج اور عنسا سنہ بھی عرب عار بہ میں سے ہیں۔ یمن کی مشہورریاستیں سبا دحمیر کا انتساب بھی انہیں اقوام کی طرف ہے۔حسان بن ثابت کہتے ہیں۔

تعلمتم من منطق الشیخ یعر ب مینافی مین اور پھر عرب توم ہو گئے۔ (حسن الزیات ، ص: ۷) اس کا مفہوم میہ ہے کہتم نے ہمارے دادا یعر ب سے زبان سیکھی اور پھر عرب قوم ہو گئے۔ (حسن الزیات ، ص: ۷) عرب مستعربہ: بیدوہ عرب اقوام ہیں جواصلا عرب نتھیں بلکہ باہر سے آکر جزیر ہ عرب میں آباد ہو گئی تھیں اور عربی زبان سیکھ لیا تھا۔ ان کو عدنان کی طرف نسبت کرکے عدنانی بھی کہا جاتا ہے۔ ان کواساعیل کی اولا دبھی کہا جاتا ہے جوانیسویں صدی قبل مسیح میں تجاز میں آراد ہو گئے تھے۔ ربیعہ، مصن انمار، قریش ، ایا دوغیرہ قبائل عرب مستعربہ سے تعلق رکھتے ہیں۔

2.3.2 ساجى حالات

عرب عاربداور عرب مستعربہ کی اولا دخوب تھی پھولی اور جزیر ہ عرب کے فتلت حصوں کو آباد کیا۔ بید بائلی زندگی گذارتے۔ قبیلہ ہی ان کا محور اور مرکز تھا۔ دہ کسی بھی نظام حکومت اور بادشا ہت سے نا آشا تھے۔ قبیلے کے لیے جینا اور قبیلے کے لیے مرنا ان کا شعار تھا۔ '' انھر اُخاک ظالما اُو مظلوما'' یعنی اپنے بھائی کی مدد کروخواہ ظالم ہو یا مظلوم۔ ان کی طبیعت میں آزادی اور خود داری کوٹ کوٹ کر بھری تھی۔ است داری اور وفا شعاری ان کے اندر بدرجہ اتم پائی جاتی تھی۔ عبد شکنی اور بزدلی کو تخت معیوب سی محصوب قدیلے کے لیے مرنا ان کا قبیلے کا اپنا نظام ہوتا۔ ہر قبیلے کا پنا ایک سردار ہوتا تھا جو تجربہ کار ، بہادری ، فیاضی اور مہمان نوازی ان کی فطرت ثانی تھی۔ اشارہ پر قبیلے کا بنا نظام ہوتا۔ ہر قبیلے کا پنا ایک سردار ہوتا تھا جو تجربہ کار ، بہادری ، فیاضی اور دیگر کا موں میں سب سے آگے رہتا۔ اس کے ایک اشارہ پر قبیلے کا ہزانظام ہوتا۔ ہر قبیلے کا پنا ایک سردار ہوتا تھا جو تجربہ کار ، بہادری ، فیاضی اور دیگر کا موں میں سب سے آگے رہتا۔ اس کے ایک اشارہ پر قبیلے کا ہزانظام ہوتا۔ ہر قبیلے کا اپنا ایک سردار ہوتا تھا جو تجربہ کار ، بہادری ، فیاضی اور دیگر کا موں میں سب سے آگے رہتا۔ اس کے ایک رکتا۔ اگر قبیلے کے می فرد کا کوئی عزیز دشمن کے ہاتھوں مارا جائے اور وہ انتھا مکا مطالبہ کر ہوار نقام لینا پور سے قبیلے کا ہزار ان کا مہمان کی پا سداری عربوں کی ایک ، بہت اچھی خصوصیت سخاوت و مہمان نوازی تھی اور ریخل کو انہتائی معیوب سمجھے تھے۔ جو بھی ان کا مہمان بنا چا ہے وہ واجنی قبائلی عصبیت ان کی رگ رگ رگ میں سرایت کی ہوئی تھی ۔ ای وجہ سے ان میں آئے دن آپس میں جنگ ہوا کرتی ۔ بلکہ وہ ہمیشہ حالت جنگ میں رہتے ۔ چھوٹی اور معمولی باتوں پر جنگ شروع ہوجاتی تو سالہا سال جاری رہتی ۔ خون کے بدلہ خون کا زیادہ رواج تھا۔ اور خون بہالینے کو معیوب سیجھتے ۔ بستر پر مرنے کے بجائے جنگ میں مرنا افضل سیجھتے ۔ حرام مہینوں میں جنگ بند کردی جاتی اور ہر قبیلے اس کی سختی سے پابندی کرتا ۔ عربوں کی دوجنگیں حرب بسوس اور حرب داخس وغبر اء بہت مشہور ہیں ۔ یہ قبائل بسا اوقات جنگ سے تلک آکر آپس میں صلح بھی کر لیتے ۔ پچھ قبائل آپس میں معاہدہ کر لیتے کہ دوہ ایک دوسرے کا جنگ اور امن میں ساتھ دیں گے۔ ایسے قبائل متحالف قبائل کہلا تے ۔ پھر وہ ایک سی جنگ بند کردی جاتی اور ای میں صلح بھی کر دوسرے کے لیے اپنی معاہدہ کر لیتے کہ دوہ ایک دوسرے کا جنگ اور امن میں ساتھ دیں گے۔ ایسے قبائل متحالف قبائل کہلا تے ۔ پھر وہ ایک دوسرے کے لیے اپنی جان تو دے سکتے تھے لیکن اپنے عہد و پیان سے پیچھے نہیں ہٹ سکتے تھے۔ اسی طرح اگر کوئی فرد قبیلہ اگر قبیلے ک پاسداری نہیں کر تا اور دوسروں سے جنگ کر بیٹھتا تو اسے خبر و نیان سے پیچھے نہیں ہٹ سکتے تھے۔ اسی طرح اگر کوئی فرد قبیلہ اگر قبیلے ک

قبائلی سماج میں عربوں میں شعرا اور خطبا کی بہت اہمیت حاصل تھی۔ شاعرا پنے قبیلے کا ترجمان ہوتا اورا پنے قبیلے کے کارنا موں پر فخر کرتا اور اپنے دشمنوں کی ہجو کرتا، اپنے مقتولین کا مرثیہ کہتا اور جنگوں میں جوش دلاتا۔ خطیب بھی مختلف مناسبت سے تقریریں کرتا جس میں فخر ومباہات، جاں فروشی و بہادری اور حکمت وموعظت کی باتیں ہوتیں۔ قبیلے میں ان کو بہت قدر کی نگاہ سے دیکھا جاتا۔

بت پرتی عرب ساج میں سرایت کر چکی تھی اس کی وجہ سے بہت سی بداعتقاد یاں بھی ساج میں پھیل گئی تھیں ۔اس پر آگے کے صفحات میں تفصیل سے بات کی جائی گی۔

شادی بیاہ میں کوئی قانون و قاعدہ نہ تھا وہ جس قدر عورتوں سے چاہتے شادی کرتے۔ باپ کے مرنے پر اس کی بیویوں سے کبھی اسکرٹڑ کے بھی شادی کر لیتے۔ جنگ میں جس قدر مرد اور عورتیں پکڑی جاتیں وہ یا تو فد یہ دیکر اپنے آپ کو چھڑا لیتے یا مردوں کوغلام بنالیا جاتا اور عورتوں کو باندیاں۔ ان سے تمتع اپنا حق سبجھتے۔ البتہ ان سے ہونے والی اولا دکوا پنی طرف منسوب کرنا اپنے لیے عار سبجھتے۔ دوسگی بہنوں سے بھی شادی کا رواج تھا۔ مرد بھی کسی عورت کو شادی کا پیغام دے سکتا تھا اور کوئی عورت بھی کسی مردکو۔

عورت: جابلی ساج میں عورت کو مرد کے مساوی حقوق حاصل تھے۔ وہ اپنی پسند سے سی سے شادی کر سکتی تھی۔ کوئی تجارت کر سکتی تھی۔ وہ مرد کے شانہ بشانہ زندگی کے ہر میدان میں کام کرتی۔ جنگوں میں ساتھ ہوتی اور بوقت ضرورت تلوار بھی اٹھاتی۔ مرد کی طرح ہی وہ بھی کسی پریشان حال کو پناہ / امان دے سکتی تھی۔علم وفن کے میدان میں بھی وہ سب کے ساتھ ہوتی۔ خنساء جیسی شاعرہ دور جابلی ہی کی پیداوار تھیں۔آزاد بڑے گھرانے کی عورتوں کے خدمت گارتھی ہوتے۔ باندیاں ان کے گھراوران کی خدمت کر تیں۔

غلام اورلونڈیاں: عرب معاشرے میں بہت سی لونڈیاں اور باندیاں بھی تھیں یا تو وہ افریقہ دغیرہ سے خرید کر لائی جانیں اور پھر عرب کے بازاروں میں بیچی جانیں یا جنگوں میں پکڑ کرلائی جانیں۔ان کا ساج میں کوئی مقام نہ تھا۔اپنے آقا کی خدمت کرنا بس۔بعض لوگ لونڈیوں اور غلاموں کی تجارت کرتے تھے۔ پچھلوگ ان سے گانے بجانے کا کام بھی لیتے اور بسااوقات یہ معاملہ فحاش تک پہونچ جاتا۔ باندیوں کی طرح غلام بھی عرب معاشرے کا ایک اہم جزء تھے یہ بھی یا توخرید کرلائے جاتے یا جنگوں میں پکڑے جاتے ان کوغلام بنالیا جاتا۔ان سے ہرطرح کا کام لیا جاتا۔گھر، تجارت ،گلہ بانی اور بسا اوقات جنگوں وغیرہ میں بھی ۔ان میں سے کوئی اگراپنے مالک کوخوش کرلے یا پیسہ دے دیتواسے وہ آزادبھی کر دیتے۔غلاموں کی بھی تجارت ہوتی تھی۔

مختصراً یہ کہا جاسکتا ہے کہ جابلی دور میں عرب قبائلی زندگی گذارتے تھے اور عرب کی صحرائی زندگی کی خصوصیات جیسے حریت پسندی، حق گوئی، وفا شعاری، سخاوت اور مہمان نوازی ان میں بدرجۂ اتم پائی جاتی تھی۔ ساتھ ہی قبائلی عصبیت اور جنگ وجدال بھی ان کی فطرت ِثانیہ بن چکی تھی۔ انکا کوئی مذہب نہ تھا بلکہ اس وقت کے سارے ہی مذاہب عربوں میں پائے جاتے تھے۔ البتہ بت پرسی کا ان پر غلبہ تھا۔ 2.3.3 دینی حالات

عربوں میں پھرلوگ چانداور سورج کی بھی پوجا کرتے تھے چنانچہ ان میں سے بعض سورج کی عبادت کرتے تھے اور اس کے نام پر عبد شمس یعنی سورج کا بندہ نام رکھتے تھے۔ اسی طرح سے بعض قبائل چاند کی پر سنتش کرتے تھے۔ قد بیلہ کنج ، خزاعہ اور قریش ''الشعری'' ستارہ کوا پنا معبود مانتے تھے۔ بعض لوگ ستاروں کی بھی پوجا کرتے تھے۔ ان میں سے بعض فر شتوں کو اللہ کی بیٹیاں مانتے اور ان کی پوجا کرتے ۔ بعض قبائل جنوں کی بھی پر سنتش کرتے تھے۔

عربوں کی زندگی پران بتوں کا اثر اوران کی کارفرمائی بہت نمایاں تھی۔ بیلوگ ان سے برکت حاصل کرتے، مدد مانگتے۔ان پر چڑھادا چڑھاتے، فال نکالتے، سفر میں جاتے وقت اور داپس آکر ان کو چھوتے اور اپنے جسم پر ملتے، غرض کہ بت پر سی اور اس کے اثر ات عربوں کی زندگی اور معاشرت میں بری طرح سرایت کر چکے تھے۔ دین ابراہیمی جس کا وہ اپنے آپ کو پیرد کار بتاتے تھے۔ایک بھولی بسری کہانی بن گیا تھا۔

يهوديت:

بت پرتی کے بعد عرب کا دوسرا اہم ترین مذہب یہودیت تھا۔ پانچویں صدی قبل مسیح میں بخت نصر کے حملے کے نتیجہ میں بہت سے یہودی قبائل نے جزیرۂ عرب کا رخ کیا اور مختلف مقامات پر آباد ہو گئے خاص طور سے یثرب (مدینہ) ، فدک اور خیبر دغیرہ ۔ اس طرح یہودیت بھی جزیرۂ عرب میں پھیل گئی۔ دھیرے دھیرے وہ تجارت وزراعت میں آگے بڑھے اور عربوں میں سے سب سے مالدار ہو گئے سیسود پر اپنا پیہدلوگوں کو دیتے چنانچہ عربوں میں سودی کاروباری انہیں کے ذریعہ پھیلا۔ پھر اہل کتاب ہونے کے ناطے دہتے پڑھی ہوتے میں جملے کے نتیجہ میں بہت سے

### سب پر سبقت رکھتے تھے۔

عيسائيت:

تیری اور چوتھی صدی عیسوی میں عیسائیت عرب میں داخل ہوئی۔ اس وقت تک عیسائیت میں خرافات اور بدعات روانح پا پھی تھی۔عیسائی اور رومی سلطنت کے عربوں سے قریب ہونے کی وجہ سے کافی لوگ اس سے متاثر ہوئے ۔ جزیرہ عرب کے ثنال مغرب ومشرق میں روم سے عیسائی مبلغین نے وفود کثرت سے آنے لگے ۔عیسائی بادشاہ ان کی خوب مدد اور حوصلہ افزائی کرتے ۔ وہ زیادہ سے زیادہ ان علاقوں میں اپنا اثر ورسوخ بڑھانا چاہتے تھے۔ حبشیوں کے درمیان اس مذہب کو بڑی مقبولیت ملی ۔ ابر ہہ کی قیادت میں بید نہ جوب پھل پھولا۔ اس نے جگہ جگہ کنیسہ بنوائے اور یہن میں نجران عیسائیت کا گڑھ بن گیا۔ ثنالی عرب میں بھی سیدہ ہوں جو بادہ کل اور تصاحب کی پی ہوائے اور یہن میں نجران عیسائیت کا گڑھ بن گیا۔ ثنالی عرب میں بھی سید ہوں روان پایا۔ قدیلہ عاملہ، جذام، کولا - اس نے جگہ جگہ کنیسہ بنوائے اور یہن میں نجران عیسائیت کا گڑھ بن گیا۔ شالی عرب میں بھی بید ذہب روان پایا۔ میں اور تصاحب کی ہوائے اور یہن میں نجران عیسائیت کا گڑھ بن گیا۔ شالی عرب میں بھی سید نہ بر روان پایا۔ قدیلہ عاملہ، جذام، کول اور اس نے جگہ جگہ کنیسہ بنوائے اور یہن میں نجران عیسائیت کا گڑھ بن گیا۔ شالی عرب میں بھی سید میں بر میں جن کار اور تصاحب کی ہوں نے اس کو اپنایا۔ عراق میں قدیلہ تغلب، ایاد، کر میں لوگوں نے عیسائیت اختیار کر لی۔ چرہ میں عرب کے قدیلہ کا مالہ، جذام، جن کو ''العباد'' کہتے تھے مذہب عیسوی کے پیرو بن گئے ۔ تجاز خاص طور سے ملہ میں جو غلام تھے وہ زیادہ تر عیسائیت کے مانے والے تھے۔ مذکورہ بالا گفتگو سے یہ پہ چلا کہ اسلام سے پہلے جزیرہ عرب عیسائیت کے مانے والوں کی ایک اچھی تعداد پائی جاتی تھی۔

ایک اہم بات یہاں سیجھنے کی ضرورت ہے کہ کیا نصرانیت، میسجیت اور عیسائیت میں کوئی فرق ہے؟ کیا یہ تینوں ایک چیز کے تین مختلف نام ہیں یا یہ الگ الگ ہیں؟ ۔ نصرانی وہ فرقہ ہے جو یہود سے نکلا اور حضرت عیسی پر ایمان رکھتا ہے کہ وہ ایک انسان شے، اللہ کے نبی تصحاور ان کوسولی پر نہیں چڑھایا گیا بلکہ ایک دوسر فی تحض کو چڑھایا گیا اور ان کو اللہ نے اپن بلالیا اور قیامت سے پہلے ان کا ظہور ہوگا۔ ان اعتقاد ات کے مجموعہ کا نام نصرانیت اور ن ان کے مانے والوں کو نصر ان کو اللہ نے اپن بلالیا اور قیامت سے پہلے ان کا ظہور ہوگا۔ ماننا ہے کہ حضرت عیسی اللہ کے بیٹے اور نیں تصان کو چانی دی گئی پھر قبر سے تین دن بعد اللہ قواور اللہ کے پاس چھی کا نہیں کرتے۔ میسجیت کا ماننا ہے کہ حضرت عیسی اللہ کے بیٹے اور نبی تصان کو چانی دی گئی پھر قبر سے تین دن بعد اللہ قواور اللہ کے پاس چل کے اور قیامت سے پہلے ماننا ہے کہ حضرت عیسی اللہ کے بیٹے اور نبی تصان کو چانی دی گئی پھر قبر سے تین دن بعد اللہ قواور اللہ کے پاس چل گئے اور قیامت سے پہلے دوبارہ اس دنیا میں آئٹ کے بیٹے اور نبی تصان کو چوانی دی گئی پھر قبر سے تین دن بعد اللہ قواور اللہ کے پاس جل ان میں میں سے کہ اور قیامت سے پہلے میں اس دنیا میں آئیں گے اور دنیا کو امن وسلامتی سے بھر دیں گے۔ جہاں تک عیسائیت کا تعلق ہے تو یہ اردوزبان میں میسجیت کا مترادف ہو ہوں ورد میں عام بول چال میں نصرانیت ، سیجیت اور عیسائیت میں کوئی فرق نہیں کیا جاتا بلکہ ان تینوں سے مرادوہ دین سمجھا جاتا ہے جو حضرت عیسیؓ لیکر اس دنیا میں تشریف لائے ۔ اور ان کے پیرد کاروں کو نصرانی ، سیجی اور عیسائی کہتے ہیں۔

ایران اور عرب کی سرحدین ایک دوسرے سے ملتی ہیں۔ ایرانی ایک عظیم سلطنت کے مالک تھے۔ ایرانی تہذیب وتمدن ایک زمانے میں بہت مشہورتھی ۔ عرب ان کے ہمسایہ تھے۔ اس لیے عربوں پر ان کے اثرات پڑنا ایک فطری بات ہے۔ مجوی عربی لفظ ہے اس کے معنی آتش پرست۔ مجوسیت کا بانی زرتستر ہ تھا جو بلخ میں دو ہزار سال قبل مسیط میں پیدا ہوا۔ ابتدائی زندگی وہیں گذاری ۔ کہتے ہیں کہ کافی دنوں ریاضت وعبادت میں گذاری پھر خدا کا پیغام لیکرایران کی باد شاہ کی خدمت میں پہونچا، اس نے اس کے مذکوں بلخ میں مارا گیا۔ کوروش اعظم اور دارا اعظم نے زرشتی مذہب کو ایران میں حکما نافذ کیا۔ پھر یہ پورے ایران میں پھیل گیا۔ کہتے ہیں کہ کافی دنوں مذہب بھی عقیدہ تو حید کا پیغام لیکرا ٹیوان کی باد شاہ کی خدمت میں پہونچا، اس نے اس کے مذہب کو قبول کرلیا۔ ایک جنگ میں بلخ میں مارا گیا۔ کوروش اعظم اور دارا اعظم نے زرشتی مذہب کو ایران میں حکما نافذ کیا۔ پھر یہ پورے ایران میں پھیل گیا۔ کہتے ہیں کہ کا تی میں بلخ مذہب بھی عقیدہ تو حید کا پیغام لیکرا ٹیوان کی میں شو یت یعنی دوخدا کا تصور داخل ہوگیا۔ ایک خدال کی جنگ میں بلخ جب اہورا مزدا کا پلہ بھاری ہوجاتا ہے تو دنیا امن وسکون اور خوشحالی کا گہوارہ بن جاتی ہے اور جب اہر من غالب آتا ہے تو دنیا فسق و فجو رہے بھر جاتی ہے۔لیکن بالآخر خدائے یز داں کی فتح ہوگی۔ اس مذہب میں آگ کو پاک اور ہر شیء کو پاک کرنے والی چیز سمجھا جاتا ہے۔ اس لیے اس مذہب کے ماننے والے ہروقت اپنی عبادت گا ہوں میں آگ روثن رکھتے ہیں بلکہ گھروں میں بھی آگ روثن کرتے ہیں اور پھر شاید سمبی سے اس میں آگ کی پرستش در آئی۔ عرب انہیں مجوبی کہتے ہیں اور ان کے مذہب کو مجوسیت کے نام سے پچارتے ہیں۔ آن کل اس مذہب کے ماننے والوں کو پارسی کہتے ہیں۔

جیسا کہ پہلے بتایا گیا کہ ایران عربوں کا پڑوی ملک تھا اوراس کے اثرات اہل عرب پر پڑنا ایک فطری بات ہے۔ اسی لیے ایران وعراق کی سرحد کے قریب آباد عرب زرتشت کے آتش پرست مذہب سے متاثر ہوئے۔ یہ ایرانیوں کی طرح نیکی کا خدا یز دان اور بدی کے خدا اہر من کے قائل تھے۔ یہ لوگ عموما آگ کی پوجا کرتے تھے۔ چیرہ کی ریاست مجوسی عربوں کے زیر تسلط تھی۔ مکہ میں بھی پچھ لوگ دوخدا مانتے تھے، ایک نور کا اور دوسر اظلمت وتاریکی کا۔ خدائے ظلمت کوفتنہ دفساد اور برائیوں کی جڑانتے تھے۔

د ہریت

عرب میں پچھایسے بھی لوگ تھے جنہوں نے مشرکا نہ عقائد کو ماننے سے انکار کردیا تھا، بیلوگ نہ توبت پرست تھے اور نہ ہی کسی آسانی مذہب کے پابند۔ وہ خدااور حشر ونشر کے منکر تھے۔ وہ دنیا کو ہی از لی اورابدی خیال کرتے تھے، اس طبقہ کو دہریت کا پیروکہا جاتا ہے۔ دین ابرا میمی:

مذکورہ مذاہب کے مانے والوں کے علاوہ جزیرہ نمائے عرب میں ایک جماعت الیی بھی تھی جو صرف ایک خدا کی عبادت کرتی تھی اور بت پرستی، یہودیت یا نصرانیت کی قائل نہ تھی، بیدلوگ'' حفاء'' (حنفی کی جمع یعنی خالصتا ایک خدا کے مانے والے ) کہلاتے تھے۔ بیدلوگ قریشیوں کی بت پرستی کو خام خیالی اور اوہام پرستی سے تعبیر کرتے تھے، ان کے بتوں پر چڑھاوے کے جانوروں کے گوشت کو بیدلوگ حرام جانتے تھے۔ پچھ شہور نام بیر ہیں: نزار بن معد بن عدنان ، قریش بن کنانہ، عامر بن الظر ب، ورقہ بن نوفل، قس بن ساعدہ ایا دی ، حرب بن امیہ، ادہم الیشکر کی وغیرہ۔

2.3.4 عربوں کی معاشی حالت

جزیرهٔ نمائ عرب کا بیشتر حصدریگتانوں اور صحراؤں پر مشتل ہے۔ بارش کم ہوتی ہے۔ بڑی ندیاں نہیں پائی جاتی ہیں۔ پھر چھوٹ چھوٹے ندی نالے پائے جاتے ہیں جہاں بھی بھار ہونے والی بارش کا پانی آ کر گرتا ہے اور پھرز رخیزی کا سامان مہیا کرتا ہے۔ اس طرح پہاڑوں کا پانی بہہ کر وادیوں اور نخلستانوں میں پہونچتا ہے تو اس سے شادابی و ہریالی پیدا ہوتی ہے۔ ایس جگہ ہیں جہاں بارش ہوتی اور زمین کس قدر زرخیز ہوتی وہاں کھیتی باڑی کی جاتی تھی بقیہ مقامات بخر، صحرا اور ریگستان سے جہاں نہ تو کھیتی ہوتی اور نہ ہی چان ہونا آسان ہوتی اور میں کہو تھا ہوتی سے شادابی و ہریالی پیدا ہوتی ہے۔ ایس جگہ ہیں جہاں بارش ہوتی اور زمین کس سے قدر کر زمین مالے میں عربوں کی جاتی تھی بھی مقامات بنجر، صحرا اور ریگستان سے جہاں نہ تو کھیتی ہوتی اور نہ ہی چہاں بارش ہوتی اور خین کس

ا۔زراعت : یمن کی سرز مین سب سے زیادہ زرخیزتھی یہاں لوگ سینچائی کے لیے بند باندھ کر پانی روک لیتے اور حسب ضرورت سینچائی کرتے۔ اس طرح انہوں نے بھیتی باڑی میں بہت ترقی کی اور پھر ان کی تجارت بھی خوب پھلی پھولی۔ یہاں چاول، گیہوں، روئی اور کافی coffee کی بہت اچھی کا شت ہوتی تھی۔اسی طرح مکہ، مدینہ، طائف میں گیہوں، جو، کھجور، انگور کی بھیتی ہوتی۔عرب میں سب سے اہم درخت کھجور ہے۔ کھجور اور دودھ کو مکمل غذا سمجھا جاتا ۔ بدوی عرب کا خواب ہوتا Two blacks یعنی پانی اور کھجور ہوتے سے مدینہ کی کھجور دنیا سمجھ میں سب سے عمدہ مانی جاتی ہے۔ مورخین نے مدینہ میں کھجور کی میں سب از کار اور کا فی ع

۲\_تحارت:

دور جابلی میں مکہ ایک بڑا تجارتی منڈی تھا۔ کعبہ سب سے بڑاصنم خانہ۔لوگ اس کا طواف کرتے، اپنے بتوں کی عبادت کرتے، قریش مختلف قشم کے بازار اور میلےلگواتے جیسے عکاظ کا بازار۔ بیاد بی میلہ بھی ہوتا تھا۔ عکاظ سے قریب ہی ایک اور بازارلگتا جسے ذوالحجاز کہتے ہیں۔اس کے علاوہ بھی بہت سے بازار لگتے تھے جیسے نحبہ کے شال میں دومۃ الجند ل، خیبر، حیرہ، جمریمامہ میں، صحار اور دبا عمان میں، المشقر ہجر میں، شحر، حضر موت، صنعاء، عدن اور نجران کے بازار۔ بیہ سب بازاروں کے پچھ متعین دن ہوتے انہیں دنوں میں لگائے جاتے سے قریش کے لوگ ان میں سے بعض بازاروں میں کمیشن رئیکس بھی وصول کرتے۔ مذکورہ بالا باتوں سے ریہ یہیں سمجھنا چا ہے کہ اہل مکہ سب کے سب مالدار سے بلکہ ایک بڑا طبقہ غریبوں، فقیروں اور غلاموں کا بھی وہوں کرتے۔ مذکورہ بالا باتوں سے ریہ یہ سی تا ہے کہ اہل مکہ سب کے سب مالدار

۳\_گله بانی:

عرب چونکہ قبائلی زندگی گزارتے اور پچھ قبائل چلتے پھرتے رہتے جہاں کہیں چارہ پانی ملتا تھہر جاتے اور جب پانی ختم ہوا وہاں سے نکل پڑے اور دوسری جگہ جہاں چارہ پانی ملائھہر گئے۔سارے ہی عرب مولیثی پالتے خاص طور سے اونٹ اور بھیڑ بکری پالناان کی ضرورت اور ان کا اثاثہ تھا۔البتہ چلتے پھرتے قبائل کی زندگی کا تو دارومدار ہی گلہ بانی پرتھا۔انہیں سے ان کوغذا ملتی اور وہی ان کی مال وجائدا دیتھے۔

شوقی ضیف لکھتے ہیں کہ مکہ کے علاوہ دوسری جگہوں جیسے تہامہ، نجد، صحرا نفوذ، وادی شام اور دھناء، اور بحرین میں بدوی زندگ گذارتے تھے ان کی معیشت کا دارومدار اونٹ اور بکریاں پالنا اور ان کو چرانا تھا۔ وہ زراعت اور صناعت کو پسندنہیں کرتے تھے بلکہ حقارت کی نظر سے دیکھتے۔اور صحرا کی آزادزندگی کو ہر چیز پرتر جیح دیتے۔اس چیز نے ان کی زبان ان کے رسوم ورواج سب کو محفوظ رکھا۔ان کا کھانا بہت معمولی اور سادہ ہوتا جیسے تھوڑا سا جوان کے لیے کافی ہوتا۔ کھجور اور دودھان کی سب سے عمدہ غذا ہوتی۔ اسی طرح ان کا لباس ایک لمبا کرتا (چغہ) جس کو پیچ میں کمر کے پاس ایک عباء سے لپیٹے لیتے اور سر پر عقال باندھ لیتے۔

سارے، پی عرب جانور پالنے اوران سے مختلف کام لیتے۔البۃ عربوں میں ایک طبقہ ایسا تھا جس کی زندگی صرف اور صرف گلہ بانی پر منحصرتھی۔ پالتو جانوروں میں اونٹ، گدھا، کتا، تازی کتا، بلی، بھیڑ، بمری وغیرہ۔ گھوڑا، عربی گھوڑا بہت مشہور ہوا۔ کہا جاتا ہے عرب بدو کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ اگرایک بچہ پانی مانگ رہا ہے اور دوسری طرف ان کا گھوڑا پیاسا ہے تو بدو گھوڑ ے کو پہلے پانی دے گا۔

عربوں کی زندگی میں سب سے زیادہ اہمیت اونٹ کی تھی۔ بیان کی معیشت کی ریڑھ کی ہڈی تھا۔ اونٹ بدوؤں کا صحرا کی کشتی، زمین کا دوست، اونٹ کا پالنے والا، شادی میں دہیز کا سامان، خون کا فد بیا اور جوئے بازی کا سکہ اور بدو کی سب سے قیمتی دولت ہوتا۔ بدو اس کی سواری کرتا، اس کا دودھ پیتا، اس کا گوشت کھا تا اور اس کے کھال سے خیمہ بنا تا اور بال سے کمبل ۔ اس کا پیشاب اس کے لیے ٹا نک اور اس کا گو بر اس کے کھاد کا کا م کرتا۔ عرب اپنے آپ کو اہل البعیر (وہ اونٹ والے) کہنے میں فخر محسوں کرتے۔ بھی بھی ضرورت پڑنے پر بدو اونٹ کے پیٹ سے پانی زکال کر پی جاتا۔ کہتے ہیں کہ عربی زبان میں ایک ہزار سے زائد الفاظ اونٹ کے لیے پائ جاتے ہیں۔ شاید اس کے بعد دوسر الفظ سیف (تلوار) ہے جس کے لیے عربی میں کمثرت سے الفاظ پائے جاتے ہیں۔ اونٹ مار کردنوں تک اور گرمی میں ۵ س دنوں تک پغیر پانی کے رہ سکتا ہے۔ جزیرہ عرب ہی دنیا کا واحد خطہ سے جہاں پر سب سے زیادہ اونڈ ہوں کی بروش ہوں تا ہے۔ گھوڑے، اُحساء کے گدھی اور آئش ہوتی ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کر ہے کہ تھی ہوں کر ہوں کر ہے ہوں۔ میں میں اس کے بعد

سیر وشکار اورلوٹ مار : عرب کی صحرائی زندگی بہت آ سان نہ تھی بلکہ بہت سی دشوار یوں اور خطرات سے پرتھی۔ جنگلی جانوروں اور سانپ سے مد بھیڑ، آپسی قبائلی لڑائیاں، بلکہ کچھ نے تولڑائی اور ڈا کہ زنی کواپنی روزی روٹی کا ذریعہ بنالیا تھا۔ اور پھر بیتحارتی قافلوں پر حملہ کرتے،ان کے سامان چھین لیتے اور مز لے لیکر کھاتے اورغریوں میں بھی با نٹتے پھراس پر فخر کرتے۔

سیر وشکار بھی ان کے یہاں کافی اہم سمجھا جاتا۔ بہت سے لوگ ہرن، گاؤخر، یہاں تک کہ شیرو تیندوئے کا شکار کرتے اور خوب فخر کرتے ۔اس کے لیے پچھلوگ شکاری کتے بھی پالتے ۔ان کے کتوں اور جنگلی بیل اور گدھوں کے درمیان آئے دن خونی معرکے ہوتے رہتے۔ جابلی شعرا کے کلام میں گھوڑے دوڑانے اور شکار کرنے کا خوب ذکر ملتا ہے۔

یہ لوگ جنگلی ہرن،جنگلی بکرے وبکریوں کا بھی شکار کرتے۔اس طرح ان عربوں میں سے پچھلوگوں کی روزی روٹی کا ذریعہ جانوروں کا شکارتھا۔

2.3.5 سياسى حالات

جزیرہ ُعرب کے باشدوں کی زندگی عموما قبائلی تھی وہ آ زادزندگی گذارتے تھے۔ کسی طرح کے نظامِ حکومت اور بادشا ہت سے نا آ شا تھے۔ مجموعی طور سے جزیر ہُ عرب میں کبھی کوئی حکومت نہ قائم ہوئی ۔ البتہ ایران اور روم کے سرحدی علاقوں پر جیسے غساسنہ اور مناذ رہ کی حکومتیں اور پھریمن میں مختلف باد شاہتیں قائم ہوئیں لیکن حجاز وغیرہ میں کہیں بھی کوئی حکومت نہ بنی۔ آئندہ سطور میں انہیں حکومتوں کا ذکر کریں گے تا کہ

اس دور کے سیاسی حالات کا کسی قدر انداز لگایا جا سکے۔ 2.3.5.1 جزیرۂ عرب کی ریاستیں

جزیرہ عرب کے طبعی حالات اس کو بنیادی طور پر دو حصوں سے تقسیم کرتے ہیں۔ شہال اور جنوب جس کے درمیان میں بہت بڑا صحرا واقع ہے۔ جنوبی علاقہ کے لوگوں نے شہری زندگی اختیار کرلیا تھا اور بڑی بڑی عمارتیں اور قلعہ و برج وغیرہ تعمیر کرلیا تھا۔ یہاں تک ما رب جیسا بند بھی بنالیا تھا جس سے وہ سینچائی وغیرہ کا کام لیتے تھے۔ ان کے تحارتی قافلے عرب کے صحرا کو عبور کر خیام وعراق تک ہندوستان اور افریقہ کا سامان پہنچاتے اور وہاں کا سامان ہندوستان اور افریقہ۔ جبکہ شمال میں واقع خبد وحجاز میں زیادہ تر لوگ بدویا نہ زندگی گزارتے تھے اور چار پانی کی تلاش میں ادھر ادھر جھنگتے رہتے تھے۔ شام وعراق کے سرحدی علاقوں میں روم وفارس کے اثرات کی وجہ سے مدنی زندگی کرارتے کے اثرات دکھائی پڑتے ہیں۔لیکن وہ بہت کم ہیں۔ وہاں چند نیم مختار عرب ریاستیں بہت مشہور ہوئیں جیسے عندانی، حیرہ، اور کے متا

جنوبی عرب کے بارے میں بہت کم معلومات مہیاتھیں لیکن جب کھدائی ہوئی اور کنائس وقبور پر پائے گئے کتبات کوعلائے لغت نے پڑھنے میں کامیابی حاصل کر لی تو بہت پچ<sub>ھ</sub>معلومات حاصل ہوئیں۔

ان کتبات سے جنوبی عرب کی تہذیب وثقافت کے بارے میں محققین کو پتہ چلا وہاں کے مختلف مذاہب، حکومتیں، سیاسی نظام اور باد شاہول کے بارے میں معلومات حاصل ہوئیں۔ اس بات پر سب متفق ہیں کہ جنوبی عرب میں پانچ ریاستیں وجود میں آئیں۔حکومت معین جس کی راجد هانی جوف یمن کا شہر معین تھی۔ اس کے جنوب میں حکومت سبا جس کی راجد هانی ما رب تھی۔ سبا کے جنوب مغرب میں حکومت قتبان تھی جس کی راجد هانی تمنع تھی اور قتبان کے جنوب میں اوسانی حکومت تھی حکومت حضر موت و ہیں و تو تھی کہ راجد ہوئی میں پانچ کھی ہے کہ معین اور میں حکومت معین (ضیف ، دکتو رشوقی: تاریخ الا دب العربی ، جن ایچ کی اور ای

#### 2.3.5.2 شالى رياستين:

جزیر ه عرب کی شالی ریاستوں میں تنین بہت مشہور ہیں: عنسانی ریاست ، ریاست حیرہ ( ریاست مناذرہ ) اور ریاست کندہ۔

عنسانی ریاست: عنساسند نے اس ریاست کومشرقی اردن کے علاقہ میں قائم کیا تھا۔ اس کا بانی جفنہ بن عمرو بتایا جاتا ہے۔ بیر ریاست رومی سلطنت کے زیر اثر اور اس کی باخ گزارتھی۔ اس میں جبلہ حارث بن جبلہ وغیرہ مشہور بادشاہ ہوئے ہیں۔ چوتھی صدی عیسوی میں حارث بن جبلہ کے عہد میں اس ریاست نے مجموعی طور سے عیسائی مذہب قبول کرلیا۔ اس ریاست کے حکمرانوں نے علم وفن اور شعروا دب کی خوب قدر دانی کی۔ نابغہ ذیبانی، اعشی قبیس، علقمہ الفحل اور حسان بن ثابت اس کے دربار سے وابستہ متھے۔

ریاست حیرہ: (لخمی ریاست/ ریاست مناذرہ): عنساسنہ کی طرح قبیلہ کنم بھی یمن سے ہجرت کر کے شال میں آباد ہو گیا اور اپن حکومت قائم کر لی۔ میر یاست ایرانی سلطنت کے زیر اثر تھی اور اس کی باج گزارتھی۔ ریاست حیرہ تہذیب وتمدن سے آراستہ ریاست تھی۔ عنساسنہ زیادہ متمول، ترقی یافتہ اور شان وشوکت کی حال تھی۔ اس پر ایرانی مذہب اور تہذیب کا غلبہ تھا۔ میر یاست بھی تھی۔حارث بن حلزہ الیشکر ی، عمرو بن کلثوم تغلبی، لبید بن رہیدہ، نابغہ ذبیانی اس کے دربار میں حاضر ہوتے تھے۔ ریاست کندہ: قبیلہ کندہ نے اس ریاست کو خسانی وختی ریاست کو خسانی کو باج گزارتھی۔ میں حکومت قائم کر لیے میں چھی میں قائم میں قائم کر یا ہے۔ میں جائی کی ہو تھی ہے میں میں قائم کر یا ہے ہوں ہے ہوں ہے کہ ہو تھی ہے ہوں ہو تے ہوں کے اس خاص میں میں میں میں جائی ہے اور میں میں قائم کر در ان یمن سے ہجرت کرکے ثنال میں آباد ہوگیا تھا۔اس کے مشہور حکمراں حجرآ کل المرار نے نحد کے قبیلۂ بکر وتغلب پر قبضہ کرکے اپنی ریاست میں شامل کرلیا۔اس کا بیٹا حارث بھی بہت مشہور حکمراں ہوا جس نے حرب بسوس کی جنگ میں بکر وتغلب کے درمیان صلح کروائی۔ بیر یاست بھی علم وفن کی سر پرسی کرتی اور شاعروں اور خطیبوں کوخوب نوازتی۔

2.3.5.3 جنوبي رياستين:

ریاست معین: بیایک مضبوط و متحکم اور عربوں کی قدیم ترین حکومت تھی جس کا وجود ۱۰۰۰ صدی قبل مسیح میں پایا جاتا تھا۔ اس نے قتبانی اور حضر می حکومتوں کو فتح کر کے اپنی مملکت میں شامل کرلیا بہت سے معینی کتبات حجاز کے دادان، جراور مدائن صالح میں پائے گئے ہیں جن سے شالی عرب کے ساتھ اس مملکت کے گہر بے تعلقات کا اندازہ ہوتا ہے۔

ریاست سبا: ساتویں صدی قبل مسیح اس سلطنت کے عروج کا زمانہ ہے جب اس نے ریاست معین پرغلبہ حاصل کرلیا اور سارے اہم تجارتی مراکز پر قابض ہو گئے۔ بند بنانے اور آبپاشی کے نظام میں اس کومہارت حاصل تھی جس نے اس علاقہ کوسر سبز وشاداب بنادیا۔ سد ما رب کا نام تاریخ میں بہت ملتا ہے۔ اس ریاست اور اس کی شادابی کا تذکرہ قرآن میں بھی ہے۔ تجارت کے تباہ ہونے اور سدما رب کے ٹوٹنے سے بیر یاست تباہ ہوگئی۔

ریاست حمیر: ریاست سا پر قبضه کر کے اس ریاست کو عروج ہوا۔ اس ریاست کی ابتدا ۱۵ اق میں ہوتی ہے۔ حبشہ کی حکومت نے چوتھی صدی عیسوی کے نصف میں حملہ کر کے اس ریاست پر قبضه کرلیا جو قبضه بیں سال تک دراز رہا پھر حمیری ریاست دوبارہ قائم ہوگئ لیکن بیہ کمز ور ریاست ثابت ہوئی اور ثنالی بدو قبائل اس پر حملہ آور ہونے لگے۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ثنال کی جانب ہجرت کا سلسلہ جو سد ما رب کے ٹوٹنے سے شروع ہوا تھا اب تیز تر ہو گیا۔ آہتہ تیہ یہ ریاست عیسائیت اور یہودیت کی کشک ، اور رومی و سامانی حکمرانوں کی چیچکش کا میدان بن گئی یہاں تک کہ اس کے حکمر ان باذان اور یہاں کے با شندوں نے اسلام قبول کرلیا اور یہاں اسلامی اقتدار قائم ہوگی اور این 2.3.5.4 جان 2.3.5.4

شالی عرب میں تجازیقی داخل ہے لیکن اس کی دینی وسیاسی اہمیت کے پیش نظر یہاں خاص طور سے اس کا ذکر کیا جارہا ہے۔ جازیعنی مکہ ، یثرب (مدینہ)، اور طائف وغیرہ می تاریخی اعتبار سے بہت اہم علاقہ رہا ہے یہاں عام طور سے قبائلی زندگی تھی۔ البتہ قد بیلہ قریش اور اس کے مختلف خاندانوں کو یہاں قیادت وسیادت حاصل تھی۔ ایک طرح سے وہ یہاں حکمرانی کرر ہے تھے۔ کیونکہ وہ کعبہ کے متولی تھے اور عرب قبائل انکا احترام کرتے تھے ۔وہ ج کے محترم مہینوں میں قبائلی جھگڑوں کوحل کرنے میں ایک دوسرے کی مدد کرتے۔ سد مآرب کے لوٹ نے بعد عرب تجارت اور دوسرے ملکوں سے تجارت میں میں یہ کی جھگڑوں کوحل کرنے میں ایک دوسرے کی مدد کرتے۔ سد مآرب کے نوٹ کے بعد عرب تجارت اور دوسرے ملکوں سے تجارت میں یہنیوں کی جگہ جازیوں اور خاص طور سے قریشیوں نے لے لی۔ پھر قریش کے سرداروں نے ایر ان ورومی باد شاہوں اور یہن کے حکمر انوں سے تجارت معاہدے یا اجازت نامے حاصل کر لیے اس طرح وہ بین العرب اور سرحدی مالک کی تجارت پر کانی حد تک خالب ہو گئے۔ اسی وجہ سے عربوں میں ان کی قیادت وسیادت نامے حاصل کر لیے اس طرح وہ بین العرب اور سرحدی مالک کی تجارت میں عربی خالف میں ہے تجارت میں میں ان کی قیادت و سیادت نامے حاصل کر لیے اس طرح وہ بین العرب اور سرحدی مالک کی تجارت میں عدیت کی عالہ ہو گئے۔ اسی وجہ سے عربوں میں ان کی قیادت و سیادت تسلیم کی جانے لگی اور ان پر ان کی ایک طرح کی حکومت قائم ہوگئی۔ 2.3.6

دور جاہلی میں عربوں میں جوعلوم ومعارف پائے جاتے تھے وہ بہت ہی محدوداور ناقص قشم کے تھے۔ بیان کے ذاتی تجربات پر مبنی

ستھے،ان کی عقلی اور سائنفک کوئی بنیاد نہ تھی۔ چنانچہ وہ لکھنے پڑھنے کواپنے لیے عار اور اپنے حافظہ کے لیے داغ تصور کرتے۔ گھوڑ سواری، تلوار زنی اور شعر و شاعری کرنایہی ان کا سب سرمایہ تھا۔ شعر وادب پر گفتگو بعد میں کریں گے البتہ محدود طور پر ہی سہی جوعلوم و معارف ان کے یہاں رائح متھے وہ یہ ہیں۔

علم الانساب :( علم نسب نامه یا شجرۂ نسب کاعلم ) عرب قوم کا ایک طرۂ امتیاز بیبھی تھا کہ وہ اپنا نسب نامہ یاد رکھتی اور اس کو یاد رکھنے کا بڑاا ہتمام کرتی ۔جس کی مثال دوسری قوموں میں نہیں ملتی۔عربوں میں پچھلوگ با قاعدہ اس کی روایت کرتے اور اپنے بچوں کوبھی یاد کراتے تھے ۔ اس میں پچھلوگوں کو کافی شہرت بھی ملی، انھیں میں سے حضرت ابو بکر ٹن بھی تھے۔ وہ علم الانساب کے ماہر مانے جاتے تھے۔ عرب نہ صرف اپنے آباء واجداد کا شجرہ نسب یا در کھتے بلکہ اپنے جانوروں جیسے گھوڑ وں اور اور اور نوں کے نسب نامہ بی

رب یہ رو بچہ رہ بورہ بدرہ برو بیدر سب پر در سب بیدر سب بردر سب بردر کی سب در در کو ک سب یہ کہ کا پر در صب میں علم النجوم (Astrology ): عربوں کو صحرا نوردی ، تجارتی اسفاراور بارش کآنے اور رکنے کے اوقات معلوم کرنے وغیرہ ضروریات سے وہ ستاروں کے ڈوبنے ، نگلنے اور چلنے اور ثابت رہنے کے اوقات معلوم کرتے ۔ اس میں پھھ لوگوں کو کافی مہارت بھی تھی۔ ایک بدوی عورت سے پوچھا گیا کہ : أتعو فین النہ جو م؟ قالت : سبحان اللہ اُما اُعو ف اُمند با حاً و قو فاعلیٰ کل لیلڈ یعنی کیا تم ستاروں کے بارے میں جانتی ہوتو اس نے کہا: سبحان اللہ ، کیا میں ان سایوں کو نہیں جانتی جو ہمارے او پر ہررات پہریداروں کی طرح کھڑے رہے ہیں۔

صاعد بن احمد (المعتوف ۵ ۵۳۴۹) نے لکھا ہے کہ' <sup>د</sup> عربوں کو ستاروں کا بڑاعلم تھا۔ وہ ان کے ڈوبنے اور نکلنے کے اوقات اچھی طرح جانتے تھے۔ سیاروں کا بھی علم تھا۔ انھیں اس سے بارش کا علم ہو جاتا۔ بیعلم انھیں از حدتو جہ اور کثرت تجربہ سے حاصل ہوا کیونکہ انھیں اپن روزی روٹی کے حصول کے لیے اس کی ضرورت تھی۔ وہ حقائق کے انکشاف یا علوم میں تجربہ کی غرض سے ایسانہیں کرتے تھے۔'

علم طب : عربوں میں دیگرفنون کی طرح جڑی بوٹیوں سے علاج کرنے کافن قدیم زمانہ سے پایا جاتا تھا۔ اس کی بنیادان کے تجربات پرتھی۔ جیسے آگ سے سینکائی کرنا۔ اسی طرح مختلف نباتات کے خواص معلوم کر کے ان سے دوا کا کام لینا۔ اسی طرح علم جراحت سے ان کو اچھی واقفیت تھی۔ وہ خراب خون ہڈی کے ذریعہ نکال دیتے۔ اسی کے ساتھ ان میں جھاڑ پھونک اور دیگر خرافات بھی داخل ہوگئی تھیں۔ جیسے وہ کہتے بتھ ہر رومیں مریض کے اندر سرایت کر جاتی ہے۔

ابن خلدون نے لکھا ہے کہ'' بدوی زندگی میں علم طب کی بنیاد زیادہ تر پچھلوگوں کے محدود تجربات پر منحصر ہوتی ہے۔ اور یہ قبیلہ/خاندان کے ہڑے بزرگوں سے وراثتاً منتقل ہوتی رہتی ہے۔اس میں پچھیچے بھی ہوتی ہے البتہ اس کی کوئی ٹھوس بنیادنہیں ہوتی۔اس طرح کا طب عربوں کے یہاں بہت رائج تھا۔اوراس سلسلے میں بہت لوگ مشہور تھے جیسے حارث بن کلدہ وغیرہ''۔ طب کی ایک شاخ بیطر ہ\_\_\_ یعنی طب حیوانات۔ خاص طور پر گھوڑوں اور اونٹوں سے متعلق بیاریوں اوران کا علاج۔ جیسے اونٹن کا خارش زدہ

ہونا اوراس کے علاج کا طریقہ، گھوڑ وں کے پیروں کی بیماری وغیرہ ۔اس میں بھی عربوں کو بڑی مہارت تھی۔

الفراسة و القیافة (Physiognomy / Palmistry): یعنی ریت اورزمین میں نقوش پا کی پیچان کرکے آنے جانے والوں کا پتہ کرنا۔جانوروں اور دشمنوں کے نقل وحرکت کا پتہ لگانا۔اس کی بدوی معاشرہ میں خاص ضرورت تھی۔اس کی مدد سے وہ اپنے ان دشمنوں کا پیچچا کرتے جوان پرحملہ کرتے اوران کے مال اورعورتوں کوان کی غیر موجودگی میں اٹھالے جاتے۔

العیافة: چڑیوں کے حرکات وسکنات سے شگون لینا۔ اس کے لیے بنواسد اور بنولہب بہت مشہور تھے۔ اگر چڑیا دائمیں سے گزر جائے تو نیک شگون لیتے اور بائمیں سے گز رجائے تو بدشگون لیتے ۔ چڑیوں میں خاص طور سے کوے سے زیادہ شگون لیتے۔

اقوال حکمت اور ضرب الدا مثال: ( کہاوتیں) حکمت سے مراد یہاں فلسفہ نہیں جو کہ اسلامی دور میں رائج ہوا بلکہ دہ مختصر اقوال جو کسی تجربہ کی وجہ سے چھوٹے چھوٹے جملے کی شکل میں ظاہر ہوتے۔جاحظ کا کہنا ہے کہ قد ماء میں جن لوگوں کا ذکر کیا جاتا ہے ان کی عظمت، مہارت، فصاحت و بلاغت، حکمت ، ذہانت و فطانت کے لیے ان میں لقمان بن عاد، محاشع بن دارم، سلیط بن کعب بن پر ہوع، لوگی بن غالب، قس بن ساعدہ اور قصی بن کلاب ہیں۔ اور زبان آ ور خطیب اور حکم ( فیصلہ کرنے والا ) کی حیثیت سے جو لوگ مشہور ہوئے ان میں اکثم بن صیفی، ر بیعہ بن حذار، ہرم بن قطبہ ، عامر بن الظر ف اور لبید بن ر بیعہ وغیرہ ہیں۔لقمان حکیم کا عربوں میں خاص چر چا تھا اور ان کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ ان کی حکمت و دانائی کی ہاتوں کو ایک '' مجلہ' کی شکل میں پچھولوگوں نے جمع کیا تھا۔

عربی ادب کی کتابیں ان حکماء کے اقوال سے بھری پڑی ہیں۔بطور مثال چند اقوال یہاں نقل کیے جاتے ہیں۔اکٹم بن صیفی کا قول ہے ''مقتل الو جل بین فکیہ''(اردو میں کہتے ہیں یہی زبان پان کھلائے اور یہی جوتا)، اسی طرح عامر بن الظرف کا قول ہے ''دِبّ ذاد ع لنفسہ حاصد سو اہ''، اسی طرح طرفہ کا ایک شعر ہے:

- اً رى العيش كنز أناقصاً كلَّ ليلة وما تنقُص الأيام و الدهرينفذ (ميں ديکھر ہا ہوں كەزندگى وہ خزانہ ہے جودن ورات كم ہور ہاہے اورزمانہ بذات خود فنا كى طرف رواں دواں ہے ) اورز ہير بن سلمى كا قول ہے
- و مھما تکن عندامرئ من خلیقة وان خالھا تحفی علی الناس تعلم (کسی انسان کے اندرکوئی بھی خوہوا گرچہ وہ یہی سوچے کہ وہ لوگوں سے پوشیدہ رہے گی لیکن ایک دن ضرورلوگوں کواس کا پتہ چل جائے گا ) اور قس بن ساعدہ
  - فى الذاهبين الأولين من القرون لنا بصائر ورأيت قومى نحوها يسعى الأصاغر و الأكابر أيقنت أنى لامحالة حيث صار القوم صائر

(پہلے جانے والے لوگوں میں ہمارے لیے عبرت ہے۔ میں نے دیکھا کہ میری قوم کے سب چھوٹے بڑے دوڑتے ہوئے اس کی طرف (موت) جارہے ہیں۔ تو مجھے یقین ہوگیا کہ مجھے بھی لامحالہ وہیں جانا ہے جہاں میری قوم گئی۔)

اُد بی سرمایی: دور جابلی میں عربوں کے ادبی سرمایہ کا ذکر یہاں ممکن نہیں۔ اس کے لیے ایک کتاب یا کم ایک الگ مضمون کی ضرورت ہے۔ عربوں کے ادبی سرمایہ میں خطبے، وصیتیں، کہاوتیں، نصیحتیں اور سب سے اہم چیز شعر و شاعری ہے جس کا لا ثانی اور بہت ہے قیمتی سرمایہ میں ملتا ہے۔ اس دور کا سب قیمتی سرمایہ المعلقات ہے جو آج تک پڑھا اور پڑھایا جا تا ہے۔ یہ سات مشہور ترین جابلی شعرا کے قصائد کا مجموعہ ہے۔ان کے نام بیر ہیں : امرؤالقیس، زہیر بن ابی سلمی ، النابغہ الذیبانی ، ال اُعثی قیس ، عنتر ہ بن شداد ، طرفہ بن العبد ، اورعمر و بن کلثوم ۔

2.4 عربي زبان كاارتقا

2.4.1 زبانوں كاخاندان:

عام طور سے دنیا کی تمام زبانوں کو دوخاندانوں میں تقشیم کیا جاتا ہے ہند۔ آریائی زبان اور حامی ۔ سامی زبان پھران دونوں خاندانوں کو ذیلی گروپوں میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ ایساان زبانوں کے کلمات، تراکیب اور اسٹر کچر وغیرہ کے درمیان پائی جانے والی قربت اور مشابہت کی بنیا دیر کیا جاتا ہے۔

ا۔ ہند\_ آریائی زبان Indo-European Languages : دنیا میں بیرزبانیں سب سے زیادہ رائج ہوئیں۔ بیرزبانیں ہندوستان سے لے کر یورپ تک پھیلی ہوئی ہیں۔ اس کوآٹھ ذیلی گروپوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ اس میں سنسکرت ودیگر ہندوستانی زبانیں۔ اطالوی ، یونانی ، اور جرمن وغیرہ زبانیں شامل ہیں۔اس زبان کا وطن اصلی نامعلوم ہے۔ پھھڑ کستان کواس کا اصل وطن قرار دیتے ہیں تو پچھلوگ مشرقی یورپ اور بحر بالنگ کے علاقہ کو۔

حامی ۔سامی زبان:

اس کوافریقی ایشائی زبان بھی کہتے ہیں۔اس زبان کا دائرہ کار ہند آریائی زبان کی طرح زیادہ وسیح نہیں ہے۔ بیرزبان عرب، شالی افریقہ اور مشرقی افریقہ کے بعض علاقوں میں رائج تھی۔ اس کا بھی اصل وطن نامعلوم ہے۔ اس زبان کو دو ذیلی گروپوں میں تقسیم کیا جاتا ہے، حامی زبان اور سامی زبان۔حامی زبان میں مصری، بربری اورکوشیتی زبانیں شامل ہیں اور سامی زبانوں میں آشوری، کنعانی، آرامی اور عربی شامل ہیں۔

اصل سامی زبان:

سامی زبانوں کی اصل کیا ہے اس میں علائے لغت میں کافی اختلافات پائے جاتے ہیں۔ اکثر علائے آرامی، کنعانی اور عربی زبان میں سے سی ایک کواصل قرار دیتے ہیں۔لیکن دلائل وقرائن عربی کے سلسلے میں زیادہ قوی ہیں۔ ہم چندلوگوں کی آراء کو یہاں پیش کرتے ہیں: ۱۔ احمد حسن زیات: ان العربیة اقرب المصادر الثلاثة الی اللغة الام، لانها بانعز الها عن العالم سلمت مما اصاب غیر ها من التطور و التغیر تبعا لاحوال العمران (حسن زیات: ۱۵) یعنی عربی زبان مادری زبان سے تینوں مصادر میں سب سے قریب ہے۔ کیونکہ دوسری زبانیں انسانی آبادی میں گردش زمانہ کے ترقی اورتغیر سے جو تبدیلیاں آئیں انکا شکار ہو گئیں لیکن عربی زبان دنیا سے الگ تھلگ رہنے کی وجہ سے ان سے محفوظ رہی۔

۲ \_ حنافا خوری: والثابت ان بین اللغات السامیة قر ابة واضحة وانها جمیعا ولیدة لغة سامیة عامة قد بادت و صار من المتعذر علینا ان نعر ف شیئا یذ کر منها (حنا فا خوری: ص: ۴۸) لیخی بیه بات ثابت ہو پکی ہے کہ سامی زبانوں میں ایک واضح قربت ہے۔ ساری زبانیں (عربی کے علاوہ) مٹ گئیں اور ہمارے لیے ان کے بارے میں کوئی قابل ذکر بات کہنا مشکل ہوگیا ہے۔

٣ ـ واذا نحن اعتبر نا اللغة العربية و جدناها اكثر انحواتها الساميات مفر دات و اتمها صيغا و اكملها صرفا و نحوا و ارقاها بيانا و بلاغة و احسنها اسلوبا ـ من اجل ذلك لانستبعد ان تكون اللغة العربية هى اللغة السامية الام الفصحى (عمر فروخ، ص: ٣٦) يعنى جب بم عربي زبان پرغوركرتے ہيں تو بميں بيماتا ہے كه اس ميں ديكر سامى زبانوں سے زيادہ مفر دالفاظ، اوركمل صيغ بيں، اور وہ صرف ونحو كامتبار سے زيادہ كلمل اور زيادہ فضيح وبليغ ہے اور اسكا اسلوب زيادہ خوبصورت ہے ـ اس ليے ہمار ے نزد يك بي مامكن نہيں كه عربي زبان ہى اصل مادرى فضيح سامى زبان ہے -

اب میہ بات امر سلم ہے کہ عربی ایک سامی زبان ہے اور پھر قرین قیاس میہ بھی تھ ہرا کہ عربی ہی سامی زبانوں کی اصل اور مادری زبان کی حیثیت رکھتی ہے۔اب آیئے عربی لہجات مربولیوں سے ضیح عربی کے سفر کی کہانی پڑھتے ہیں۔ 2.4.2 قد یم عربی بولیاں

ماہرین زبان کو عربی کے چارقدیم کہجات کے نقوش ملے ہیں۔ان میں سے تین جنوبی خط مسند میں لکھے ہوئے ہیں اور وہ ہیں شمودی لہجہ کھیانی لہجہ اور صفوی لہجہ۔اور ایک آرامی خط میں اور بینبطی لہجہ ہے۔

شمودی کہجہ: قوم شمود کا ذکر قرآن کریم میں بھی آیا ہے۔وہ مدائن اور اس کے آس پاس کے علاقوں میں بستے تھے۔اسی طرح میہ کہجہ طائف،طور سینا،مصر وغیرہ میں پھیلا ہوا تھا۔ بیہ تجارتی پیشہ لوگ تھے۔ان کے نقوش چھوٹے ہیں۔اور ان کا خط جنوبی مسند خط سے نکلا ہے۔ علامات، حرکات، زیر، زبر پیش اور تشدید وغیرہ سے خالی ہیں۔اور تمام نقوش ضمیر غائب میں ہیں۔وہ بہت سے حروف حذف کردیتے تھے جیسے ابن سے نون گرادیا،لنا کوئی بنادیا۔اس میں آرامی اور عبرانی آثار بھی مل گئے ہیں۔

اگر چہ بیفتوش جنوبی خط مند میں ہیں لیکن بیشالی عربوں کے نقوش ہیں۔ بیشالی عربی زبان ہے چنانچہ عنمائر، اسمائے اشارہ، اسمائے موصولہ، عنمائر اور حروف جروبی ہیں۔ البتہ کسی اسم کو معرفہ بنانے کے لیے ال کے بجائے ھا کا استعال کرتے تھے جیسے الکتاب ھلکتاب۔ اس طرح شمود یوں اور لیےانیوں فعل ثلاثی سے فعل متعدی بناتے وقت 'ال'استعال کرنے کا بجائے 'ھا' کا استعال کرتے تھے مشلاا کرم اور افلس کو ھکرم اور ھفلس لکھتے تھے۔ اس سلسلے میں ان کی مثال عبرانیوں اور سبئیوں جیسی ہے۔

لحیانی کہجہ: اس کہجہ کی نسبت بنولحیان کی طرف ہے جو کثرت سے ان کے نقوش میں ملتا ہے۔ سامی زبانوں کے ماہرین کوان کے

نقوش تجاز کے شمال میں جواس وقت العلا کے نام سے جانا جاتا ہے، ملے ہیں۔ان کے نقوش میں بھی وہی ساری مشکلات ہیں جو کہ شمود یوں کے نقوش میں ہیں۔ مثلا حرکات، اعراب، حروف علت، تشدید وغیرہ کی علامتیں نہ ہونا وغیرہ۔ بیدلوگ معرفہ بنانے کے لیے ال اور ها دونوں کا استعال کرتے سے جیسے شود یوں کے یہاں رائج تھا۔ اور کھی تھی دونوں کو سیمال کرتے سے جیسے شود یوں کے یہاں رائج تھا۔ اور کھی کبھی دونوں کو سیمال کرتے سے جیسے شود یوں کے یہاں رائج تھا۔ اور کھی کبھی دونوں کو سیمال کے طور پر الحمی کھی جی کھی ہے۔ اس طرح افعال کے استعال کرتے سے جیسے شود یوں کے یہاں رائج تھا۔ اور کھی کبھی دونوں کو سیمال کرتے ہو جیسے شود یوں کے یہاں رائج تھا۔ اور کبھی کبھی دونوں کو یکجا کردیتے مثال کے طور پر الحمی کھی کھی ہوں کے رضا کے صلح کہ استعال ک صیغوں میں سی صفعل اور سفعل لکھتے اور فعل ماضی میں تائے تانیٹ بڑھا دیتے۔ اسی طرح اسمائے اشارہ ذا، ذہ، اور ذات استعال کرتے تھے۔ ان کے یہاں اسمائے موصولہ من ، ما اور ذو تھے جیسا کہ قبیلہ کی میں رائج تھا۔ ان کے دیوی دیوتاؤں میں بعل، عزی، مناق

صفوی کہجہ: اس کہجہ کی نسبت جبل صفاۃ کی طرف ہے جو کہ مشرقی حوران ، بادیۃ الشام میں پایا جاتا ہے۔ اس کے نقوش نہیں پائے گئے ہیں۔ بیاس حرہ میں پائے گئے ہیں جو کہ اس کے اور حوران ، بادیۃ الشام کے درمیان ہے۔ اس کا خط جنو بی خط مند سے نکلا ہے جیسا کہ پہلے دونوں کہجات کا معاملہ ہے۔ اس میں جو مشکلات ہیں وہ کثرت مشابہت ہے چنا نچہ حرف 'ب' مشابہ ُظ'، اور'خ' مشابہ'ت' اور'ل' مشابہ'ن' اور'ھ' مشابہ'ص' ہے۔ اور لکھنے والا کبھی دائیں سے بائیں سے لکھنا شروع کرتا اور کبھی اس کے برعکس وہ بائیں سے دائیں لکھتا۔

معرفہ بنانے کے لیے وہ 'ھا' کا استعال کرتے ہیں، ایسے بہت ہی کم اسماء ملے ہیں جو'ال' سے معرفہ ہوں۔ بیصفت کی طرف موصوف کو مضاف کرتے تھے جیسے وہ الحجبل الاحر کہنے کے بجائے جبل الاحمر کہتے ۔ اسی طرح اسم اشارہ، مشار الیہ کے بعد لاتے ، اس سے پہلے نہیں لاتے جیسے هذا الکتاب کے بجائے الکتاب هذا، چنانچہ وہ لکھتے'' جو، ذا' ای هذا الوادی جیسے مصری عامیہ ( دیہاتی )' النھا ردا'' بولتے ہیں بجائے هذا النھار کے ۔ اسی طرح ہمیں سیجی ملتا ہے کہ وہ قدبیلہ طیء کی طرح و کا استعال بطور اسم موصول کرتے ، اس کی مشہور مثال ہے ''ہیں دو حفوت و ذو طویت'' ای الذی حفوت و الذی طویت۔

نبطی لہجہ: یہ لہجہ بلاد شام میں رائج تھا۔ یہ دراصل آرامی زبان سے آیا۔ اسی طرح نبطی خط جو بعد میں عربی خط کے لیے بنیاد بنا، آرامی خط سے آیا۔ اس میں اور دیگر قدیم عربی لہجات میں بہت زیادہ فرق نہیں ہے۔ اس لہجہ میں حرف 'ز' کو 'س' سے بدل دیتے تھے جیسے زورق کوسورق لکھتے۔ اسی طرح عین کو ھمزہ میں اور کسرہ جہاں ہواس کو فتحہ میں بدل دیتے۔ 'ز،ر، و، ا' کو الگ الگ لکھتے یعنی با نمیں طرف کسی حرف سے ملا کرنہیں لکھتے جیسا کہ آج بھی لکھا جاتا ہے۔ نبطی میں آسان افعال استعمال کرتے جیسے'ع، بر ، دبمعنی بخل' (کام کرنا) یا فعل مضارع ی ک ت ب بمعنی بکت (وہ ککھتا ہے) وغیرہ۔

2.4.3 قحطانی اور عدنانی عربی:

سامی زبانوں کومشرقی ومغربی زبان میں تقسیم کیا جاتا ہے مشرقی زبان میں اکادی زبانیں جیسے بابلی، آشوری زبانیں شامل ہیں۔مغربی زبان کو دو حصوں میں تقسیم کیا جاتا ہے۔مغربی شالی اور مغربی جنوبی۔مغربی شالی میں کنعانی وآرامی زبانیں ہیں۔ کنعانی زبان کئی زبانوں اور ٹینیتی لہجات کا مجموعہ ہے جولبنان کے ساحلی علاقوں میں پائی جاتی تھی۔ کنعانی زبان کو اوجریتی، کنعانی قدیم، مؤابی، عبری قدیم اور فینیتی زبان حول میں تقسیم کیا گیا ہے۔مغربی جنوبی زبانوں کو دو حصوں میں بانٹا گیا ہے۔ شالی عربی زبان جس کو میری زبان کھی کہتے ہیں اور جنوبی عربی زبان جو جزیرہ محرب کے علاقہ یمن، عمان اور افریقہ کے بعض ساحلی علاقوں میں بولی جاتی تھی۔ جنوبی عربی کو قحطان کی طرف نسبت کر کے قحطانی زبان بھی کہاجا تا ہے اور شالی زبان کو عدنان کی طرف نسبت کر کے عدنانی زبان کہاجا تا ہے۔ جنوبی زبان اشتقاق، تصریف، اعراب اور ضمائر وغیرہ میں شالی زبانوں سے مختلف ہے۔ اسی لیے ابوعمرو بن العلاء کہتا ہے: 'مالسان حمیر بلساندا و لا لغتھم بلغتنا'' یعنی حمیر کی زبان ہماری زبان

جنوبی عربی میں معینی، سبئی، حضرمی، قدتبانی، اورحبثی زبانیں شامل ہیں جبکہ شالی عربی میں لحیانی، ثمودی، صفدی اورفضیح عربی زبانیں شامل ہیں۔جنوبی عربی پراکادی زبانوں کا اور ثنالی عربی پرعبری ونبطی کے گہرے انژات پائے جاتے ہیں۔

یمن میں سد ارم کے ٹوٹنے کے بعد جنوبی عرب کے قبائل نے شال کی طرف ، جمرت کرنا شروع کردیا اور انہوں نے جلد ہی شمال میں اپنی حکومتیں قائم کرلیں۔ اس طرح شمال وجنوب کے درمیان شجارت کے ساتھ ساتھ ساتھ سیاسی تعلقات بھی قائم ہو گئے۔ جس سے شمالی عربی اور جنوب عربی عربی عربی عربی عربی اور جنوب کے درمیان شجارت کے ساتھ ساتھ ساتھ سیاسی تعلقات بھی قائم ہو گئے۔ جس سے شمالی عربی اور جنوب عربی عربی غربی عربی کوئی جنوبی عربی کو قریب آنے کا موقع ملا، الفاظ ، جملے، لیچ اور اسالیب میں قربت پیدا ہونے لگی لیکن ہی بھی ایک حقیقت تھی کہ ان میں سے کوئی اور جنوبی کے درمیان سے الی کر بی اور جنوبی عربی کو قریب آنے کا موقع ملا، الفاظ ، جملے، لیچ اور اسالیب میں قربت پیدا ہونے لگی لیکن ہی جس ایک حقیقت تھی کہ ان میں سے کوئی زبان بھی دوسری زبان پر غالب نہ آسکی غالبا اس کی وجہ یتھی کہ جنوبی زبان کو بولنے والے لوگ سیاسی و معاشی اعتبار سے بہت طاقتور شے تو دوسری طرف شمالی زبان پر غالب نہ آسکی غالبا اس کی وجہ یتھی کہ جنوبی زبان کو بولنے والے لوگ سیاسی و معاشی اعتبار سے بہت طاقتور شے تو دوسری طرف شمالی زبان پر غالب نہ آسکی غالبا اس کی وجہ یتھی کہ جنوبی زبان کو بولنے والے لوگ سیاسی و معاشی اعتبار سے بہت طاقتور شے تو دوسری طرف شمالی زبان پولنے والے لوگ بدویا نہ زندگی کو ترجیح و بیے تھے۔ لیکن جلد ہی گردش ایام نے حالات کو بدل دیا۔ چھٹی صدی عیسوی میں جنوبی عرب کے قبائل طاقت ور ہو گئے اور سیاسی و لغوی اعتبار سے ان پر غالب آ گئے۔ حسن زیات شمالی عربی کا جنوبی عربی پر غالب آ نے کے اسباب پر روشنی ڈالتے ہوئے کہتے ہیں:

"اخذت دولة الحميرين تدول وسلطانهم يزول بتغلب الاحباش على اليمن طور اوتسلط الفرس عليه طور ا آخر-وكان العدنانيون على نقيض هؤلاء تتهيأ لهم أسباب النهضة والألفة والوحدة والاستقلال، بفضل الأسواق والحج، ومنافستهم للحميريين والفرس، واختلاطهم بالروم والحبشة من طريق الحرب والتجارة ففرضوا لغتهم وأدبهم على حمير الذليلة وقد ابهم واخبارهم حتى اليوم"- (حسن زيات: ١٥) <sup>يحتى ج</sup>مير يول كى عكومت دانوا دول موكن اوران كى سلطنت زوال پذير موكن واد ابهم واخبارهم حتى اليوم"- (حسن زيات: ١٥) <sup>يحتى ج</sup>مير يول كى عكومت دانوا دول موكن اوران كى سلطنت زوال پذير موكن -محصى عبشيوں كے ان پر غلبه كى وجه سے اوركهى فارسيول (اير ايول) كے دان كر يركس عدانيوں كے المحان، ان ميں يكا نكس ، اتحاد اور ذود داختيارى كے ان پر غلبه كى وجه سے اوركھى فارسيول (اير ايول) كے دان كر يركس عدانيوں كالمحان، ان ميں يكا نكس ، اتحاد حبشيوں سے جنگ اورتجارت كى وجه سے اذتلاط لاحات اور ان كى اير انيول اور تى اور ان كى ايرانيوں اور دور موليول اوران محصى عبشيوں سے دير مناب ميا موجه سے اوركھى فارسيول (اير ايول ان كى اير انيوں اور معلى عدانيوں معايله آراز، اتى طرح روميوں اور حيثيوں سے جنگ اورتجارت كى وجه سے اختلاط لاحات اور اور تى مادر ان كى ايرانيوں اور محمير يوں سے مقابله آراز، اتى طرح روميوں اور حيثيوں ديا رمسلط كر ديا - پھر اسلام كى آمد نے مذكوره عوامل كو اورم ميز دى جس سے جنوبى ليجا من من ور مو حيك تھے پر ايتى زبان اورادب تھوپ ديا رمسلط كر ديا - پھر اسلام كى آمد نے مذكوره عوامل كو اورميميز دى جس سے جنوبى ليجا متى موجى تو ميت بھى مين

جنوبی عربی پر غلبہ کے ساتھ ساتھ قدرت نے شالی عربی کو کئی سارے عوامل مہیا کیے حس نے اس زبان کو مزید صیفل کرنے کا موقع فراہم کیا۔ تین اہم عوامل نے شالی یا عدنانی عربی کے غلبہ کی راہ میں بنیادی کردارادا کیا۔ عرب کے بازار: پورے عرب میں سال کے مختلف موسم میں پھھ متعین دنوں میں بازار لگتے ۔ اس میں مختلف قبائل جمع ہوتے اور خرید وفروخت کے ساتھ ساتھ لسانی تنادلے بھی کرتے۔ ان میں تین بازاروں کا خاص ذکر ملتا ہے: عکاظ، مجنہ اور ذو المجاز۔ عکاظ میں تو سارے عرب سے لوگ جمع ہوتے اور یہاں سالانہ میلہ لگتا جس میں ایک شعری محفل منعقد ہوتی اور شعرا میں سے ایک معمر، قابل ثقہ اور زبان وشعر میں مہارت رکھنے والے شاعر کو حکم رجح بنایا جاتا۔ وہ سب کے قصائد سننے کے بعد کسی ایک قصیدہ کو سال کا بہترین قصیدہ قرار دیتا پھر اس کی پورے عرب میں شہرت ہوجاتی۔ اس طرح شعرو شاعری اور عربی زبان خوب پروان چڑھتی۔

مکہ کرمہ: بیسب عربوں کامشتر کہ عبادت خانہ تھا۔وہ ہر سال ج کے مہینے میں یہاں ج کے لیے آتے۔عبادت کے ساتھ ساتھ وہ تجارت بھی کرتے اور آپسی جھگڑے اور لڑائیوں کا نپٹارہ بھی کرتے۔اس میں زبانوں کا تبادلہ وسیع پیانے پر ہوتا۔

قریش مکہ: مکہ کے قبائل میں سب سے مشہوراور بااٹر قبیلہ قریش کا تھا۔ انہوں نے تحارت میں کافی ترقی کی اور عرب کی تحارت پر چھا گئے۔ وہ مشرق میں ایران اور سند کے ساحلوں تک اور مغرب میں شام کی سرحدوں تک تحارت کرتے ۔اس سے ان کے تعلقات عرب مختلف علاقوں کے قبائل کے ساتھ ساتھ ہمسا بی ملکوں سے بھی استوار ہو گئے۔

قریش ہی کا قبیلہ خانۂ کعبہ کی دیکھر کھر کرتا۔ حاجیوں کو پانی پلانا ، ان کے کھانے کا انتظام کرنا اور حج میں ان کی رہنمائی کرنا حتی کہ قبائلی جھگڑوں میں ثالثی اور صلح کراتا۔ اس طرح تجارتی اور دینی سیادت وقیادت نے ان کے زبان و بیان کوقوت اور وسعت بخشی ۔ ساتھ ہی ساتھ ان کے لیچے کوقبولیت اور رواح ملا۔

2.4.4 قرآن كريم كانزول:

جنوبی اور شالی عربی کے درمیان بیکشن جاری تھی کہ اسی دوران حضرت محمد سی الی پہم پر قرآن کا نزول شروع ہوا۔ آپ کا تعلق قریش سے تھا۔ قرآن نے قریش کی زبان یا شالی عربی پر گویا مہر لگا دی پھر اسلام کا اقتدار جس قدر بڑھتا گیا یہ زبان دین اسلام اور حکومت وسلطنت کی زبان بنتی گئی اور اختلاف کی صورت میں قرآن کی زبان تھم اور فیصل ہوگئی۔ یہی نہیں بلکہ عربی زبان ، مفردات اور مرکبات ، عربی صرف ونحو، معانی وبلاغت سب کے لیے سند اور مرجع قرآن کی زبان بن گئی۔ اس طرح سے قرآن نے عربی کے لہجات کو متحد کرنے میں عظیم کر دارادا کیا۔ اور اسے پائیداری ، استخاط اور ابدیت عطاکی۔

2.4.5 زبان، لهجه: تعريف اور فرق

زبان کی تعریف: عربی لفظ لغة کے معنی زبان کے ہیں۔ متقد مین اور متاخرین علائے لغت نے زبان کی تعریف اپنے اپنے انداز میں کی ہے۔ خلیل بن احد فراہیدی نے '' کتاب العین' میں زبان کی تعریف یوں کی ہے '' اختلاف الکلام فی معنی واحد' یعنی ایک معنی کو مختلف انداز سے ادا کرنا۔ ابن حاجب نے کہا '' حد اللغة کل لفظ وضع کمعنی' یعنی زبان کی تعریف میہ ہے کہ ہر لفظ کو اس معنی میں استعال کرنا جس کے لیے اس کو صنع کیا گیا ہے'' ۔ پھر ایک اور ماہر لسانیات ابن جنی نے زبان کی تعریف بیان کرتے ہوئے لکھا:'' حد اللغة أصوات یعبر بھا کل قوم عن أغواضهم'' یعنی زبان کی تعریف میہ ہے کہ بیان آوازوں کا نام ہے جن کے ذریعہ ہر قوم اپنے مقاصد بیان کرتی ہے''۔ اس میں ابن جنی نے تین خاص باتوں کی طرف اشارہ کیا ہے زبان اصوات یعنی آوازوں کا نام ہے۔ بیانسانوں کے درمیان اظہار کا وسیلہ وذریعہ ہے، اور اس سے سماجی ضروریات پوری کی جاتی ہیں۔ اس چیز کو ابن خلدون نے ذرا اور کھول کر بیان کیا اور زبان کی تعریف یوں کی ''اعلم أن اللغة فی سماجی ضروریات پوری کی جاتی ہیں۔ اس چیز کو ابن خلدون نے ذرا اور کھول کر بیان کیا اور زبان کی تعریف یوں کی ''اعلم أن اللغة فی المتعار ف ھی عبار قالمتکلم عن مقصودہ و تلک العبار قافعل لسانی ناشئ عن القصد بافادة الکلام ، فلا بد أن تصیر ملکة متقرر ق فی المتعار ف ھی عبار قالمتکلم عن مقصودہ و تلک العبار قافعل لسانی ناشئ عن القصد بافادة الکلام ، فلا بد أن تصیر ملکة متقرر ق فی المتعار ف ھی عبار قالمتکلم عن مقصودہ و تلک العبار قافعل لسانی ناشئ عن القصد بافادة الکلام ، فلا بد أن تصیر ملکة متقرر ق فی العضو الفاعل لھا و ھو اللسان و ھو فی کل أمة بحسب اصطلاحاتھم''۔ زبان نام ہے اس عبارت کا جو متگلم اپن متعاود کو بیان کرنے فی العضو الفاعل لھا و ھو اللسان و ھو فی کل أمة بحسب اصطلاحاتھم''۔ زبان نام ہے اس عبارت کا جو متگلم اپن مقدود کو بیان کرنے فی العضو الفاعل لھا و ھو اللسان و ھو فی کل أمة بحسب اصطلاحاتھم''۔ زبان نام ہے اس عبارت کا جو متگلم اپن مقدود کو بیان کرنے فی العضو و الفاعل لھا و ھو اللسان و ھو فی کل أمة بحسب اصطلاحاتھم''۔ زبان نام ہے اس عبارت کا جو متگلم اپن کر نے مقدود کا ہے مقدود کر ہے کہ کی استعمال کرتا ہے اور بیعبارت عضود بان سے ارادہ صادر ہونے و الے اس محل کا نام ہے جس کا مقدر کلام ہوتا ہے ۔ اس لیے ضرور کی ہی کر نے محل کر نے و الے عضومیں یہ ملک ( قوت گو یا کی یا تی ہواور اس کا نام زبان ہے اور میں رہاں کی اپنی اصطلاح کے مطابق ہوتی ہو تے محل کی رہ ہو کل معن خوں کی تی ہو کے ہو کے اس خلدوں کی تعریف کے بعد کسی اور نے کوئی اضافر نہیں کیا۔ مغربی ماہرین زبان کی بی سے سرس ن کی ای کی اس کی اور کی تی ہوتی ہے ۔ محل کر خلی ہو کی ہو کی این خلدوں کی تعریف کے بو کی اضافر نہیں کیا۔ مغربی ماہرین زبان میں سے اسرس زبان کی تعریف کر ہو کے اس ای بی خلدوں کی تعریف ک

ابن صلدون ک کریف سے جنگر کا اور سے دی اور سے دی اصاحہ بیک نیا۔ کرن کا ہر یک رہاں یک سے یہ جر ک رہان ک کریف کر سے لکھتا ہے'' زبان کو کان اور زبان (عضو) کے ذریعہ دیکھا جا تا ہے نہ کہ آنکھاور قلم سے' ۔

دائرة المعارف برطانيه ميں لکھا ہے۔''زبان صوتى رموز کے نظام کا نام ہے'۔ اس سے ملتی جلتى تعريف دى ساسور (De Sassure) نے کی ہے''زبان ايک منظم لسانى علامتوں کے مجموعہ کا نام ہے جوايک خاص تر تيب سے ہوتے ہيں۔ ان کے وضع کرنے کا مقصد باہمى ابلاغ اورافہام وَنفہيم ہوتا ہے'۔

الکھجۃ : ضلیل بن احمد فراہیدی نے لہجہ کی تعریف یوں کی ہے' <sup>(</sup>الہجۃ طرف اللسان، ویقال جرس الکلام' ۔" لہجہ زبان کے کنارے کو کہتے ہیں اور بیچی کہا گیا ہے کہ لہجہ کلام کی حیفکار کا نام ہے'' ۔ اسی طرح کہا جاتا ہے' دفضیح اللحجۃ ''اس کا لہجہ ضیح ہے۔اور لہجہ اس زبان کو کہتے ہیں جوانسان کی فطرت میں داخل ہوگئی پھراس کی عادت بن گئی اور پھراسی میں وہ نشودنما پایا''۔

عربی لغت میں لہجہ زبان کی ادا<sup>م</sup>ئیگی کےطریقہ یا بولنے کےطریقہ کا نام ہے یا کلام کی آ واز اور اس کی <mark>غم<sup>س</sup>گی کا نام لہجہ ہے۔</mark>

جدید ماہرین زبان نے لہجہ کی تعریف یوں کی ہے کہ بید دراصل ان صفات یا خصوصیات کا نام ہے جس سے کوئی ماحول (علاقہ) زبان یا بولنے کے طریقے میں دوسرے سے نمایاں وممتاز ہوتا ہے۔ دورجدید کے ایک ماہر لسانیات ڈاکٹر علی عبد الواحد وافی نے لکھا ہے کہ عربی زبان سارے عرب اقوام کی زبان ہے ،لیکن اس زبان کی تطبیق ایک ملک سے دوسرے ملک میں مختلف ہوتی ہے حروف کی آواز، اور ان کی صفات مختلف ہوتی ہے تفخیم ، ترقیق اور امالہ دغیرہ میں یعنی کسی حرف کو کہیں تھینچ کر بولتے ہیں کہیں ملکی نرم آواز سے اور کہیں امالہ کرتے ہیں چنا خپر مصریوں کے بولنے کا طریقہ (کیفیت) مغاربہ (عرب افریقی باشندوں)، عراقیوں سے مختلف ہوتا ہے وغیرہ دغیرہ ۔

لہجہ کے بی معنی قدیم زمانے میں رائج نہیں تھا۔ بیتو ہر قوم کی زبان کی جھنکاراور اس کی مادری زبان کے طریقۂ استعال کا نام تھا۔لیکن عربی کتابوں میں عربی لہجات کے عنوان سے مباحث ضرور ملتے ہیں مثلا قبیلہ تمیم کا عنعنہ ، اور قبیلہ ربیعہ کا کشک وغیرہ ۔ انہیں وہ لہجہ کے بجائے زبان کہتے تصح جیسا کہ کتاب العین میں خلیل احمد نے لکھا ہے '' کنج : الخب ء فی لغۃ تمیم بجعلون بدل الہمز ۃ عینا' یعنی خب ء کو قبیلہ تمیم کی زبان میں زبان کہتے تصح جیسا کہ کتاب العین میں خلیل احمد نے لکھا ہے '' کنج : الخب ء فی لغۃ تمیم بجعلون بدل الہمز ۃ عینا' یعنی خب ء کو قبیلہ تمیم کی زبان میں خبع ہمز ۃ سے بجائے عین سے بولا جاتا تھا۔ یہاں سے بات یا در کھنے کی ہے کہ قدیم زمانے میں لغۃ فلان جب بولتے تصرو زبان یا جس کو ہم ان کا لہجہ کہیں مراد ہوتا تھا جیسا کہ ابوعمر و بن العلاء کہتا ہے ۔ "ماں ان حمیر بلسا نا ولا تھم نہیں ہے اور نہ ہی ان کا لہجہ ہمارا لہجہ ہے' یعنی ہماری زبان اور حمیر کی زبان میں کوئی تعلق نہیں ہے۔ جبکہ دنوں ہیں تر ان کا تحقیم ان کہ تھا ہے ہو کتے تھا ہے ہیں کہ میں ایک خبر ہے کہ ہمارہ ک نہیں ہے اور نہ ہی ان کا لہم ہمارا لہم ہوتا تھا جین کہ ابوعمر و بن العلاء کہتا ہے ۔ "ماں ان حمیر بلسا نا ولا تھم تھا۔ یعض حروف کی ادائیگی، بولنے کا طریقہ بمی حرف کو کسی اور حرف سے بدل کر بولنا۔ یہ دراصل محتلف قبائل میں رائی کجبات یعنی بولیاں تحیس ۔ دور جدید میں للحجة کے دہن معنی ہیں جوارد وزبان میں لہجہ کے ہیں ۔ یودی ہے جس کو انگریزی میں Accent کسیتے ہیں جکہ قد یم زمانے میں یہ بولی کے معنی میں تھا جسے Dialect کسیتے ہیں ۔ ڈاکٹر مازن مبارک بحیح اللغة العربیة ، دمشق کے بانی تم مبر اور ایک ما ہر لسانیات نے اپنے ایک خصوصی لیکجر بعنوان الفوق ہیں اللغة واللھجة میں اللغة ، اللھجة والعامیة (زبان ، لہجہ اور ما یہ ) کر بر کی خوں خورت تو تر ک کی ہے۔ ڈاکٹر مازن کہتے ہیں کہ زبان الفوق ہیں اللغة واللھجة میں اللغة ، اللھجة والعامیة (زبان ، لہجہ اور عامیہ ) کی بر کی خوں خورت تو تر ک کی ہے۔ ڈاکٹر مازن کہتے ہیں کہ زبان وہ ہے جس سے لوگ ایک دوسر کو تحقیق ہیں اور عامیہ کی لوگ ایک دوسر کو تحقیق ہیں۔ تو پر کم کہ ہے۔ ڈاکٹر مازن کہتے ہیں کہ زبان وہ ہے جس سے لوگ ایک دوسر کو تحقیق ہیں اور عامیہ کی لوگ ایک دوسر کو تحقیق ہیں۔ تو پر پر جدیکر کے وقتیق ہیں العامیہ ایک خواتی ۔ تر انتی کی حارف اور صرف ایک صوتی صفتہ عربی پڑھیں گے۔ لیکن ان میں سے ایک الف کو امالہ کے ساتھ ، اور دوسر ایم کو مرقتی اور ایک جزائر کی اور ایک شامی کو دے دیتیے یہ سی ضیتے عربی پڑھیں گے۔ لیکن ان میں سے ایک الف کو امالہ کے ساتھ ، اور دوسر ایم کو مرقتی اور تر آنٹی کے مسرف اور صرف ایک اور لیے اور اس کی آواد ہیں تبد یلی ہوئی ۔ چنانچ لیک سی مروزی اور را گر جارتی کو ، لفظ و ہی رہا، معنی میں کوئی تبدیلی نمبن ہوئی۔ صرف اس کو یو لیے اور اس کی تبدیلی ہوئی۔ چنانچ لیک ان کی ایک کو ایف واللہ کے ساتھ ، اور دوسر ایم کو مرقتی اور ، المحیت محرف کی مرفی اللی ہو تیں راتھ میں کوئی تبدیلی نہیں ہوئی۔ صرف المین کو بھاری کی آواد ہیں تبدیلی ہوئی۔ چنانچ لیک تی اور طرح میں پائی ہوں ، المحیت ہوں کی ہوں کی میں پائی کو ، لیک ہوں ، پر مرفی کی جو میں پائی ہو ، المحیت میں پائی ہو ، المحیت میں اور کی میں پائی ہو ، پر المحیت محین ، پر ، لیک ہو ہو ہو ہوں ہوں کے مرز ایک کو ہو ہو ہوں کے اور کہ ہو ، سی ، المحیت ، را کسی ہوں ہوں کی ہوں ، پر ، ایک ہو ہو ہو ہوں ہوں کر ہو ہوں ہوں کی ہوں کی ہوں ہوں کو ہوں ، پر ، المحیت ہو ہوں کی ہوں ہوں کی ہوں ہوں کی ہوں ہوں کی ہوں ، لیک ہو ، سی میں ، المی ہو ، میک ہو ، می رہ ہو ہو

قفانبک من ذکری حبیب و منزل × بسقط اللوی بین الد خول فحو مل اس شعر میں قفا، قف، قفی، قفا، قفوا (تھر وہ رکو) آج بھی اسی معنی میں مستعمل ہے۔ اسی طرح نبک کبی یہ کمی ایکاء (رونا)، ذکری، ذکر یذکر (یا د کرنا) حبیب حب یحب ( پیارا) وغیرہ۔ جہاں تک جگہوں کے نام جیسے سقط اللوی، الدخول اور حول کا ذکر ہے تو آج ہم اپنے شہر اور ملک کے مختلف جگہوں کے نام نہیں جانتے تو بیکوئی عیب کی بات نہیں ہے اور بیہ بدلتے رہتے ہیں۔

عامیہ: یہ بھی زبان ہے اور اس کا بھی موقع وکل ہے۔ہرجگہ الگ الگ ہے ایک عرب بھی دوسر ےجگہ کی عامیہ نہیں بول سکتا ہے، نہ ہی سمجھ سکتا ہے۔ ڈاکٹر مازن علم نحو کے ایک بڑے عالم اور ماہر لسانیات ہیں، عربی ان کی مادری زبان ہے، وہ کہتے ہیں کہ میں مختلف ملکوں میں رہا ،مصر، کویت، امارات، سعودی عربیہ وغیرہ وغیرہ لیکن اماراتی جس عامیہ میں بولتا ہے میں نہیں سمجھتا، سوڈانی یا جزائری جس عامیہ میں بولتا ہے میں نہیں سمجھتا۔

عامیہ کو الدارجۃ بھی کہتے ہیں۔ یہاں سوال یہ ہے کہ اس کو دیہاتی زبان کہیں یا بولی کہیں۔ یہ فیصلہ کرنا بڑا مشکل ہے یہ روز مرہ کی عوامی زبان ہے اورایک دوسرے سے بالکل الگ ہوتی ہے۔ جزائر کی سڑکوں پر بولی جانے والی عامیہ، مصر کی سڑکوں پرنہیں سمجھی جاتی ہے۔ امارات کی گلیوں میں بولی جانے والی عامیہ یمن میں نہیں سمجھی جاتی۔ اس کے بالمقابل العربیۃ الفصیحۃ یا کفصحی ہے یعنی فصیح عربی ہے۔ ڈاکٹر مازن کہتے ہیں فصح عربی وہی نہیں جوامرؤالقیس ، زہیر، اعنی وغیرہ شعرا کے یہاں ہم دیکھتے ہیں فصح کلام وہ ہے جوعر بی حروف سے بنایا گیا ہو، عربی اسلوب پر ہو، اور عربی قواعد کے مطابق ہو، وہ فصح عربی ہے۔ چنانچہ آج ہم اور آپ جواخبارات پڑھتے ہیں چاہے مراکش سے شائع ہو رہے ہیں یاسعودی عربیہ سے اسی طرح ریڈیواور ٹی وی کی نشریات جوہم سنتے ہیں وہ سب فصح عربی ہے۔

دورجد ید میں لہجہ کامعنی accent کے ہیں۔ یعنی کسی لفظ کے بولنے کا انداز ، طریقہ یا اسلوب۔

عامیہ: دیہاتی زبان یاعوامی زبانجس میں کسی قاعدہ وقانون کی پابندی نہیں کی جاتی۔ ہرعلاقے کےلوگ اپنی سہولت کےلحاظ اپنی مادری زبان کو جیسے چاہتے ہیں استعال کرتے ہیں۔اس میں ان کا اپنا کہجہ، اسلوب اور طریقۂ نطق یا ادائیگی بالکل منفر دادر الگ ہوتی ہے۔ 2.5 عربی رسم الخط

عربی زبان کی طرح عربی رسم الخط کے آغاز وارتقا کی تاریخ بھی ماضی میں گم ہے۔ حال ہی میں بعض عرب علاقوں کی کھدائی میں پھ کتبات اور نفوش دستیاب ہوئے ہیں جوتھوڑا بہت نفس مضمون پر روشنی ڈالتے ہیں۔ اس کو بنیادی بنا کر محققین اس نیتجہ پر پہنچے ہیں کہ موجودہ عربی رسم الخط سے پہلے عربوں میں بنیادی طور پر دورسم الخط رائج شھے جوامتداد زمانہ کے ساتھ ترقی کر کے موجودہ رسم الخط کی صورت میں نمودار ہوا۔ ا۔خط مسند عینی، ۲۔خط آرامی

خط مند معینی: اس کا تعلق جنوبی عرب سے جو تقریبا ۲۰۰ ساق میں جزیرہ پایا جاتا تھا۔ اس کو جزیرہ عرب کا سب سے قدیم رسم الخط مانا جاتا ہے۔ خط مند معینی سے بچھوذیلی رسم الخط پیدا ہوئے جیسے خط میری (خط سبئی) جو جنوبی عرب میں رائج ہوا اور خط شودی، لحیانی اور صفوی خطوط جن کو شمالی عرب کے لوگوں نے اپنایا بیشتر لحیانی کتبات العلا کے مقام پر پائے گئے ہیں جن کا تعلق پہلی صدی عیسوی سے ہے۔ شمودی کتبات العلا، خیبر، الجوف وغیرہ مقامات پر دریافت ہوئے ہیں اس میں سے ایک کتبہ ۲۰۱ ق م کا ہے۔ صفوی کتبات زیادہ ترجبل صفاک علاقہ میں پائے گئے ہیں۔ سیاسی اور معامات پر دریافت ہوئے ہیں اس میں سے ایک کتبہ ۲۰۱ ق م کا ہے۔ صفوی کتبات زیادہ ترجبل صفاک متاثر ہونا ایک فطری امر تھا چن ہودی لحیانی اور صفوی رسم الخط کو شالی اقوام سے زیادہ طاقتو تھیں۔ اس لیے شالی عرب کا جنوب سے متاثر ہونا ایک فطری امر تھا چنا چی شودی لحیانی اور صفوی رسم الخط کو شال میں فروغ حاصل ہوا۔ خط مند اور اس کے ذیلی خطوط آہت ہو ہے ہوں ہے

خط آ را می <sup>ن</sup>بطی شالی عرب میں <sup>ن</sup>بطی قوم جو خالصتا عرب تھی اورعر بی بولتی تھی ، آ رامیوں کو شکست دے کر ایک عظیم الشان ریاست قائم کرلیا اور الحجر کو راجد هانی بنایا۔ بنطی قوم سیاسی بالا دستی کے باوجود آرامی رسم الخط سے مرعوب ہو کر اس کواختیار کرلیا اور حسب موقع اس میں حذف واضافہ کر کے اس کو خط آرامی نبطی کی شکل دے دیا۔ اس کو کبھی کبھی خط آرامی اور کبھی خط خطی بھی کہا جاتا ہے۔ جب رومیوں نے اس سلطنت پر قبضة کرلیا تو نبطی قوم حجاز ونجد کے علاقہ میں ہجرت کر کے آباد ہوگئی۔ وہ اپنے ساتھ خط نبطی کبھی لہا جاتا ہے۔ جب رومیوں نے اس سلطنت پر قبضة کرلیا تو نبطی اور اس کے ذیلی رسم الخطوط حمیری، شودی، لحیانی اور صفوی ماضی کا حصه بن کر رہ گئے۔ موجودہ عربی رسم الخط اسی خطی کی ترکی یا فتہ شکل ہے۔ چنا نچہ شوقی ضیف لکھتے ہیں کہ جب نبطیوں کی حکومت کا خاتمہ ہو گیا اور وہ خبر وحجاز میں پھیل گئے تو عرب شیوخ اور سرداروں نے نظر میں معلی کے خط کو اپنالیا اور لحیانی، شودی اور مودی رسم الخط کو ترک کر دیا اور وہ خبر وحجاز میں پھیل گئے تو عرب شیوخ اور سرداروں نے نبطیوں کے خط کو اپنالیا اور لحیانی، شودی اور مودی رسم الخط کو ترک کر دیا اور جلا ہو گیا اور وہ خبر دیم الخط تر تی کہ موجودہ عربی رسم الخط اسی خط آرامی نبطی کی ترتی یا فتہ شکل میں قرآن اور اسلامی مؤلفات کبھے گئے۔ (شوقی ضیف: ۲۰ ۳)

سب سے قدیم کتبہ حوران میں نمارہ کے مقام پر امرؤالقیس بن عمرو کی قبر پر پایا گیا ہے، جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ خط آرامی نبطی شال عربی کے حروف کی شکل میں ڈھلنے لگے تھے اور بیکتبہ ۲۳۸ عیسوی کا ہے۔لیکن واضح عربی خط کوسب سے پہلی مرتبہ دو کتبات میں پایا گیا۔ ایک زبڈ کے کھنڈرات میں اور دوسرا قران اللجا میں۔ پہلا کتبہ میسحیت سے متعلق سریانی ، یونانی اور عربی زبان میں تھا جو ۳۱۳ء/ ۱۵ء کا تھا۔ اس میں آرامی نبطی رسم الخط اور عربی رسم الخط آپس میں مذم ہوئے دکھائی دے رہے تھے۔ دوسرا کتبہ حران اللجا کے کنیسہ کے دروازہ پر پایا گیا۔ تھاجو یونانی اور عربی زبان میں کھھا گیا تھا۔ جو ۵۶ میں مذم ہوئے دکھائی دے رہے تھے۔ دوسرا کتبہ حران اللجا کے کنیسہ کے دروازہ پر پایا گیا 2.6 میں آرامی نبطی رسم الخط اور عربی رسم الخط آپس میں مذم ہوئے دکھائی دے رہے تھے۔ دوسرا کتبہ حران اللجا کے کنیسہ

عربی زبان سامی زبانوں میں سب سے اہم زبان ہے۔اس کامسکن جزیرۂ عرب ہے۔اس زبان کی سب سے بڑی خصوصیت ہیہ ہے کہ بی جب سے وجود میں آئی تبھی مردہ نہیں ہوئی۔ ہمیشہ ایک زندہ زبان رہی۔آج دنیا کے ۲۲ رملکوں کی سرکاری زبان ہے اور اقوام متحدہ کی چھ دفتری زبانوں میں سے ایک ہے۔اس کے نشوونما کی تاریخ بہت دلچ سپ ہے۔اس کو جاننے کے لیے سب سے پہلے ہمیں جزیرۂ عرب کے قدیم زمانے میں دور جاہلی کے جزیرۂ عرب میں بسنے والی عرب قوم کے سماجی، سیاسی، اقتصادی اور علمی حالات سے واقت ہونا ناگز یر ہے۔

عرب کی وجہ تسمیہ بیہ ہے کہ عرب کے معنی فضیح اللسان، زبان دان، اورر دوسرے معنی صحرا اور ریگستان کے ہیں ہے۔ بید دونوں ہی درست ہیں کیونکہ عرب اپنے آپ کو دنیا کی ساری قوموں کے بالمقابل زبان دال سمجھتے تھے۔اور پھر چونکہ عرب کا بیشتر حصہ صحرا اور ریگستان پر مشتمل ہے اس لیے بید دوسرامعنی بھی صحیح ہے۔

عرب کا جغرافیہ: عرب کو جزیرہ نما عرب کہتے ہیں کیونکہ یہ تین طرف سے پانی سے گھرا ہوا ہے۔مغرب میں بحیر ہُ قلزم اور بحیر ہُ روم ہے،مشرق میں بحر ہند،خلیج فارس اور بحر عمان ، جنوب میں بحر ہند، شمال کے حدود بہت مختلف ہیں بعض جغرافیہ داں شام تک اس کے حدود کو وسعت دیتے ہیں۔

قدیم زمانے یا دورجا، کلی میں جزیرہ نمائے عرب: حجاز ( مکہ، مدینہ (یثرب)، طائف وغیرہ)، خجد، بحرین، یمن، تہامہ، شحر، طفار، اور حضرموت پرمشتمل تھا۔لیکن آج کل جزیرۂ عرب کا اطلاق سعودی عرب (حجاز)، یمن، عمان، اردن، متحدہ عرب امارات، کویت، قطراور بحرین پر ہوتا ہے۔ عرب دنیا کی آب وہوا گرم وخشک ہے۔ کچھ جگہوں جیسے یمن یا طائف وغیرہ میں قدرے بہتر ہوتی ہے۔ جزیرہُ عرب میں بہت سے پہاڑ اور وادیاں بھی پائی جاتی ہیں۔ان میں جبال السراۃ، جبال حجاز،حرات وغیرہ قابل ذکر ہیں۔ جہاں تک صحرااور ریگستان کا تعلق ہے تو ان میں الربع الخالی سب سے بڑاریگستان ہے۔ پھرالنفو ذ،الدھناء، بادیة الشام وغیرہ آتے ہیں۔ جزیرہُ عرب کی کچھ وادیوں کے نام یہ ہیں: وادی الرمہ، وادی الدواسر، وادی حضر موت، وادی سرحان، وادی نجران ، وادی عقیق اور

عرب دنیا میں جنگلات تونہیں پائے جاتے البتہ تھجور کے درخت بہت کثرت سے ہوتے ہیں۔ اس کے علاوہ ، ببول ، بیری اور پیلو کے درخت بھی ہوتے ہیں۔ پچھ علاقوں میں انار ، انگور اور سیب وغیرہ کے بھی درخت ہوتے ہیں۔ یہاں کے جانوروں میں اونٹ سب سے عمدہ اور کارآ مد جانور ہوتا ہے۔ عربی گھوڑا بھی بہت شہرت رکھتا ہے۔ اس کے علاوہ بھیڑ بکری ، ہرن ، نیل گائے ، خچر، گدھا، شیر ، چیتا ، لومڑی ، بھیڑیا ، بندریا گائے وغیرہ قابل ذکر ہیں۔ پرندوں میں کبوتر ، فاختہ، شکرہ، عقاب ، اور کو اوغیرہ جانے جاتے ہیں۔

عرب اقوام کو مورخین نے عرب بائدہ ،عرب عاربہ اور عرب مستعربہ میں تقسیم کیا ہے۔ یہ اقوام جزیر ہُ عرب کے مختلف حصوں میں سپیلیں پھولیں۔ پچھ حصوں میں حکومتیں اور باد شاہتیں بھی قائم ہوئیں جیسے یمن میں بہت سی باد شاہتیں قائم ہوئیں۔ اسی طرح سرحدی علاقوں میں مناذرہ اور عنساسنہ کی باد شاہتیں قائم ہوئیں۔ عرب کے بیشتر حصوں میں قبائلی زندگی گذارتے تصرحجاز میں بسنے والے زیادہ تر برویا نہ زندگی گذارتے تصر اور عنساسنہ کی باد شاہتیں قائم ہوئیں۔ عرب کے بیشتر حصوں میں قبائلی زندگی گذارتے تصرحجاز میں بسنے والے زیادہ تر برویا نہ زندگی گذارتے تصر اور عنساسنہ کی باد شاہتیں قائم ہوئیں۔ عرب کے بیشتر حصوں میں قبائلی زندگی گذارتے تصرحجاز میں بسن زندگی گذارتے تصر اور عنی میں شہری تھی۔ شاہی عرب میں یسنے والوں کا پیشہ تجارت اور زراعت تھا۔ اسی طرح میں میں بسن زراعت اور تجارت دونوں میں بہت ترقی کی ۔ عربوں میں ایک بڑا طبقہ گلہ بانی پر اپنا گزر بسر کرتا تھا۔ پچھ سیر و شکار تھی کر ہے میں اسن والوں نے عورتوں کو بہت اچھا مقام حاصل تھا۔ وہ زندگی کے ہر میدان میں مردوں کے شانہ بشانہ کام کر تیں۔ ان کے میہاں غلاموں اور کھی

عربوں میں تمام ادیان پائے جاتے تھے ۔ بت پر تی عام تھی۔ یہودیت ،عیسا ئیت اور مجوسیت کے ماننے والے بھی پائے جاتے تھے۔ایک چھوٹی سی جماعت دین ابرا ہیمی پر بھی قائم تھی۔

جہاں تک عربوں کے علوم وفنون کا تعلق ہے تو طب ، جراحت ، بیطری ،علم الانساب ،عیافہ ، قیافہ وغیرہ وغیرہ علوم ومعارف ان ک یہاں پائے جاتے تھے۔ اسی طرح ادب کی دنیا میں شعروشاعری ، خطابت وغیرہ کو بڑی اہمیت حاصل تھی۔ خاص طور سے شعر گوئی میں انہوں بڑا کمال حاصل کیا۔ المعلقات السبعة دور جابلی کا شاہ کار مانا جاتا ہے۔

عربی زبان پہلے مختلف کہجات یا بولیوں کی شکل میں پائی جاتی تھی قدیم بولیاں *ر*کہجات سے تھے شمودی، کحیانی، صفوی اور نبطی کہجہ۔ سے بولیاں دھیرے دھیرے ختم ہوتی تکئیں آخر میں دو بڑے لہجے ر بولیوں نے کافی ترقی کی۔قحطانی یا جنوبی یا یمنی کہجہ اور دوسرا شالی یا حجازی یا عدنانی کہجہ۔ سد مارب کے ٹوٹنے پر سینیوں کی زندگی میں بڑاانتشارآیا۔ بہت سے لوگ ادھرادھرنقل مکانی پر مجبور ہوئے چھران کی زراعت اور تجارت بھی تباہ ہوئی۔ اس اثناء میں جن لوگوں نے تجاز کی طرف رخ کیا انہوں نے اپنے لہجہ کو غالب کرنے کی کوشش کی۔ اہل مکہ خاص طور سے تجارت پیشہ لوگ تھے دوسری قو موں سے ان کے روابط تھے۔ پھر سوق عکاظ، ذوالحجنہ اور مکہ مکر مہ یہ سب ان کی تجارت گا ہیں تھیں یہاں شعر وشاعری کی محفلیں بھی منعقد ہوتی تھیں۔ قرایش تجارت میں آگ بڑھے۔ اہل عرب کی دینی قیادت کے ساتھ تجارت میں بھی یک گونہ غلبہ حاصل کرلیا۔ شال وجنوب کے لہجوں میں یہ کہ میں اس جاری تھی کہ حضرت محمد صلاح الی پر صحف اور ان پر وہی کے مزول نے شالی یا عدنانی لہجہ کو غالب کرد یا اور اس طرح قرایش کے لہجوں میں یہ کہ میں خاری تھی کہ حضرت محمد صلاح الی پر صحف اور ان پر وہی کے مزول نے شالی یا عدنانی لہجہ کو غالب کرد یا مرابی شال وجنوب کے لہجوں میں یہ کھک ش جاری تھی کہ حضرت محمد صلاح الی پر سے اور ان پر وہ میں تھا کی یا عدنانی لہجہ کو غالب کرد یا اور اس طرح قرایش کے لہجو میں قرآن کے نزول نے قصیح عربی ایک کردی۔ اب تک عرب دنیا نے کوئی مرتب کتاب نہیں دیکھی تھی انہیں کلام اور اس طرح قرایش کے لہجہ میں قرآن کے نزول نے قضیح عربی ایک کردی۔ اب تک عرب دنیا نے کوئی مرتب کتاب نہیں دیکھی تھی انہ کو لی قاری کو ای کر نے این کا ہے میں خالی وہ نو نے نہ لی کا م مرف متحد کرد یا بلکہ ایک سند عطا کردی اور اسے تا قیامت کے لیے بقاء کی صان دے دی۔

زبان ایک منظم کلام کا نام ہے جس کا مقصدافہام وتفہیم اورابلاغ وتبلیغ ہوتا ہے۔ الکھجۃ قدیم زمانے میں زبان کے مترادف کے طور پر بھی بولا جا تاتھااور بولی dailect کے معنی میں بھی ۔اس طرح الکھجات العربیۃ القدیمۃ کے معنی قدیم عربی بولیاں ہیں۔

دورجد ید میں لہجہ کامعنی accent کے ہیں۔ یعنی کسی لفظ کے بولنے کا انداز ، طریقہ یا اسلوب۔

عامیہ: دیہاتی زبان یا عوامی زبان جس میں کسی قاعدہ وقانون کی پابندی نہیں کی جاتی۔ ہرعلاقے کے لوگ اپنی سہولت کے لحاظ سے اپنی مادر کی زبان کو جیسے چاہتے ہیں استعال کرتے ہیں۔ اس میں ان کا اپنا لہجہ، اسلوب اور طریقہ نطق یا ادائیگی بالکل منفر داور الگ ہوتی ہے۔ عربی رسم الخط: مختلف رسم الخط کا مطالعہ کرنے کے بعد مختصرا یہ کہا جا سکتا ہے کہ خط مسند معینی قدیم رسم الخط ہون کی وجہ سے دیر پا ثابت نہیں ہوئی کیونکہ جنوبی اقوام شالی اقوام سے اگر چہ زیادہ طاقتو رضیں لیکن روز زمانہ کے ساتھ ہی ان کے رسم الخط مونے کی وجہ سے دیر پا اس کی جگہ خط آرامی یا خط نبطی نے لی اقوام سے اگر چہ زیادہ طاقتو رضیں لیکن روز زمانہ کے ساتھ ہی ان کے رسم الخط مان رسم الخط کی شکل میں ظاہر ہوئی ۔ اور اس رسم الخط میں قرآن وحدیث اور دیگر اسلامی عربی تصان پر کہ مند معینی قدیم رسم الخط مونے کی دھنہ بن گئے اور رسم الخط کی شکل میں ظاہر ہوئی ۔ اور اس رسم الخط میں قرآن وحدیث اور دیگر اسلامی عربی تصان میں میں میں خاہر ہوئی ۔

2.7 نمونے کے امتحانی سوالات

ا\_تاريخالادبالعربي، احمدحسن زيات، دار نهضةمصر للطبع والنشر، القاهر ق\_سن طباعت غير مذكور

۲\_الجامع فى تاريخ الادب العربى (قديم ادب)، حنا الفاخورى، دار الجيل بيروت، ۲۹۸۹ء ٣\_ تاريخ الادب العربى، ج۱، دار العلم للملايين، عمر فروخ، بيروت بار چهارم، ۱۹۸۱ء ٣\_ تاريخ الادب العربى، ج۱، ڈاکٹر شوقى ضيف، دار المعار فقاهرة، گيار هواں اڈیشن، سن طباعت غير مذکور ۵\_ موسوعة علوم اللغة العربية، ج۷، اميل بديع يعقوب، دار الکتب العلمية بيروت، سن طباعت ۲۰۰۷ء ۲\_ عربي ادب کى تاريخ، عبد الحليم ندوى، قومى كونس برائروغ اردوز بان، نئى دبلى \_

اکائی کے اجزا

 
$$3.1$$
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.2$ 
 $3.3$ 
 $ax_q$ 
 $ax_q$ 

- تُس بن ساعده الايادى 3.8.4.1 تُس بن ساعده الايادى 3.8.4.2 مرو بن معد يكرب 3.8.4.3 سجع الكهان 3.9 مرو بن معد يكرب 3.10 فرہتک
  - 3.11 نمونے کے امتحانی سوالات
  - 3.12 مطالعے کے لیے معاون کتابیں

## 3.1 مقصد

اس اکائی کا اصل مقصد جاہلی دور میں عربی شاعری اور عربی نٹر کی اقسام وموضوعات اورخصوصیات سے طلبہ وطالبات کو متعارف کرانا ہے۔ شعرونٹر کی مختلف اصناف میں دور جاہلی میں جوارتقا ہوا اس کواد بی نمونوں کے ذریعہ ہجھانے کی کوشش کی گئی ہے۔ 3.2 متمہید

کوئی بھی قوم جب تہذیب کی راہ پر گامزن ہوتی ہےتو اس کی فکری ،علمی، ثقافتی اور ساجی ترقی کا ایک اہم مظہراس کی شعروشاعری کی شکل میں سامنے آتا ہے، چنانچہ جب یونانی قوم نے ترقی کی طرف قدم بڑھائے تو ان کی زبان میں بہترین شاعری نے جنم لیا، چنانچہ شعرا اکثر ہرمحاذ پر اپنی قوم کا دفاع اور اس کی نمائندگی کرتے تھے، ان کے اشعار سے اس عہد کے ساجی و ثقافتی حالات کا اندازہ بخو بی لگایا جا سکتا ہے۔ ہر دور کی شاعری اس دور کی بہترین عکاس ہوا کرتی ہے ۔ وہ اپنے دور کی بہترین تصویر کشی کرتی ہے۔ سماح میں موجود اچھا ئیاں اور برائیاں سب ہمیں شاعری میں نظر آتی ہیں ۔ جابلی دور کی جو بھی عربی شاعری ہم تک پہونچی ہے وہ بھی اس دور کی بہترین عکاسی کرتی ہے۔

فن شاعری کا شارفنون لطیفہ میں کیا جاتا ہے۔ عربی میں ان کو'' الفنون الجمیلہ'' کہا جاتا ہے۔ ان میں نقاشی، مصوری، موسیقی ، اور شاعری خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔ ان سب کا اصل مقصد تو حسنِ فطرت کا مختلف طریقوں سے اظہار کرنا ہوتا ہے، لیکن دوسر ے بہت سے اغراض ومقاصد کے لیے بھی ان کو استعال کیا جاتا ہے۔ مشہور عربی اسکالراور''تاریخ آ داب اللغة العربیة'' کے مصنف جرجی زیدان کے مطابق شعراو نظم میں ایک بنیادی فرق ہے جس کو یہاں ذکر کردینا ہیجا نہ ہوگا۔ ان کے مطابق نظم وہ کلام ہے جس میں وزن اور قافیہ کا پوراا ہتما م کیا جاتا چاہتے اس کا موضوع خواہ کچھ بھی ہو، جبکہ شعر وہ کلام ہے جس میں احساسات وجذبات کا اظہار کیا جاتا ہے خواہ اس میں وزن وقافیہ کی پابندی موجود ہویا نہ ہو ۔لہذا لفظی اعتبار سے نظم کا درجہ بلند ہے جبکہ معنوی اعتبار سے شعر زیادہ اعلیٰ وبرتر ہے۔ البتد اگر شعر کو وزن وقافیہ کی پابندی ساتھ کہا جائے تو یقینا ایسا کلام بی انہا مؤثر اور دلپر پر ثابت ہوتا ہے۔ جابلی دور میں عربوں کی شاعری پر اگر ہم نظر ڈالیں تو اس میں ہمیں ایسے اشعار زیادہ ملتے ہیں جن میں شاعر کے سچ احساسات وجذبات کا اظہار کیا جاتا ہے خواہ اس میں وزن وقافیہ کی پابندی ساتھ کہا جائے تو یقینیا ایسا کلام بی انہا مؤثر اور دلپر پر ثابت ہوتا ہے۔ جابلی دور میں عربوں کی شاعری پر اگر ہم نظر ڈالیں تو اس میں ہمیں ایسے اشعار زیادہ ملتے ہیں جن میں شاعر کے سچ احساسات وجذبات کا اظہار نظر آ تا ہے، جبکہ ایس اشتعار بھی تو اس میں ہمیں خوبصورتی و پینگی تو نظر آتی ہے لیکن معانی ومفا ہیم کی گر انی نظر نظر آتی ۔

م قیلیے میں کئی جید شعرا ہوا کرتے تھے، لیکن قبیلہ کے افراد کسی ایک شاعر کوزیادہ اہمیت دے کر اس کو اکثر آگے بڑھادیا کرتے تھے اور اس کو'' شاعر القبیلہ'' کہا جاتا تھا۔ جب بھی کسی قبیلہ کے شاعر کو بہت زیادہ شہرت اور اہمیت نصیب ہوتی تھی تو اس قبیلہ کے افراد جشن منایا کرتے تھے، بلکہ دوسرے قبائل کے لوگ بھی آکر انہیں اس بات کی مبارک باد دیا کرتے تھے۔ اکثر شاعر کو ہی قبیلہ کی نمائندگی کا شرف حاصل ہوا کرتا تھا۔ حالانکہ اس دور کی شاعری کا ایک خاطر خواہ حصہ ضائع ہو گیا اور ہم تک نہیں پہونچ سکا، لیکن اس کے باوجود جوسر مایہ بھی محفوظ رہا اور ہم تک پہونچا وہ اس دور کی شاعری کا ایک خاطر خواہ حصہ ضائع ہو گیا اور ہم تک نہیں پہونچ سکا، لیکن اس کے باوجود جوسر مایہ بھی محفوظ رہا اور ہم تک پہونچا وہ اس دور کی شاعری کا ایک خاطر خواہ حصہ ضائع ہو گیا اور ہم تک نہیں پہونچ سکا، لیکن اس کے باوجود جوسر مایہ بھی محفوظ رہا اور ہم تک پہونچا وہ اس دور کی شاعری کا ایک خاطر خواہ حصہ ضائع ہو گیا اور ہم تک نہیں پہونچ سکا، لیکن اس کے باوجود جوسر مایہ بھی محفوظ رہا اور ہم تک پہونچا وہ اس دور کی شاعری کا ایک خاطر خواہ حصہ ضائع ہو گیا اور ہم تک نہیں پہونچ سکا، لیکن اس کے باوجود جوسر مایہ بھی محفوظ رہا اور اس تعال کرتے ہوں گے، لیکن اد بی اور فن سطح پر نی خی مقابلہ میں شعر کو زیادہ ایمیت حاصل تھی، اور اس کا رواج زیادہ تھر کہ مقابلہ میں لوگ استعال کرتے ہوں گے، لیکن اد بی اور فن سطح پر نیٹر کے مقابلہ میں شعر کو زیادہ ایمیت حاصل تھی، اور اس کا رواج زیادہ تھر کہ مقابلہ میں لوگ اسپ شعرا کے عمدہ اشعار کو لکھ لیا کرتے تھے، اور انہیں حفظ بھی کرلیا کرتے تھے جس کی وجہ سے اس عہد کے اشعار بڑی تعداد میں محفوظ رہ جب شرکا زیادہ تر حصہ ضائع ہو گیا۔ فطری طور بھی انسان شعر کو باسانی یا دکر لیتا ہے، اور نیٹر کو حفظ کر نے میں اسے زیادہ دوت لگتا ہے، جس کی وجہ سے وہ شعر کے مقال میں نیٹر کو زیادہ مدت تک محفوظ نہیں رکھ پا تا۔

اگر عربوں کے یہاں مسجع و مقفی شاعری کے آغاز کی بات کریں تو قدیم عربی شاعری میں سب سے پہلے رجز کا وزن وجود میں آیا جس میں ہر شعر کا اپنا ایک الگ قافیہ ہوتا تھا۔ عربوں کا مامنا ہے کہ سب سے پہلے معنر بن نزار نے اس وزن کو استعال کیا۔ کہا جاتا ہے کہ رجز کا استعال عربوں نے سب سے پہلے اپنے اونٹوں کی رفتار تیز کرنے کے لیے کیا جسے عربی میں حداء کہا جاتا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ اسی مقصد کے تحت اس وزن کو ایجاد بھی کیا گیا ہو۔ رجز کے بھی دووزن تھے، ایک مشطور جس کا استعال اونٹ کی ہلکی رفتار کے لیے ہوتا تھا، اور دوسر امنہو ک جس استعال اونٹ کو تیز دوڑانے کے لیے ہوا کرتا تھا۔ پھر شعر کے دوسر ے اوزان بھی حسب ضرورت ایجاد ہو کے اور تما سہ نخز ہوں کا وغیرہ کے لیے ان کے موضوعات کی مناسبت سے اوزان استعال کیے گئے۔ البتہ سب سے قدیم عربی وزن رجز، ہی مانا جاتا ہے۔ شروع میں ایک شاعر اس میں دو چارا شعار ہی کہا کرتا تھا۔ پھر شعر کے دوسر ے اوزان بھی حسب ضرورت ایجاد ہو کے اور تما سہ نخز ، یونا ہوا اور غزل وغیرہ کے لیے ان کے موضوعات کی مناسبت سے اوزان استعال کیے گئے۔ البتہ سب سے قدیم عربی وزن رجز، ہی مانا جاتا ہے۔ شروع میں ایک شاعر اس میں دو چارا شعار ہی کہا کرتا تھا، بعد میں اس میں طویل قصید بھی کہم جانے لگے، بلکہ دیگر اوزان میں بھی شاعر شروع میں ایک

3.3 شعرِ جاہلی کی روایت اور تدوین

جابلی دور میں شاعری کی بقااور حفاظت کی بنیاد روایت پرتھی۔ قدیم یونان میں بھی شعر کی روایت کا رواج قائم تھا۔ ان کے یہاں بھی راویوں کی ایک جماعت اس کام کے لیے خاص تھی اور اشعار کو حفظ کر کے لوگوں کے سامنے بیان کرتی تھی۔ ان کی زبان میں راویوں کو Rhapodist کہا جاتا تھا۔ اہل یونان کی شاعری اور عربوں کی شاعری میں بنیا دی فرق میہ ہے کہ یونان میں بعض ایسے شعرا پیدا ہوئے جو اس فن میں بہت ماہر تھے، جبکہ عربوں کے یہاں شاعری بالعوم ان کے مزاج اور ان کی فطرت میں شال تھی۔ یہی وجہ ہے کہ ہیں عربوں کے

جا ہلی دور کے اشعار میں ہمیں اس بات کے داضح ثبوت ملتے ہیں کہ اسی دور میں عربی اشعار کی تدوین وتحریر کا آغاز ہو چکا تھا، حالانکہ یہ بات اپنی جگہ سلم ہے کہ اس عہد کا زیادہ تر ادبی سرمایہ ہم تک حافظہ کی بنیاد پر ہی پہنچا ہے، کیونکہ اس دور کے عربوں میں خواندگی کا رواج بہت کم تھا اور وہ لوگ اپنے ادبی سرمایہ اور دیگر معلومات کو محفوظ کرنے کے لیے اپنے حافظہ کا ہی سہارالیا کرتے تھے۔ کہا جاتا ہے کہ جابلی شاعر المر قش ایک بار قید کرلیا گیاتو اس نے اپنا ایک تصیدہ اپنے اونٹ کے کجاوہ پر لکھ دیا۔ اس کے علاوہ اس دور کے بعض اشعار میں شعرا محبوب کے اُجڑے دیار کے باقی ماندہ آثار کوتح پروں اور نقوش سے تشیہ دیتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ چنانچہ المرقش الا کبر اور لبید وغیرہ ہمیں دیار صبب کے کھنڈرات کو پتھر پر نقش کی ہوئی تحریروں اور نقوش سے تشیہ دیتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ چنانچہ المرقش الا کبر اور لبید وغیرہ ہمیں دیار صبب کے وتدوین کا روان تھا، اگر چہ اس کا دائرہ محدود تھا، اور بیتھی ڈیتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ اس طرح کے نصوص سے میڈیا بت ہوتا ہے کہ جابلی دور میں تحریر اور ین کا روان تھا، اگر چہ اس کا دائرہ محدود تھا، اور بیتھی ثابت ہوتا ہے کہ اس دور میں بھی شعرا اپنے اشعار کولی کر تے تھے۔ اس دور میں تحریر جو اشعاد یا قصائد تحریر کیے گئے تصان میں جوروایتوں کے درمیان اختلاف پایا جاتا ہے اس کی اصل وجہ یہی ہے کہ اس دور میں تحریر اصل کا دار دیاراد یوں نے قوت حافظہ پر تھا۔ ساتھ ہی بیہ بات بھی یو بات تھی ہی جاتا ہے اس دور میں کوئی ایں اس دور کے سرمایہ کا

لیاب و بودیل بین ای کی کی یں کی حال کی کر کی جاتی ہے کہ مید لفظ علّق سے ماخوذ ہے، یعنی اس دورے وہ منتخب قصا کد جنہیں لکھ کر خانہ معلقات کے حوالے سے جو میہ بات ذکر کی جاتی ہے کہ مید لفظ علّق سے ماخوذ ہے، یعنی اس دورے وہ منتخب قصا کد جنہیں لکھ کر خانہ کعبہ کی دیوار پرلٹکا دیا گیا تھا، تو بہت سے محققین نے اس امر کو محض ایک من گھڑت کہانی قرار دیا ہے۔ اس سلسلے میں مشہور مصنف ابن النحاس کا یہ تول بطور خاص ذکر کیا جاتا ہے کہ '' (لم یثبت ما ذکرہ الناس من اُٹھا کا نت معلقة علی الکعبۃ )، یعنی لوگ جو سے بات کہتے ہیں کہ ان قصا کہ کو خانہ کعبہ پر لٹکا دیا گیا تھا میہ ثابت ہے۔ جدید دور میں بھی شوقی ضیف وغیرہ نے یہی موقف اختیار کرتے ہوئے اسے محض کہانی قرار دیا ہے۔

جابلى دور ميں اشعاركى تحرير وتدوين كے حوالے سے ايك اور واقعہ ذكر كيا جاتا ہے جس كوبھى بعض محققين نے بے بنيا دقرار ديا ہے۔ كوفه كے مشہور راوى حماد الراويہ نے بيان كيا ہے كہ جابلى دور كے باد شاہ نعمان بن منذر نے اپنے دور تك كے مشہور عرب شعرا كے عمدہ قصائد كو جع كر كتر يركر نے كاحكم ديا، پھر ان تحريروں كواپنے محل كے ينچے دفن كروا ديا۔ پھر تقريباً لاك مع ميں محتار بن ابى عبيد كو پنة چلا كہ نعمان نے جع كر كتر يركر نے كاحكم ديا، پھر ان تحريروں كواپنے محل كے ينچے دفن كروا ديا۔ پھر تقريباً لاك مع ميں محتار بن ابى عبيد كو پنة چلا كہ نعمان نے جابلى دور كے قصائد بحت كروا كے اپنے كول كے ينچے دفن كروا ديا۔ پھر تقريباً لاك ميں محتار بن ابى عبيد كو پنة چلا كہ نعمان واقعہ كى بنيا دير جاد الراويہ نے جول كى ينج دفن كروا ديا تھو اس نے كل ميں كھدائى كروا كے وہ قصائد اہل كوفہ كے سپر دكر دياں دا قعہ كى بنيا دير جماد الراويہ نے جولہ خودا يك كو فى عالم سے بيروكوں كروا ديا تھو كال محتال كى بدولت اہل كروا كے وہ قصائد اہل كوفہ كے سپر دكر دياں دا قعہ كى بنيا دير جماد الراويہ نے جول كے نيچ دفن كروا ديا تھو اس نے كول ميں كھدائى كروا كے وہ قصائد اہل كوفہ كے سپر دكر دياں دا ياد علم ركھتے ہيں ہے محاد الراويہ نے جولہ خودا يك كو فى عالم من ہو ديوى كر ديا كہ اى خزانے كى بدولت اہل كوفہ اس مرد كر مقابل ہمارى كا دارياد على محاد الراويہ ہو ہو ہو ہو دا كے دوف عالم محمد محوى كرديا كہ اى خزانے كى بدولت اہل كوف اہل بھرہ كے مقابلہ ميں عربى ما عرى كا درياد على اس محمد الراويہ ہيں بعد كے ادوار ميں محققين نے على خيانت كا الزام لگا يا ہے اور بير ثابت كيا ہے كہ ان كى طرف منسوب بہت س

دور جابلی میں شعر کی روایت کا طریقہ ہی زیادہ تر رائج تھا اور اس کے لیے شعرا کا ہی ایک ایما طبقہ بھی موجود تھا جو اس اہم فریف کو انجام دے رہا تھا، چنانچہ کوئی شاعرا پنی شاعری کے ابتدائی دور میں کسی مشہور شاعر کی صحبت اختیار کر لیتا اور اس کے قصائد کو حفظ کر کے انہیں روایت کرنے لگتا، یہاں تک کہ خود اس کے اندر شاعری کا ملکہ پروان چڑ ھنے لگتا۔ ابوالفرج الاصفہانی نے اپنی کتاب' الاغانی'' میں دور جابلی کے ان شعرا کا ذکر کیا ہے جنہوں نے اس میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ مثال کے طور پر اوس بن جراتم یمی کے اشعار کوز ہیر بن انب کی نے روایت کیا تو زہیر کے قصائد کو خطیئہ اور زہیر کے صاحب زاد ہے کہ نے روایت کیا، پھر حطیئہ کے قصائد کوز ہیر بن انب کی میں دور جابلی ھُد بہ کے قصائد کوجمیل نے روایت کیا اورجمیل کے اشعار کوکثیر عزہ نے روایت کیا۔ بلکہ شاعر کے اپنے اشعار کےعلاوہ اس کے پاس سابق شعرا کے جوبھی اشعار ہوتے تھے، اور راوی ان سب کو حفظ کرلیا کرتا تھااور پھر الگلے راوی تک پہنچا دیتا تھا۔

راویوں کی بیہ جماعتیں اکثر قبیلوں کے دائروں میں سمٹی ہوتی تھیں یعنی ایک قبیلہ کے شعرا کے راوی اسی قبیلے سے تعلق رکھتے تھے۔ اسی لیے ہر قبیلہ سے تعلق رکھنے والے شعرا کے اسلوب بیان اور موضوعات میں بھی کافی مماثلت پائی جاتی تھی۔ البتہ اس میں قبیلہ کے دیگر اہل ذوق حضرات بھی حصہ لیتے تھے، کیونکہ ان قصا کد میں اکثر ان قبیلوں کے کارنا موں ، فخر و مباہات اور ان کی شان و شوکت کونمایاں کیا جاتا تھا اور حریفوں پر کیچڑ اُچھالی جاتی تھی، اور اس میں کوئی حیرت و استعجاب کی بات نہیں ہے، کیونکہ شعرو شاعری میں عرب قوم کوجس قدر شخف اور دلیج تھی اتنی انہیں کسی بھی دوسر بے علم یافن میں نہیں تھی۔

جابلی دور کے اشعار کی روایت کا جوسلسلہ خود جابلی دور میں شروع ہواتھا اور اسلامی دور میں جاری رہا عصر عباق آت آت وہ سلسلہ اپنے عروج کو پہونچ گیا اور ابوعمروین العلاء اور المفضل الضّبی جیسے عظیم راویوں نے بہت ہی اہم کر دار ادا کیا اور جابلی دور کے اشعار کی تدوین میں ان کی خدمات نا قابل فراموش ہیں ۔نحاۃ اور مفسرین کوبھی جابلی دور کے اشعار کی ضرورت استشہاد کے لیے پڑتی تھی، چنانچہ اس دور میں جابلی اشعار کی روایت اور اس کے مقاصد میں مزید توسیع واقع ہوئی ۔عصرعباسی میں ان راویوں کے دور ہم مراکز سامنے آئے ایک کوفہ اور دور میں بھرہ، ان میں کوفہ کے مقابلہ میں بھرہ کے راویوں کوزیا دہ قابل اعتماد اور مستد تسلیم کیا جا تا ہے۔

جابلی دور کے بعد اور خاص طور سے دوسری ہجری شروع میں جوعربی اشعار وضع کیے گئے اور جابلی شعراکی طرف منسوب کردیے گئ اسے ''قضیة الانتخال'' کہا جاتا ہے۔ بہت سے واضعین نے توخود ہی اس امر کا اعتراف بھی کیا ، جبکہ بہت سے واضعین کی قلعی ان کے اپنے دور میں یا بعد کے ادوار میں کھل گئی ۔ جن راویوں پر واضع وانتخال کا الزام لگا ہے بلکہ ثابت بھی ہوا ہے ان میں حماد الراویہ اور خلف الاحمر جیسے روا ق کے نام سرفہرست ہیں ۔ لیکن شروع دور سے ہی اسکالرز کی ایک الی جماعت موجود رہی جس نے پوری تدقیق وتوثیق کے بعد اس می کی نشاند ہی کی ان میں شرکہ بن سلام الحجی ، الاصعی ، اور المفضل الضبی وغیرہ کے نام بطور خاص قابل ذکر ہیں ۔ اس ضمن میں محمد بن سلام الجمحی کا نام خاص طور سے قابل ذکر ہے جنہوں نے اپنی مایہ ناز ومشہور کتاب''طبقات فحول المشعراء ''میں اس امر کی طرف خاص توجہ دی ہے ۔ اور اپنی کتاب میں وضع وانتحال کے دو بنیادی اسباب بتائے ہیں، ایک قبائلی فخر ومباہات اور دوسرا شعار وضع کرنے والے راویوں کی ایک جماعت جس نے بیرُ کارنامہ انجام دیا۔ بعض قبائل کو جب اپنے شعری سرمایہ میں کی محسوس ہوئی تو اس کے بعض شعرانے بیکوشش کی کہ پچھا شعار وضع کر کے جاہلی شعرا کی طرف منسوب کر دیے جائیں تا کہ اس کی کار دور کر لیا جائے۔ پچھا صحاب سیر جیسے محد ابن اسحاق وغیرہ کے بارے میں بھی آتا ہے کہ انہوں نے پنی کتابوں میں بنا تحقیق کیے اس قسم کے من گھڑت اشعار شال کیے ہیں ۔ اس حوالے سے جدید دور میں مستشرقین نے کانی دلچہ ہی دکھائی اور اسے اپنا موضوع بحث بنایا۔ نولد کہ نامی مستشرق نے س

میہ موضوع اٹھا یا، جب کہ آلورد نامی مستشرق نے ۲ جابلی شعرا کے دواوین کونشر کیا ، اور جابلی دور کے اشعار پر بالعموم شک ظاہر کیا، اور بیر ثابت کرنے کی کوشش کی کہ جابلی اشعار کی بہت ہی قلیل تعداد قابل اطمینان ہے۔ بعد میں بروکلمان اور مرگلیوٹ وغیرہ نے بھی اس فکر کی علمبر داری کی۔ان سب نے مید ثابت کرنے کی کوشش کی کہ جابلی دور کی شاعر کی کا زیادہ تر حصہ بعد کے ادوار میں وضع کیا گیا ہے، اور جابلی شعرا کی طرف منسوب کردیا گیا ہے۔ ان مستشرقین اور ان سے متاثر ہوکر کھن عرب مؤرخین ونا قدین نے اپنی رائے کی تائید میں بہت ہی دلیلی شعرا کی میں بروکلمان اور مرگلیوٹ وغیرہ نے بھی اس فکر کی علمبر داری ہیں،لیکن بہت سے عرب اسکالرز نے اور خود بعض مستشرقین نے ان دلیلوں کو غلط ثابت کیا ہے۔

جن عرب مؤرخین اورا سکالرز نے اس موضوع میں خاص دلچیپی دکھائی ان میں مصطفی صادق الرافعی بھی ہیں جنہوں نے اپنی کتاب '' تاریخ آ داب العرب'' میں شعر جا،للی میں انتخال کے موضوع پر تفصیل سے گفتگو کی ہے۔ اسی طرح ط<sup>رحس</sup>ین نے اپنی کتاب'' فی الا دب الجا،للی'' میں بی موضوع اٹھایا ہے اورانہیں اپنے مذہب تشکیک کی وجہ سے بہت تنقید کا سامنا بھی کرنا پڑا ہے۔

3.5 🛛 شعرِ جاہلی کی اقسام

د نیا کی دوسری قدیم تهذیبوں میں ہمیں شاعری کی مختلف اقسام نظر آتی ہیں، جن میں چارقسموں کا خاص طور سے ذکر کیا جاتا ہے: رزمیہ شاعری ہمیثیلیہ شاعری، طربیہ شاعری اورتعلیمی شاعری ۔ ان تینوں قسموں میں رز میہ شاعری یا <sup>د</sup>اشتر القصصی 'سب سے قدیم ہے ۔ رزمیہ شاعری میں مختلف وا قعات وحوادث کو شعر کی شکل میں بیان کیا جاتا ہے ۔ اس کا رواج قدیم یونانی اور ہندو سانی ادر بیل بہت تھا، اور اس عہد کے گئی بہتریں نمو نے ہم تک پہو نچ ہیں ۔ اس قسم کے قصید سے بہت طویل ہوا کرتے تھے اور ہزاروں اشعار پر شتمل ہوتے تھے۔ ان میں شاعرا پنی قوم کی تاریخ اور اپنے جانباز وں کے قصید سے بہت طویل ہوا کرتے تھے اور ہزاروں اشعار پر شتمل ہوتے تھے۔ ان میں شاعرا پنی قوم کی تاریخ اور اپنے جانباز وں کے قصید سے بہت طویل ہوا کرتے تھے اور ہزاروں اشعار پر شتمل ہوتے تھے۔ ان کو ان میں اہم کرداروں کی شکل میں بیش کیا جاتا تھا۔ چنا نے تھا۔ رزمیہ شاعری میں مذہب بھی ایک انہم موضوع ہوا کرتا تھا۔ دیوی دیوتا وؤں کو ان میں انہ کر داروں کی شکل میں بیش کیا جاتا تھا۔ چنانے قدر میں ہو میں مذہب بھی ایک انہم موضوع ہوا کرتا تھا۔ دیوی دیوتا وؤں کو ان میں انہ کر داروں کی شکل میں پیش کیا جاتا تھا۔ چنانچہ قدیم یونانی اور میں موسور کی الیادہ میں مہا کرا تھا۔ اس کی بہترین مثالیں ہیں۔ قدیم عبرانی تہذیب کی بھی ہمیں اس کے پڑھ خون کو ایس وں کی الیادہ اور قدیم ہندوستانی ادب میں مہا ہمارت شاعر کی نہیں ملتی ۔ البتہ یہ امکان ضرور ہے کہ عربوں نے بھی جمین میا ہو اس کے پڑھ خون کی اور اپند دوستانی اور میں ہیں اس قسم کی شاعر کی نہیں ملتی ۔ البتہ یہ امکان ضرور ہے کہ عربوں نے بھی مہم جا بلی میں لات وعز کی اور اپند و اس کی میں دور ہی کر ہماں اس قسم کی شاعر کی نہیں میں اور دو بعد میں ضائع ہو گئے ہوں ، ہر حال جس انداز کے شعری کی اور اپند و میں خان میں اس قسم کی میں بیان کرتا ہے تا کہ طلبہ اور اہل علم اس سے پچھلمی استفادہ کر سکیں ۔ جبکہ تیسری قشم یعنی شعر مثیلی بھی ہمیں یونان ورومان کی قدیم تہذیوں میں ملتی ہے۔ شعر تمثیلی جس میں خیر وشرکی شکش کوزندہ کرداروں کے ذریعہ دکھایا جا تا ہے وہ بھی قدیم عربی شاعری میں محبت بے مختلف قصے جوقد یم عربی شاعری میں نظراً تے ہیں وہ بھی شعر غنائی یا طریبہ شاعری کی نوعیت کے ہیں نہ کہ شعر تمثیلی کی نوعیت کے ۔

شاعری کی بیتیوں قسمیں عہد جاہلی کی عربی شاعری میں نہیں ملتی ہیں۔ رزمیہ شاعری کی پچھ جلکیاں نہمیں جاہلی قصائد میں بہت محدود انداز میں نظر آتی ہیں، البتہ یونانی طرز کے شعری قصاب فنی عناصر کے ساتھ نہمیں یہاں دیکھنے کونہیں ملتے ۔ تعلیمی شاعری اور تمثیلی شاعری سے جاہلی دور کی شاعری بالکل محروم تھی، البتہ شاعری کی قدیم قسموں میں سے وہ قسم جس میں دور جاہلی میں عربی شاعری خوب کہی گئی اور بہت اعل معیار کی کہی گئی وہ طربیہ شاعری نظری تھی، جس میں شاعر کی قدیم قسموں میں سے وہ قسم جس میں دور جاہلی میں عربی شاعر معیار کی کہی گئی وہ طربیہ شاعری تھی، جس میں شاعر اپنے حالات ووا قعات اور احساسات وجذبات کا اظہار کرتا ہے اور اپن دوسروں کے تیکن اپنے تصورات و خیالات کو بیان کرتا ہے۔ شاعری کی میں شم قدیم یونانی ادب میں بھی نظر آتی ہے جہاں شاعر مدح، ہوا، خوب اور وصف جیسے اغراض ومقاصد کے لیے شعر کہا کرتا تھا۔ جاہلی دور کی عربی شاعری میں نہیں شاعری کی میں تظری آتی ہے جہاں شاعر مدح، ہوا، خوب کہی تا اور این خلف میں میں نظر آتی ہیں الی کرتا ہے۔ شاعری کی میں شاعری میں ہیں میں میں میں خوب کہی گئی اور بہت اعلی

یہی وجہ ہے کہ جابلی دور کی شاعری کا اصل محور شاعر کی اپنی ذات اور اپنی حیات ہوتی ہے۔ ذاتی واقعات اور اپنے قبیلے یا قوم کے کارنا ہے جابلی شاعر کے اہم موضوعات میں شامل ہوتے تھے۔ جابلی دور کا شاعر اپنے ماحول اور اپنے زمانے کی بہترین عکاس کرتا ہے۔ اسے اپنے اردگردجو چیزیں نظر آتی ہیں انہیں اپنی شاعری کا حصہ بناتا ہے، اسے جو چرندو پرند اپنے آس پاس دکھائی دیتے ہیں ان کی وصف بیان کرتا ہے اور ان سے تشبیہات اخذ کرتا ہے ۔ جابلی دور کی شاعری قدیم یونانی شاعری کی طرح غنائیت سے پرتھی اور عرب شعر اسے محقاف مواقع پر آلات ِ موسیقی کے ساتھ گا یا بھی کرتے ہیں۔

عصر جدید کے ایک مصنف مارون عبود نے شعر جابلی کو دوقسموں میں بانٹا ہے: ایک قسم وہ جسے شعرا برجستہ کہا کرتے تھے، اور دوسری قسم وہ جس کے لیے وہ کافی محنت اور مراجعہ کیا کرتے تھے جیسے زہیر بن ابی سلمی کے قصائد الحولیات 'جن کے بارے میں مشہور ہے کہ زہیر پہلے چار مہینے اسے کہتا تھا اور پھر ان پرغور کرتا تھا، اور پھر چار مہینے تک انہیں لوگوں کے سامنے پیش کیا کرتا تھا، تب کہیں جا کر اس کے بید قصائد ا آخری شکل اختیار کرتے تھے۔

جابلی دورکی عربی شاعری پرطر بیہ شاعری یا 'الشعر الغنائی' کا رنگ غالب تھا جس میں شاعر خود اپنے احوال دکوائف کا اظہار کرتا ہے، دوسرے موضوعات پر گفتگو برائے نام ہوتی ہے، اس کا زیادہ تر حصہ اس کی اپنی ذات اور اس کے جذبات تک محدود رہتا ہے۔ جن جابلی قصائد میں ذکر ہوتا ہے وہ بھی شاعر کی اپنی ذات سے تعلق رکھتے ہیں ۔ جابلی شاعر اپنے قبیلے کا ذکر بھی کرتا ہے تو وہ بھی خود اپنے آپ پر فخر کرنے کی غرض سے ہی کرتا ہے، گویا کہ اس میں بھی اس کا مقصد خود اس کی اپنی ذات ہی ہوتی ہے۔ 3.6

مختلف ادوار میں مؤرخین نے عہد جابلی کے اہم موضوعات پر گفتگو کی ہے، چنانچہ ابوتمام نے جابلی شاعری کے دس موضوعات ذکر کیے ہیں جن میں حماسہ، مرشیہ، مدح، وصف اور ہجا وغیرہ خاص طور سے قابل ذکر ہیں ۔قدامہ بن جعفر نے اپنی کتاب''نفذ الشع'' میں جابلی شاعری کے چھ موضوعات بیان کیے ہیں ، اور یہ بتایا ہے کہ ان کا تعلق بنیادی طور پر مدح اور ہجا سے ہے، جبکہ ابن رشیق القیر وانی نے اپنی کتاب''العمد ہ'' میں جابلی شاعری کے نو موضوعات ذکر کیے ہیں ۔ ان میں سے بہت سے موضوعات در اصل مستقل موضوعات نہ ہوکر اہم موضوعات کے ہی کسی نہ کسی پہلو پر شتمل ہیں۔ اس ضمن میں ابو ہلال العسکر ی نے جو رائے پیش کی ہے وہ کافی حد تک جامع ہے۔ انہوں نے جابلی شاعری کے پانچ اہم موضوعات گنوائے ہیں: مدح، ہجا، وصف، تشبیہ، اور مرشیہ ۔ اور پھر لکھا ہے کہ نابغہ الذ بیانی نے اس میں ایک اور موضوع کا اضافہ کردیا، اور وہ ہے اعتذار ہے۔ اس طرح العسکر کی کے مطابق جابلی دور کی شاعری کے چھاہم موضوعات قرار پائی ای اور موضوع کا اضافہ کردیا، اور وہ ہے اعتذار ہے۔ اس طرح العسکر کی کے مطابق جابلی دور کی شاعری کے چھاہم موضوعات قرار پائ

ہجوگوئی کو جابلی شاعری میں بہت اہمیت حاصل تھی۔ اس میں شاعر اپنے مخالف کے عیوب و نقائص کو گنوا تا ہے ، اور اس کے خاندان یا قبیلہ کی کمیوں کو بتا تا ہے ، چنا نچہ اس دور کی ہجو گوئی شخصی سطح پر بھی ہوتی تھی اور قبائل سطح پر بھی ہوتی تھی۔ جابلی دور میں میدانِ جنگ ہمیشہ تیارر ہتا تھا اور مختلف قبائل میں جنگوں کا سلسلہ مستقل طور پر جاری رہتا تھا۔لیکن ایک اور جنگ تھی ہجائیہ شاعری کی جو ان کے درمیان ہمیشہ چلتی رہتی تھی۔ اگر کوئی کسی شاعر یا اس کے قبیلہ کے خلاف کوئی ظلم کرتا یا اس پر کیچیڑ اُچھالتا تو وہ شاعر بھی اپنی ہواتی ہے کہ در میان ہمیشہ چلتی رہتی ہوائیہ شاعری میں شاعر یا اس کے قبیلہ کے خلاف کوئی ظلم کرتا یا اس پر کیچیڑ اُچھالتا تو وہ شاعر بھی اپنی ہجائیہ شاعری کے ذریعہ اس کا جواب دیتا۔ ہوائیہ شاعری میں شاعر ای س کے قبیلہ کے خلاف کوئی ظلم کرتا یا اس پر کیچیڑ اُچھالتا تو وہ شاعر بھی اپنی ہوائی عرا ہواں کے میں شاعر این حریفوں کو ہر طرح کے محاس سے عاری اور ہر طرح کے عیوب میں مبتلا ثابت کرنے کی کوشش کرتا، بلکہ اپ

عصر اموی میں ہجو گوئی کی صنف <sup>ش</sup>عر النقائض' کی شکل میں سامنے آئی اور جریر وفرز دق کے پیچ سخت مقابلے ہوئے۔ ہجائیہ شاعری کی بہترین مثالین ہمیں جابلی دور کی شاعری میں نظر آتی ہیں ، مثال کے طور پر قبیلہ عبد القیس کے شاعریزید بن الحذاق نے مملکت مناذرہ کے باد شاہ فعمان بن منذر کے خلاف ہجائیہ شاعری کرتے ہوئے کہا:

نعمانُ انک خائنٌ حَدِغ یُخفِی ضمیرُ ک غیرَ ما تُبدِی لیحنی اے نعمان تم خائن اور دھوکے باز ہو، اور تمہارا ظاہرتمہارے باطن کے خلاف ہے۔ ایسے ہی متلمس اور طرفہ نے عمرو بن ہند کے خلاف ہجا ئیہا شعار کہے جو بہت مشہور ہوئے۔ ان کی یہ بچوا کثر ان کے طویل قصیدوں کی درمیان وارد ہوتی تھی، اور شاذونا در ہی ککمل ہجا ئیہ قصید ہمیں اس دور میں نظر آتے ہیں۔ زہیر بن ابی سلمی نے آل حصن کی ہجو کرتے ہوئے کہا:

و ما أدرى، ولستُ أخال أدرى أقوم آلُ حِصن أم نساء لیحنی میری سمجھ میں نہیں آتا کہ قبیلہ حصن کے لوگ مرد ہیں یا عورتیں ہیں۔قریط بن انیف العنبر ی نے اپنی قوم کی ہجو کرتے ہوئے اور انہیں عار دلاتے ہوئے کہا:

ليىنى ميرى قوم تعداد ميں چاہے جتن بھى زيادہ ہو، برائى ميں نہيں پڑتى ، چاہے وہ برائى بہت معمولى ہى كيوں نہ ہو۔ 3.6.2 شعر الحماسہ

جماسہ یعنی پر جوش اور حوصلہ افزاقشم کی شاعری جس میں شاعر اپنی قوم کو بہادری و دلیری کا مظاہرہ کرنے پر ابھارتا ہے اور اپنے دشمن کو کانٹے کی ٹکر دینے کے لیے ان کے حوصلوں کو بلند کرتا ہے۔ اس قشم کی شاعری کوجا، بلی دور کی شاعری کا ایک اہم موضوع مانا جاتا ہے۔ اس کی بنیادی وجہ سے سے کہ عرب قبائل اکثر ایک دوسرے کے خلاف نبر دآزما رہتے تصح اور جنگوں کا طویل سلسلہ اکثر جاری رہتا تھا۔ اس لیے شعرا کی بڑی اہمیت ہوا کرتی تھی اور وہ اپنی قوم کے جانبازوں کو مہمیز لگانے میں اہم کر داراد اکر تے تھے۔

جابلی شاعری میں حماسہ کے اشعار کی کثرت کا اندازہ اس سے بھی لگایا جا سکتا ہے کہ جب ابوتمام نے قدیم عربی اشعار کا انتخاب مرتب کیا تو اس نے اس کا نام'' دیوان الحماسہ' رکھا۔ اس صنف یعنی اشعار حماسہ میں نہ صرف پر جوش شاعری اور قوم کے جانبازوں کی حوصلہ افزائی کی بات کی جاتی ہے، بلکہ اس میں شاعر اپنی محبوبہ کا بھی ذکر کرتا ہے اور اپنے قبیلے کی خوبیوں کو بھی گنوا تا ہے۔ اس صنف میں شاعر اپن دشمنوں کو دھمکیاں بھی دیتا ہے اور انتقام لینے کا اعلان بھی کرتا ہے۔ اس انداز کا درید بن الصممہ کا وہ قصیدہ ہے جس میں اس نے اپنے بھائی عبر دشمنوں کو دھمکیاں بھی دیتا ہے اور انتقام لینے کا اعلان بھی کرتا ہے۔ اس انداز کا درید بن الصممہ کا وہ قصیدہ ہے جس میں اس نے اپنے بھائی عبر اللہ کے قاتلوں سے انتقام لینے کی بات کہی ہے۔ ایس ہی عمر و بن کلثوم کا وہ بہترین قصیدہ ہے جس میں اس نے اپنے بھائی عبد اور جنگوں میں اپنے فتح وکا مرانی پر فخر کرتا ہے۔ اس تعداد کا درید بن الصممہ کا وہ قصیدہ ہے جس میں اس نے اپنے بھائی عبد اور جنگوں میں اپنے فتح وکا مرانی پر فخر کرتا ہے۔ اس تعداد کا دو پر بن قصیدہ ہے جس میں اس نے اپنے بھائی عبد یہ اللہ کے قاتلوں سے انتقام لینے کی بات کہی ہے۔ ایس ہی عمر و بن کلثوم کا وہ بہترین قصیدہ ہے جس میں اس نے اپنے بھائی عبد

مفضلیات اور اصمعیات میں اس قسم کے بے شار قصیدے موجود ہیں۔ وہ ان قصیدوں میں اپنے اسلحہ اور اپنے گھوڑوں کی تعریف کرتے ہوئے ہوئے بھی نظر آتے ہیں۔ اسلحہ کی تعریف اور ان پر فخر کرنے میں اوس بن جحر کا نام خاص طور سے قابل ذکر ہے جس نے اپنے طویل قصیدہ لامیہ میں اپنے قبیلے کی خوب تعریف کی ہے۔ گھوڑوں پر فخر اور ان کی تعریف کے سلسلے میں ابودا و دالایادی، زیدانخیل اور عمرو بن معد یکرب کے نام بطور خاص قابل ذکر ہیں۔ یہ سب اس عہد کے مشہور گھڑ سوار شے اور ان کی شاعری میں اس موضوع کو خاص اہمیت حاصل ہے۔ 3.6.3

عرب قوم مختلف قبائل میں تقسیم تھی اور ہر قبیلہ کے افراداپنے قبیلہ کے او پر فخر کرنے میں کوئی کسر نہیں چھوڑتا تھا۔ اس فخر ومباہات میں شعرا پیش پیش تھے، بلکہ کچھ شاعرات کا نام بھی بہت اہمیت کا حامل ہے ۔ جابلی دور میں جہال ایک طرف بہت سی سابتی برائیال رائح تھیں تو وہیں دوسری طرف عرب تو میں بہت سی سابتی برائیال رائح تھیں تو وہیں دوسری طرف عرب قوم میں بہت سی خوبیال اور بہت تی اچھی عاد تیں بھی موجود تھیں، جیسے سخاوت، وفاداری، مہمان نوازی اور امانت داری وہیں دوسری طرف عرب تو میں بہت سی سابتی برائیال رائح تھیں تو وہیں دوسری طرف عرب قوم میں بہت سی خوبیال اور بہت تی اچھی عاد تیں بھی موجود تھیں، جیسے سخاوت، وفاداری، مہمان نوازی اور امانت داری وغیرہ ۔ چاہی دوسری طرف عرب قوم میں بہت سی خوبیال اور بہت تی اچھی عاد تیں بھی موجود تھیں، جیسے سخاوت، وفاداری، مہمان نوازی اور امانت داری وغیرہ ۔ چنا خوبی ان دور کے شاعروں نے بھی اپنے قبیلوں کی خوبیوں اور خصلتوں کو اپنی شاعری کا موضوع بنایا۔ اس سلسلے میں جود وسخا اور مہمان نوازی کو خاص کری کو خوبیاں دور کے شاعروں نے بھی اپنے قبیلوں کی خوبیوں اور خصلتوں کو اپنی شاعری کا موضوع بنایا۔ اس سلسلے میں جود وسخا اور مہمان نوازی کو خاص ایک خوبیوں اور خصلتوں کو اپنی شاعری کا موضوع بنایا۔ اس سلسلے میں جود وسی خالہ کھی شروری سے بھی جود وسی خامی میں خاص کھی ۔ چونکہ شراب کا بہت دواج تھا اس لیے مہما نوں کے سامنے شراب حاضر کرنا بھی ضروری سے بھی جود وسی تھا، اس لیے میں مزار کا بھی کر میں سی خار کی مولی کے مولی کر میں خالی ہو گھر کر ہے ہوئے کہتا ہے۔ معرود کی شاعری میں شراب کا بھی کر مہم ہیں اپنی قبیلے پر فخر کرتے ہوئے کہتا ہے:

و قد علم القبائل من مَعَدَ إذ التَّبْب بأبط حهابنينا العین معد کے قبيلوں کو يہ بات ال وقت معلوم ہوئی جب ہم اپنے گھر ان کی زيٹن پر بنائے۔ بأنا المطعون إذا قدر نا و أنا المهل کون إذا ابتلينا العین جب ہمیں قدرت حاصل ہوجاتی ہے تو ہم خوب نوازتے ہیں اور جب ہمیں آ زیا یا جاتا ہے تو ہم ہلاک کر دیتے ہیں۔ و أنا المانعون لما أر دنا و أنا النازلون بحيث شئنا العین ہم جس چز کو چاہتے ہیں روک دیتے ہیں، اور جہاں ہمارا تی چاہتا ہے ہم وہیں پڑا کو ڈالتے ہیں۔ و أنا التا المانعون لما أر دنا و أنا النازلون بحيث شئنا العین ہم جس چز کو چاہتے ہیں روک دیتے ہیں، اور جہاں مارا تی چاہتا ہے ہم وہیں پڑا کو ڈالتے ہیں۔ و أنا التار کون إذا سنحطنا و أنا الا حذون إذا رضينا م من ہم من محرب ہم من کرتے ہیں۔ و إنا العاصمون إذا أطعنا و إنا العاز مون إذا حصينا الا حدون إذا حصينا

عرب قبائل میں آپس میں جنگیں کثرت سے ہوا کرتی تھیں جن میں ہر قبیلہ کے لوگ بڑی تعداد میں ہلاک ہوجاتے تھے اور اہل قبیلہ کی نظر میں بلند مقام حاصل کر لیتے تھے۔ شعرائبھی ان کی شان میں خوب مر شیے پڑ ھتے تھے اور ان کی دلیری وجانبازی کے گن گاتے تھے اور اپنے اشعار میں ان کا تذکرہ کرکے اپنے جانباز جنگجؤ وں کے حوصلے اور بڑھاتے تھے۔ اس دور میں مرثیہ گوئی میں شاعروں کے ساتھ ساتھ شاعرات نے بھی بہت بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ مشہور جا ہلی شاعرہ خنساء حکاظ کے بازار میں اپنے دونوں بھائیوں صخرا اور معاویہ کی مرثیہ پڑھتی تھی۔ لویس شیخو نے اپنی کتاب' مراثی شواعر العرب' میں ان مرثیہ گوشاعروں اور شاعرات کا تذکرہ بخوبی کیا ہے۔

مرثیہ گوئی کا مطلب ہوتا ہے کہ شاعرکسی گزرے ہوئے شخص کو یاد کرے اور اس کی خوبیوں کو بیان کرے۔ جاملی شعرا اپنے اہل وا قارب کی وفات کے بعد ان کا ذکر اپنے اشعار میں کیا کرتے تھے۔ جاہلی دور میں شاعرات بھی اپنے اقربا کی وفات پر ان کو یاد کرتی تھی اور ان کی صفات کو بیان کرتی تھیں ۔

قس بن ساعدہ الایادی نے اپنے دو بھائیوں کی قبر پر کھڑ ہو کر مرثیہ کے بیا شعار پڑ ھے: خلیکی کھنا، طالماقدر قدتما أجد کما لا تقضیان کَراکما لیحن میرے دونوں دوستو! اب اٹھ کھڑ ہے ہو، بہت دیر سولیے، جُھتو ایسا لگتا ہے کہ تم اپنی نیند پوری نہیں کر پاؤگ۔ الم تعلما أنی بسَمعانَ مفر ذ و مالي فيه من حبيب سوا کما الم تعلما أنی بسَمعانَ مفر ذ و مالي فيه من حبيب سوا کما الم تعلما الی بسَمعان مل د اور سال الل الی اور اس الم دونوں کے سوا میں اکو کی دوست نہیں ہے الم تعلما الی بسَمعان مفر ذ و مالي فيه من حبيب سوا کما الم تعلما الی بسَمعان مفر ذ و مالي فيه من حبيب سوا کما الم تعلما الی بین میں اکبلارہ گیا ہوں، اور یہاں تم دونوں کے سوا میر اکوئی دوست نہیں ہے الم تعلما الی بین معلوم نہیں کہ میں دیار سمعان مل مالی میں اکبلارہ گیا ہوں، اور یہاں تم دونوں کے سوا میر اکوئی دوست نہیں ہے یعنی کیا تہ ہیں معلوم نہیں کہ میں دیار سمعان میں میں اکبلارہ گیا ہوں، اور یہاں تم دونوں کے سوا میر اکوئی دوست نہیں ہے الم تعلما الی ہوں کہ ہوری پوری پوری پوری راتوں پڑار ہوں گا، اور وہاں سے کہیں نہیں جاؤں گا ، یہاں تک کہ تمہاری طرف سے جُھے یعنی میں تم دونوں کی قبروں پر پوری پوری راتوں پڑار ہوں گا، اور وہاں سے کہیں نہیں جاؤں گا ، یہاں تک کہ تمہاری طرف سے جُھے

کوئی جواب نہ مل جائے۔

3.6.5 مدحيه شاعرى

ویسے توعہد جاہلی کے ہر مرحلے میں ہمیں مدحیہ شاعری نظر آجاتی ہے۔لیکن خاص طور سے اس عہد کے آخری مرحلے میں ہمیں اس کا چلن زیادہ نظر آتا ہے۔ جزیرہ نمائے عرب کے شال مشرق کی طرف مناذرہ کی عرب مملکت قائم تھی تو دوسری طرف شال مغرب میں عنساسنہ ک عرب مملکت قائم تھی۔ ان دونوں ہی مملکتوں سے کٹی بڑے عرب شعرا منسلک بتھے اور ان کے باد شاہوں کی شان میں مدحیہ قصیدے پڑھا کرتے تھے، اور خوب انعام واکرام سے نوازے جاتے تھے۔ اس حوالے سے زہیر بن انی سلملی ، نابغہ الذہ بیانی اور حسان بن ثابت کے نام بطور خاص

زہیر بن ابی سلمی نے اپنی قوم کے سرداروں کی شان میں زیادہ مدحیہ قصیدے کہے ہیں۔ حسان بن ثابت عنساسنہ کے دربار سے وابستہ تھے، جبکہ نابغہ شروع میں نعمان بن منذر کی مدح سرائی کیا کرتے تھے لیکن پھر ان کے قبیلے کے پچھ افراد عنساسنہ کے ہاتھوں قید کر لیے گئے تو انہوں نے ان کی رہائی کی غرض سے عنساسنہ کی مدح سرائی شروع کردی، جس کی وجہ سے نعمان بن منذر اور ان کے درمیان رنجش قائم ہوگئی۔ اس رنجش کو ختم کرنے کے لیے اور نعمان بن منذر کو راضی کرنے کے لیے نابغہ نے اعتذاریات یعنی معذرت پر مبنی قصائد کے جو اس قسم کی شاعری کے اس دور نے بہترین نمونے مانے جاتے ہیں۔ ایک طرح سے بیات بھی کہی جاسکتی ہے کہ معذرت پر مبنی قصائد کہے جو اس قسم کی مدحیہ شاعری کی کو کھ سے ہی جنم لیا ہے، حالانگہ اس قسم کی معذرت جاتے ہیں۔ ایک طرح سے معذرت ہے میں کہ معذرت طلب ا

اس دور کے شعرا کی قدر دانی میں مناذرہ پیش پیش تھے، اس لیے مدحیہ شاعری بھی انہیں کے حق میں زیادہ وجود میں آئی ،اوراس دور کے کئی بڑے شعرا ان کے دربار سے وابستہ رہے جیسے نابغہ ، المثقب العبدی ، الممز ق العبدی ، متلمس ، طرفہ ، المسیب بن علس اور جحر بن خالد وغیرہ۔ اس دور کی مدحیہ شاعری کے حوالے سے اعثی کا نام بھی قابل ذکر ہے جس کے بارے میں کہا جاتا ہے اس نے اس دور کے بیش تر بادشاہوں کے درباروں میں حاضری دی اوران کی شان میں مدحیہ قصیدے کہہ کرخوب واہ واہی لوٹی۔

جا، پلی شاعری میں ہمیں دوطرح کی مدحیہ شاعری نظر آتی ہے؛ ایک تو وہ جس میں شاعر ممدوح کا شکریدادا کرنے کے لیے یا اس کی کسی بات سے خوش ہوکر اس کی مدح سرائی کرتا ہے۔ اس طرح کی شاعری بادیہ نشین شعرا کے یہاں زیادہ نظر آتی ہے، جیسے امرؤوالقیس اور زہیر وغیرہ۔جبکہ دوسری قشم وہ ہے جس میں شاعر انعام واکرام حاصل کرنے کی خاطر مدح سرائی کرتا ہے، اس قشم کی مدحیہ شاعری ہمیں درباری شعرا کے یہاں زیادہ نظر آتا ہے جیسے نابغہ اور اعشٰ وغیرہ۔

ز ہیر بن ابی سلمی ہرم بن سنان کی تعریف کرتے ہوئے کہتا ہے: و أبیضَ فیاض یداہ غمامۃ علی معتفیہ ما تغبُّ فواضلُہ یعنی میرا مدوح (ہرم بن سنان) پاک باز دسرخرواور بڑا تنحی ہے، اس کے ہاتھ ابر رحمت کی طرح ہیں، اور جولوگ اس کی طرف دست سوال دراز کرتے ہیں ان کی دادودہش ختم نہیں ہوتی۔ أخی ثقة لا تُھلک الحمرُ مالَہو لکنہ قدیھلک المالَ نائلُہ یعنی وہ بھروسے کے لائق ہے اور شراب کی محفلیں اس کے مال کوختم نہیں کر پانٹیں ،لیکن اس کی سخاوت البتہ اس کے مال کوختم کر سکتی ہے۔

تر اہ إذا ما جئتَه متھللا كأنك تعطيه الذى أنت سائله لينى جب تم اس سے پچھ مانگنے كى غرض سے اس كے پاس آتے ہوتو اسے ديکھو گے كہ وہ اتنا خوش ہوتا ہے كہ جیسے تم ہى وہ چيز اسے د بے ہو جوتم اس سے مانگ رہے ہو۔

## 3.6.6 غزليه شاعرى

غزل گوئی بھی اس دور کی شاعری کی ایک اہم صنف تھی۔ جاہلی شاعر اپنی جوانی کے ان خوبصورت کمحوں کو یا دکرتا ہے جو اسے اپنی محبوبہ سے ملاقات کے وقت نصیب ہوتے تھے، وہ دیا رِحبیب سے گز رتا ہے تو ماضی کی ان یا دوں میں کھوجاتا ہے اور وہاں پتائے ہوئے ایک ایک پل کو یا دکرتا ہے، آنسو بہاتا ہے اور اپنے عشق کی داستان بیان کرتا ہے۔ ویسے تو اس عہد کی قدیم ترین غزلیہ شاعری میں امرؤالقیس کا نام سر فہرست آتا ہے کیکن خود امرؤالقیس نے ایک قدیم شاعر ابن خِندام کا نام لے کر سے کہا ہے کہ ہم بھی اپنی خود کی یا د میں اس بی آنسو بہاتے ہیں جیسے ہم سے پہلے ابن خذام نے آنسو بہائے تھے۔

جابلی شاعرا پنی محبوبہ کی صفات اور خوبیوں کو تفصیل سے بیان کرتا ہے، اس کا حسن و جمال اور اس کے پر کشش جسم کی خوب تعریف کرتا ہے، اس کے جسم کے ہر ہر حصے کو تشبیبات واستعارات کے ذریعہ نہارتا ہے اور تعریف کرتا ہے، چنا نچہ دو اپنی محبوبہ کی پیشانی ، اس کے رخسار، اس کی گردن ، اس کا سینہ، اس کی آنکھوں ، اس کے لب ، اس کا آب دہن ، اس کی کلائی ، اس کی پنڈ لی ، اس کے بال یہاں تک کہ اس کے پستان تک کی تعریف میں اشعار کہتا ہے ۔ ایسے ہی اس کے لب ، اس کا آب دہن ، اس کی کلائی ، اس کی پنڈ لی ، اس کے بال یہاں تک کہ اس کی عشقیہ قصے اس عہد کے ذکر کیے گئے ہیں ، مثال کے طور پر المرقش الا کبر اور اس کی محبت کا قصہ ، المرقش الا صغر اور فاطمہ بنت منذر کے پیار کی کہانی اور امنحل الیشکر کی اور نعمان بن منذر کی بیوی متر دہ کے پیار کے عشق کے داستان وغیرہ۔ چونکہ ان کی زندگی میں نقل مکانی کمتر سے ہوا کرتی تھی اس لیے محبوبہ اور اس کی دہتر کی بیوی متر دہ کے پیار کے عشق کے داستان وغیرہ۔ چونکہ ان کی زندگی میں نقل مکانی کمتر سے ہوا

امرؤالقیس جسے الملک الضّلیل کے نام سے بھی جانا جاتا ہے، اپنی صحرانوردی کے بعد جب ایک دفعہ اپنی محبوبہ عنیز ہ کے پاس رات کی تاریکی میں آیا تواس نے کہا:

فقالت سباک اللہ انک فاضحی الستَ تری السُّمارَ والناسَ أحوالی لیحنی اللہ تجھے غارت کرے تونے تو مجھے رسوا کر ڈالا ، کیا تجھے دکھائی نہیں دیا کہ بیلوگ میرے پاس ابھی تک جاگ رہے ہیں ، اور گب شپ میں لگے ہوئے ہیں، تو اس کے جواب میں اس نے عنیزہ سے کہا:

فقلتُ یہ میں اللہ ابو حقاعدا و لو قطّعوا د أسى لديكِ و أو صالي یعنی اللہ کی قشم میں یہاں سے نہیں الھونگا چاہے وہ لوگ میر اسر اور ہاتھ پاؤں کا ٹے کر تیرے پاس رکھودیں۔اعشی نے پیرانہ سالی کے

باوجود عورت كومسيحا بتات ہوئ كہا:

لو أسندت ميتاالى نحوها عاش و لم يُنقل الى قابر يعنى اگر اس كى گردن سے كى مردہ كو بھى چھوا دوتو وہ زندہ ہوجائے گا اور بھر اسے قبر ستان لے جانے كى ضرورت نہيں رہ جائے گى- تابغدالذيابي نے اپنى محبوبہ كے محان كى وصف تشييبات واستعارت كے ذريعہ داخى کرتے ہوئے کہا كہ: بيضائ كالشمس و افت يو مأسعدها لم مؤذ ذا هلاو لم نفحش على جار يعنى وہ سورج كى شعادوں كى طرح گورى ہے، اپنى مرادوں كے دنوں كو پہو پنى تيكى ہے، يعنى جوان ہو چوكى ہے، نہ تواس نے اپنى گھر والوں ميں سے كى كو تكليف پنچائى ہے، اور نہ ہى كى پڑوى كراتھ بركلامى كى۔ العن الذيبي على جان كى والطيب يز داد طيباان يكون بھا فى جيد واضحة الخدين معطار و الطيب يز داد طيباان يكون بھا فى جيد واضحة الخدين معطار و الطيب يز داد طيبان يكر دوبالا ہوجاتى ہے، الى جس ميں عطر يز رخمار لگے ہوئے ہيں۔ جابلى شاعرى ميں ہميں عورتوں سے عشق ومجب كا اظہار بکثرت نظر آ تا ہے۔ اس دوركى غزايہ شاعرى دوقتم كي تي ہي ايك وہ ميں شاعر اپنى محب كا المبار ذرا پاك وصاف انداز ميں كرتا ہے، اور دوس ميں شاعر بہت صراحت كے ساتھ واركل كر اين ميں عطر يز رخمار لگے ہوئے ہيں۔ جابلى شاعرى ميں ہميں عورتوں سے عشق ومجب كا اظہار بكثرت نظر آ تا ہے۔ اس دوركى غزايہ شاعرى دوقتم كي تر مي ، ايك معنوقة ہے جي و جابلى تا عرى ميں ہميں وصاف انداز ميں كرتا ہے، اور دوسرى وہ جي ميں شاعر بہت صراحت كے ساتھ اوركل كرا پن معشوقة ہے جن و جابلى گھريں كرتا ہے۔ مان انداز ميں كرتا ہے، اور دوسرى وہ جي ميں شاعر بہت صراحت كے ساتھ اوركل كرا پن معشوقة ہے گورن و جابلى تو مرين كرتا ہے۔ وصاف انداز ميں كرتا ہے، اور دوسرى وہ جي ميں شاعر بہت صراحت كے ساتھ اوركل كرا پن معشوقة ہے گرن و جابلى گر تا ہے۔ ميں شاعر بي كرتا ہے۔

یہ بھی جابلی دور کی شاعر کی کا ایک اہم موضوع تھا، بلکہ یہ کہنا مبالغہ نہ ہوگا کہ عرب قوم کو اس صنف میں خاص مہارت حاصل تھی۔ اپنی صحرائی زندگی میں جس چیز پر بھی اس دور کے شعرا کی نظر پڑتی تھی وہ اس کی وصف اپنی شاعر کی نے زریعہ ضرور بیان کیا کرتے تھے۔ چنانچہ ریگتان ، اونٹ ، گھوڑے ، اور دیگر صحرائی جانور بی سب ان کی وصف یہ شاعر کی کے موضوعات بے ۔طرفہ نے اپنے معلقہ میں اپنی افٹنی کی وصف بیان کرنا شروع کی تو اس کا کوئی عضواییا نہیں چھوڑ اجس کی وصف بیان نہ کی ہو۔ مفضیلات اور اصمعیات میں موجود اس دور کے قصیدے وصف شاعر کی سے لبر یز ہیں ۔ شعر اوصف یہ شاعر کی موضوعات ہے ۔طرفہ نے اپنے معلقہ میں اپنی افٹنی کی وصف کی تشہیر میں معبوط محلول سے دیتے تو بھی عالیہ تان کی ہو۔ مفضیلات اور اس میں وہ واقعی بڑے ماہر ہوا کرتے تھے۔ اونٹ کی تشہیم مضبوط محلول سے دیتے تو بھی عالیتان پہاڑوں سے دیتے تو بھی سمندر کی جہاز واں سے دیتے ۔ ایسے ہی گھوڑ وں کی بھی بہترین

ایسے ہی شکاری کتوں اور شیروں کی بھی خوب وصف بیان کی گئی ہے، ابوز بید الطائی نے کتے اور شیر کے درمیان ہوئے مقابلہ کو بھی ایک قصیدہ میں ذکر کیا ہے، جبکہ طفیل الغنوی نے بھیڑ کی وصف اپنے ایک قصیدہ میں بیان کی ہے۔ اس کے علاوہ بھی دوسرے بہت سے جانوروں کا ذکر ان کی شاعری میں ہمیں ملتا ہے۔ پرندوں میں عقاب اور غراب کا ذکر خاص طور سے ملتا ہے۔ جانوروں سے متعلق عہد جابلی کی شاعری میں جو قصے کہا نیاں بیان کی گئی ہیں ان میں سے بہت سی من گھڑت ہیں اور اس عہد کی طرف منسوب کر دی گئی ہیں۔ جانوروں ک علاوہ سیلاب ، سمندر کی ہولنا کی، چرا گاہیں ، اسلحہ، شراب اور اس کے جام جیسے موضوعات بھی ان کی وصف یہ علاوہ میں جانوروں کی معرف کی خاص طور سے ملتا ہے۔ جانوروں کے متعلق عہد جابلی کی شاعری امرؤالقیس اپنی محبوبہ کا سرا پا تھینچتے ہوئے کہتا ہے: مُهَفَّهَفَة بیضائ غیرُ مُفاصَّةِ ترائبها مصقولة کالسَّجنُجَلِ لیحنی میری محبوبہ گوری اور تیلی کمروالی ہے، اس کا پہیٹ ڈھیلا ڈھالا بدنمانہیں ہے، اور اس کا سینہ آئینہ کی طرح چکنا اور صاف وشفاف ہے۔و جید کجید الزِیم لیس بفاحشِ إذا هی نَصَّته و لا بہ معطَّل لیحنی اس کی گردن سفید ہرنی کی گردن جیسی ہے، جب وہ اپنی گردن کو اٹھاتی ہے تو اس کی لمبائی بدنمانہیں معلوم ہوتی اور نہ ہی وہ زیورات سے خالی نظر آتی ہے۔

و فرع یزین المتنَ أسو دَفاحمِ أَثِیث کقنو النخلة المتعثکل یعنی میری محبوبہ کی چوٹی کے بال اننے کالے اور گھنے ہیں کہ پشت کے حسن کو دوبالا کر دیتے ہیں، اورا ننے گھنے ہیں جیسے خوشوں سے لدی ہوئی کھجور کے دردخت کی کوئی ٹہنی ہو۔ گھوڑ بے کی تعریف کرتے ہوئے امرؤالقیس کہتا ہے:

مِکر مِفر مُقبل مُدبر معاً کجلمو د صخر حطهٔالسیل مِن عل یعنی وہ ایک ہی وقت میں جب موقع ملے آگے بڑھ جاتا ہے اور کبھی پیچھے ہٹ جاتا ہے، اور اتنا تیز رفتار ہے جیسے کوئی پہاڑ کی چٹان ہو جسے تیز سیلا ب کی دھار نے او پر سے نیچے چینک دیا ہو۔

مندرجہ بالا اقسام کےعلاوہ دورجا ہلی کی شاعری میں ہمیں پند ونصائح اور حکمتوں پر مبنی اشعارتھی ملتے ہیں۔اس حوالے سے زہیر بن ابی سلمٰی ،الافوہ الدُا ودی ، اور علقمہ بن عُبَدُ ہ کے نام خاص طور سے قابل ذکر ہیں ۔

اس عہد کے قصیدوں میں ہمیں مختلف موضوعات اکثر یکجا نظر آجاتے ہیں، یعنی ایک ہی قصیدے میں تشبیب یا دیار حبیب کی یاد میں کہے گئے اشعار بھی ہوتے ہیں، محبت کا قصہ بھی ہوتا ہے، صحراوؤں کا ذکر بھی ہوتا ہے، اونٹ اور گھوڑوں کا وصف بھی ہوتا ہے، اور جماسہ، جو، مرشیہ، اور مدح جیسے موضوعات بھی شامل ہوتے ہیں۔ البتہ کچھ قصیدے کسی خاص موضوع یا صنف پر زیادہ مرکوز ہوتے ہیں، ورنہ زیادہ تر قصیدوں میں مختلف موضوعات اور اصناف موجود ہوتی ہیں۔

اس دور کی شاعری میں ہمیں وصفیہ شاعری کی مندرجہ ذیل انواع بطور خاص نظر آتی ہیں :

اپنے محبوب ویاد کرتا ہے اور محبوب سے ملاقات کوشوق ظاہر کرتا ہے۔ وصف الراحلہ: اس میں شاعرا پنی سواری خواہ وہ اونٹ ہویا گھوڑ اہواس کی وصف میں اشعار کہتا ہے۔ وصف الصید : اس میں شاعر اپنے شکار کا قصہ بیان کرتا ہے اور شکاری جانوروں کی وصف میں اشعار کہتا ہے، یہ شکار شوقیہ بھی ہوتا تھا اور کسب معاش کے لیے بھی ہوتا تھا۔ وصف الطبیعۃ : اس میں شاعر صحراوؤں اور پہاڑوں کی وصف بیان کرتا ہے، ایسے ہی وادیوں ، ہواؤں اور بارش کا بھی ذکر کرتا ہے۔

3.7 شعر جابلی کے خصائص

جابلی دور کے عرب جس قسم کی سادہ زندگی گزارت تھے وہی سادگی ہمیں ان کی شاعری میں بھی صاف نظر آتی ہے۔ ان کا طرز حیات قیصر وکسری کی زرق وبرق اور پرشکوہ تہذیبوں سے بالکل مختلف تھا۔ وہ فطرت کی گود میں جیتے تھے اور نہایت فطری انداز کی سوچ رکھتے تھے، جس میں نہ تو بہت زیادہ نمود ونماکش ہوتی تھی اور نہ ہی بہت زیادہ شان وشوکت ہوتی تھی۔ جن صحراوؤں میں وہ رہتے تھے، جن وادیوں سے وہ گزرتے تھے، جن پہاڑوں نے ذریعہ وہ اپنی حفاظت کرتے تھے، جن جانوروں پر ان کی زندگی کا دارو مدارتھا، ان سب میں ایک طرح کی سادگی پائی جاتی تھی، اور اس سادگی کا پوراعکس ہمیں ان کی شاعری میں نظر آتا ہے۔

جا، یلی دور کے عرب نہایت سادہ مزاج اور فطرت سے بہت قریب بتھے۔ان کے یہاں کسی بھی طرح کاتصنع یا تکلف نہیں پایا جاتا تھا، وہ لوگ بہت ہی آزاد خیال بتھ اور کسی کے بھی ظلم یا دباؤ میں رہنا پسند نہیں کرتے تھے۔لہذا جو بھی احساسات وجذبات ہوتے تھے،انہیں وہ نہایت سادہ طریقے سے بلا واسطہ بیان کردیتے تھے۔خود ایک جا، ملی شاعر زہیر بن ابی سلمی کے اس شعر سے اس کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے: و ان أشعر بیت انت قائلہ

جابلی دور کا شاعر جب اینے عشق کا قصہ بیان کرتا ہے تو پوری حقیقت بیانی سے کام لیتے ہوئے جو بھی واقعات ہوتے ہیں یا احساسات ہوتے ہیں انہیں پورے صدق وصفا کے ساتھ بیان کردیتا ہے۔جابلی شاعر کی میر سادہ مزاجی اور فطرت سے ہم آ ہنگی اس کی شاعر ی کے ہر موضوع میں ہمیں نظر آتی ہے خواہ وہ عشقیہ شاعر کی ہو یا مرشیہ گوئی ہو یا ہجائیہ شاعر کی ہو یا وصفیہ شاعر کی ہو، مبالغہ آ رائی ہمیں برائے نام ہی اس عہد کی شاعر کی میں نظر آتی ہے خواہ وہ عشقیہ شاعر کی ہو یا مرشیہ گوئی ہو یا ہجائیہ شاعر کی ہو یا وصفیہ شاعر کی ہو، مبالغہ آ رائی ہمیں برائے نام ہی کے ہر موضوع میں ہمیں نظر آتی ہے خواہ وہ عشقیہ شاعر کی ہو یا مرشہ گوئی ہو یا ہے ان ہو تا چا ہے ہیں اور اسے ہم آ کی مبالغہ آ رائی نظر نہیں آئے گی جس انداز کی بعد کے ادوار میں اور بطور خاص عصر عباسی میں نظر آتی ہے۔

جابلی شاعری پرنظر ڈالنے سے بیا ندازہ ہوتا ہے کہ اس میں معانی کی گہرائی اور تنوع اس قدر نظر نہیں آتا جس قدر الفاظ کی خوبصورتی اور انوکھا پن نظر آتا ہے۔ اس سے بیہ چلتا ہے کہ ان کی سوچ نہایت مادّی اور سادہ تھی جبکہ زبان پرقدرت بے پناہ تھی جس کی وجہ سے سادہ و سطحی معانی ومفاہیم کو دہ بہترین سے بہترین الفاظ کا جامہ پہنانا بخوبی جانتے تھے۔ نادر الفاظ کا استعال بھی رائج تھالیکن بہت عام نہیں تھا بلکہ معلقات وغیرہ میں ہمیں اس کی کثرت نظر آتی ہے، جبکہ اس عہد کے بہت سے قصائکہ نہایت سل اور شستہ لب ولہہ میں کہے گئے

جابلی اشعار پر معنوی سطحیت اور حسیت اس قدر غالب تھی کہ کسی بھی موضوع پر اس دور کے شعرا شاعری کرتے تو اس میں بہت مما ثلت نظر آتی، گویا سب کے سامنے وہی مناظر اور شجر وجر اور چرندو پرند ہوں اور سب یکساں طور پر ان سے اپنے معانی ومفا ہیم اخذ کر رہے ہوں۔شاعری کی کوئی بھی صنف ہوجابلی شعرا کے یہاں اس کے معانی وموضوعات میں کافی مشابہت نظر آتی ہے۔ مثال کے طور پر طرفہ کا انٹنی کے وصف میں جو انداز ہے وہی انداز دوسر ے شعرا کے یہاں اس کے معانی و موضوعات میں کافی مشابہت نظر آتی ہے۔ مثال کے طور پر طرفہ کا انٹنی اختیار کیا ہے وہی انداز دوسر یہ شعرا کے یہاں اس کے معانی و موضوعات میں کافی مشابہت نظر آتی ہے۔ مثال کے طور پر طرفہ کا انٹنی دوسف میں جو انداز ہے وہی انداز دوسر یہ شعرا کے یہاں بھی پایا جاتا ہے۔ ایسے ہی امرؤ القیس نے دیار حبیب پر آنسو بہانے کا جو انداز اختیار کیا ہے وہی انداز دیگر شعرا کے یہاں بھی دیکھنے کو ملتا ہے۔ عمر و بن کلثوم جس لب ولہد میں اپنی قوم کے حوصل بلند کر تا ہے، وہ ہی انداز دیگر شعرا کے یہاں بھی نظر آتا ہے۔ الغرض معانی کے اعتبار سے بہت یکسانیت پائی جاتی ہے۔ ہر شاعر کا لب ولہے اور سو ا ہے کیکن معانی وموضوعات بالعموم وہی ہوتے ہیں۔ جابلی شاعرا پنی شاعری میں اپنی بات کوتفصیل سے پیش کرتا ہے بلکہ بسا اوقات سیاق سے بھٹک بھی جاتا ہے اور دوسرے موضوعات میں داخل ہوجا تاہے، جس کی وجہ سے بات مختصر ہونے کے بجائے اکثر طویل ہوجاتی ہے۔ د

اس صنمن میں ایک بات اور قابل ذکر ہے کہ جس طرح اس دور کے حربوں کی زندگی میں ثبات و استقرار کی کمی تھی اور وہ ہمیشہ پابہ رکاب رہتے تھے، پانی کی تلاش میں ایک جگہ سے دوسری جگہ نتقل ہوتے رہتے تھے، اس کا صاف اثر ان کی شاعری میں بھی نظر آتا۔ ایک صنف یا موضوع پر گفتگو کرتے کرتے اچا نک دوسری صنف یا موضوع میں داخل ہو جاتے تھے، اور بار بار موضوع بدلنے کی وجہ سے ا قصیدوں میں معنی وموضوع کا تسلسل یا ربط اکثر ٹوٹ جاتا تھا۔ کم ہی ایسا دیکھنے کو ملتا ہے کہ ایک قصیدہ ایک ہی موضوع کے اردگرد گھومتا ہو جسے وحدة الموضوع، کہتے ہیں۔ بلکہ اس دور کے تصیدوں میں اکثر محترف میں داخل میں خاص کی تھی۔ اور بار بار موضوع بد انے ک

جابلی دورکی شاعری میں ہمیں اسلوب نہایت پختہ اور تعبیرات نہایت عدہ نظر آتی ہیں۔الفاظ اور ان کے مدلولات میں حسیت کا عضر غالب نظر آتا ہے۔ ہر لفظ اپنے معنی و مفہوم کے اعتبار سے بالکل سنیک اور دقیق نظر آتا ہے۔ موضوعات تقریباً ایک جیسے ہوتے تھے،لیکن انہی موضوعات کو ہر شاعر اپنے منفر داسلوب اور لب ولہہ میں بیان کر تا تھا جس سے زبان پر ان کی قدرت اور ملکہ کا بخوبی اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ شعرا اپنے قصائد لکھنے کے بعد ان کا بار بار مراجعہ کرتے تھے۔ پچھ شعرا تو ایک ایک سال تک ان پر نظر ثانی کرتے تھے جس کی وجہ سے ان کے قصائد کو حولیات کہا جا تاتھا، جیسے زہیر بن ابی سلمی کے قصائد ۔ اس کے پیچھے ان کا ایک ہی مقصد ہوتا تھا کہ کرتے تھے۔ اور مناسب الفاظ و تعبیر ات استعال کی جائیں ۔ بسا اوقات شاعر اپنا قصیدہ کسی دوسرے شاعر کے سامنے اصلاح کی غرض سے پش کر تا تھا اور س پھر حسب ضرورت الفاظ و تعبیر ات استعال کی جائیں ۔ بسا اوقات شاعر اپنا قصیدہ کسی دوسرے شاعر کے سامن کی غرض سے پیش کر تا تھا اور س

جابلی دور کے عربوں میں سے اکثریت کی زبان دوسری زبانوں کے اثرات سے محفوظ تھی اسی لیے ان کے یہاں عربی زبان کی فصاحت و بلاغت ہمیں پورے آب و تاب کے ساتھ نظر آتی ہے۔ شمالی اور جنوب جزیرہ نمائے عرب کے پچھ علاقوں میں ضرور دوسری معاصر تہذیبوں کے اثرات مرتب ہوئے تھے لیکن باقی علاقے ان ہیروینی اثرات سے محفوظ تھے، جس کی وجہ سے ان کی زبان بھی بہت صاف وشفاف تھی۔

مجاز اور کنایی جیسی بلاغت کی انواع واقسام جوعباسی دور میں ہمیں اپنے عروج پرنظر آتی ہیں، جاہلی دور میں بہت کم استعال ہوتی تحصیں - ہاں نادر عربی الفاظ کے استعال کی وجہ سے لب ولہ جہ ذرا ثقیل اور پیچیدہ ضرور محسوس ہوتا ہے۔لیکن شاید اس کی وجہ یہ ہو کہ یہی الفاظ وتعبیرات اس دور میں رائح تھے، اب ہمارے لیے ان کو سمجھنے میں ذرا دفت پیش آتی ہے۔لیکن اس کا مطلب سے ہرگز نہیں ہے کہ جاہلی دور کی تمام شاعری ایسے نادر اور ثقیل الفاظ سے بر ہے، بلکہ اس میں بھی ہمیں سہل اور شہ قسم کے اشعار مل جاتے ہیں، چنا نچہ عدی بن زید کے اشعار نہا یت سہل اور شستہ ہوتے ہیں، کیونکہ کہ اس کا اس دور کی مختلف تہذیبوں سے رابطہ قائم تھا۔ اس دور کے عربوں کی اپنی زبان پر مضبوط پر ہوتی تھی، چنا خری نحوی وصر فی اعتبار سے سی طرح کا حصول نہیں ہوتا تھا، ہر لفظ اپنی جگہ پر بالکل بار کی کے ساتھ استعال کیا جاتا تھا۔ ان کے اسلوب کی ایک اور خاص بات میتھی کہ اس میں ایک طرح کی نعمکیت اور میں ہوتا ہے۔ ہیں ہوتا ہے ہیں ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی ہیں ا سلاست اور روانی پائی جاتی تھی، بے مثال حلاوت اور جاذبیت پائی جاتی تھی۔اپنے کلام کومزیدا ثر انداز بنانے کے لیے وہ مختلف قشم کے محسنات لفظ یہ کا بھی استعال کرتے تھے، بطور خاص تشبیہات و استعارات کا خوب سہارا لیتے تھے۔ طباق اور جناس کا استعال بھی ہمیں اس دور کی شاعری میں نظر آتا ہے، اگر چہ عباسی دور کے مقابلے میں اس دور میں اس کا استعال بہت محدود تھا۔

اس دور کی شاعری یقینا اس دور کی بہترین آئینہ دار ہے۔اسی لیے کہا جا تا ہے کہ الشعر دیوان العرب'۔ قدیم دور سے ہی عرب مصنفین نے عہد جابلی کے ماحول اور سماح کے بارے میں گفتگو کرتے وقت اس دور کے اشعار سے پورا استفادہ کیا اورخوب استشہاد کیا۔جاحظ نے'' کتاب الحیوان' میں اس دور کے حیوانات کی تفصیل بیان کرنے میں بھی اس دور کے اشعار سے پورا استفادہ کیا ہے۔

3.8 جابلى ادب : نثر

## 3.8.1 نثر

ال سے پہلے ال بات کا ذکر آ چکا ہے کہ عصر جابلی میں فنون اد بید کے حوالے سے جواہمیت شعر کو حاصل رہی ہے وہ نیژ کو حاصل نہیں رہی ، اور ال دور میں شعرا کی اس قدر کنڑ یہ تھی کہ ایسا محسوں ہوتا ہے کہ جیسے ہر شخص فطری طور پر ایک شاعر ہو۔لیکن اس کا یہ مطلب قطعا نہیں ہے کہ اس دور میں نیڑی ادب مفقود تھا یا اس کی کوئی اہمیت نہیں تھی ، اپنی روز مرہ کی زندگی میں وہ لوگ جو اسلوب ایک دوسر ے سے گفتگو ک وقت اختیار کرتے تھے وہ یقینا نیڑی اسلوب ہی ہوا کرتا تھا، کیکن ظاہری بات ہے کہ وہ سب نیڑی ادب کا حصہ نہیں تھا، بلکہ جو بات قصداً ادبی اب ولہجہ اور اسلوب میں کہی جاتی تھی اسلوب ہی ہوا کرتا تھا، کیکن ظاہری بات ہے کہ وہ سب نیڑی ادب کا حصہ نہیں تھا، بلکہ جو بات قصداً ادبی اس اختیار کرتے تھے وہ یقینا نیڑی اسلوب ہی ہوا کرتا تھا، کیکن ظاہری بات ہے کہ وہ سب نیڑی ادب کا حصہ نیں تھا، بلکہ جو بات قصداً اد بی اس اختیار کرتے تھے وہ یقینا نیڑی اسلوب ہی ہوا کرتا تھا، کیکن ظاہری بات ہے کہ وہ سب نیڑی ادب کا حصہ نیں تھا، بلکہ جو بات قصداً اد بی اس کے متوقع اثر ات مرتب ہوں ، اور سی تھی اسلوب ہی ممکن ہے جب صاحب کا لام این کلام کو کسی خاص مقصد سے ادبی پر ای ملی کر اور کا میں میں اور سامنے پیش کرے۔ جابلی دور میں ہمیں اس طرح کے اور بی ختری محقور اتس اخر کی ختھی حکم ہی تھی ہیں میں میں میں میں موں میں تھی ہو ہوں کی میں خاص میں مور کے ایک کر سامی کے دل دو ماغ میں عبارتیں خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔انہیں اقسام پر مختصر گفتگو یہاں کی جائے گی تا کہ جا، یلی دور میں نثری فنون کے ارتفا کا ایک اندازہ ہو سکے۔ یقینا شعر کے مقابلے میں نثر زیادہ قدیم ہے ،لیکن جا، یلی دور میں نثر کو بحیثیت فن اس قدر استعال نہیں کیا گیا جس قدر شعر کو استعال کیا گیا۔ابن رشین القیر وانی کے مطابق قدیم عربی نثر یعنی دور جا، یلی کی نثر کا صرف دس فیصد سرمایہ ہی باقی بچا اور ہم تک پہونچ سکا جبکہ شعر کا زیادہ تر سرمایہ باقی رہا اور ہمیں حاصل ہو گیا، حالانکہ بعض دوسر ے مؤرخین کے مطابق قدیم عربی شعر کا تھی زیادہ تر حصہ ضائع ہو چکا ہے۔

جابلی دور میں جس طرح شعر کے حوالے سے ذکر کیا جاتا ہے کہ چند عمدہ قصیدوں کو لکھ کر خانہ کعبہ کی دیوار پر چیپاں کردیا جاتا تھا جنہیں معلقات کہا جاتا تھا، نثر کے حوالے سے اس قشم کی تحریروں کا کوئی پند ثبوت نہیں ملتا۔ حالا نکہ خود معلقات کو خانہ کعبہ پر چیپاں کیے جانے کے سلسلے میں محققین ومؤرخین کے درمیان اختلاف ہے ۔ جابلی دور میں عربی نثر تے تحریری شکل میں استعال ہونے کے حوالے سے ایک روایت یہ بھی نقل کی جاتی ہے کہ ایک بار سوید بن صامت رج یا عمرہ کی غرض سے ملہ آیا تو اللہ کے رسول ٹے اس کو اسلام کی دعوت دی۔ جو اب میں اس نے کہا کہ اس طرح کا کلام تو میر سے پاس بھی ہے۔ اللہ کے رسول ٹے نو چھا کیا ہے تمہار سے پاس؟ تو اس نے کہا کہ میر سے پاس مجلیہ لقمان ہے۔ تو اللہ کے رسول نے کہا کہ ذرا اسے پیش کرو۔ جب اللہ کے رسول نے اسے سنا تو کہا کہ یہ ایک اچھا کلام ہے کہا کہ میر سے پاس مجلیہ تعمان ہے۔ تو اللہ کے رسول نے کہا کہ ذرا اسے پیش کرو۔ جب اللہ کے رسول نے اسے سنا تو کہا کہ یہ ایک اچھا کلام ہے کہا کہ میر سے پاس مجلیہ سے دوہ اس سے تھی بہتر کلام ہے، میر سے پاس قرآن ہے جس کو اللہ تو اللہ کے رسول نے اسے سنا تو کہا کہ یہ ہر سے پاس مجلیہ ہو میر سے پاس مجلیہ ہے دوہ اس سے تھی بہتر کلام ہے، میر سے پاس قرآن ہے جس کو اللہ تعالی نے میر سے اور پر نازل فر مایا ہے، جس میں ہدایت ہے اور نور ہے۔ اللہ ہے درسول نے اسے قرآن کی پڑھ آیات پڑھ کر سنا سمیں اور اسے اسلام کی دعوت دی ،لیکن اس کا جو اس بھی کہی تھی کہ ایک ہی ہے کہ ہے کام میں کی تھی اچھا ہے۔ الغرض یہ کہ سوید بن صامت کے پا *ت تحریر*ی شکل میں پڑھ کر بی کل م تھا جس کا نام میں بندایت ہے اور نور ہے۔ اللہ

جا، یلی دور کی نثر کی توثیق کے بارے میں وہی موقف اختیار کرنا بہتر ہوگا، جواس دور کی طرف منسوب اشعار کے تیئی اختیار کیا جاتا ہے، یعنی اس دور کا جوبھی نثری سرمایہ ہم تک پہونچا ہے اس کی چھان پھٹک کرنے کے بعد ہی اس کی تصدیق وتوثیق کی جانی چاہیے، کیونکہ شعر نثر کے مقابلے میں اپنے وزن وقافیہ کی وجہ سے تا دیر حافظہ میں محفوظ رہنے کی صلاحت رکھتا ہے۔ 3.8.2 حا، یلی دور میں فن قصہ

جابلی دور کے جن چارنٹری فنون کا ذکر او پر آیا ان میں سے ایک فن قصہ ہے۔ دور جاہلی کے ان چاروں فنون کے حوالے سے پچھ آثار ہمیں ملے ہیں جن سے اس دور میں ان نثری فنون کے رواج اور ان کے ارتفا کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ اپنے خالی اوقات میں وقت گزاری کے لیے عرب لوگ قصہ گوئی کا سہارالیا کرتے تھے۔ وہ اکثر رات کے سناٹے میں جمع ہوکرایک دوسرے کو قصے سنایا کرتے اور ہمہ تن بگوش ان قصول کو سنتے ۔ وہ قصہ گو یقینا اپنے اسلاف سے ان قصوں کو سن کر انہیں اپنے سامعین کے سامنے پیش کرتے ہو گئی، اور ان میں اپن فصاحت و بلاغت کے جو ہر بھی ضرور دکھاتے ہو گئی۔

دور جاہلی کے بیہ قصےاس دور میں تحریر وندوین سے ہمکنار نہ ہو سکے، بلکہ یونہی نسل درنسل راویوں کے ذیعہ اپنا سفر طے کرتے رہے، یہاں تک کہ ددسری صدی ہجری میں کہیں جا کر جب عباسی دور میں تدوینِ علوم کا رواح عام ہوا تب سیہ قصے قرطاس وقلم کے سپر دیکیے گئے۔ چنانچی عصر عباسی میں جا،لی دور کے جو قصے مدون کیے گئے ان میں مرورِ ایام کے ساتھ یقینا بہت می تبدیلیاں بھی واقع ہوئی ہوئگی ، البتہ اتنا ضرور کہا جا سکتا ہے کہ ان کا بنیا دی خاکہ وہی تھا جوعصر جا،لی میں موجود تھا۔

جابلی دور کے ان قصول میں سے زیادہ تر کا تعلق ان کی جنگوں اور ان کے کارناموں سے ہوتا تھا۔ پچھ قصے قد یم عرب مملکتوں جیسے شہالی جزیرہ نمائے عرب میں واقع عنداسنداور مناذرہ کی مملکتوں یا جنوبی جزیرہ نمائے عرب میں واقع حمیری مملکت سے بھی تعلق رکھتے تھے۔ ان کے باد شاہوں اور ان کے عروج وزوال کے قصے بیان کیے جاتے تھے۔ اس کے علاوہ دوسری قوموں کے قصے بھی سنائے جاتے تھے، جیسا کہ نظر بن حارث کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ ملک فارس کے قصے عربوں کو سنا یا کرتا تھا۔ بہت سے قصوں میں ان کے کا ہنوں ، شاعروں اور مختلف قبائل کے سرداروں کا ذکر ہوا کرتا تھا، جیسے مرقش اور امرؤ القیس وغیرہ کے قصے جو جو بل کر قصوں میں ان کے کا ہنوں ، شاعروں اور مور بن حارث کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ ملک فارس کے قصے عربوں کو سنا یا کرتا تھا۔ بہت سے قصوں میں ان کے کا ہنوں ، شاعروں اور مختلف قبائل کے سرداروں کا ذکر ہوا کرتا تھا، چیسے مرقش اور امرؤ القیس وغیرہ کے قصے جو عربی اور بے قدیم مصادر میں بھیں جگہ جگہ نظر آ جاتے میں ۔ ان میں بہت سے قصوں کے حقیقت پر مینی ہونے پر شک بھی ظاہر کرکیا گیا ہے البتہ انتا طے ہے کہ زیادہ تر قصے بعد میں تحریف اور حذف واضا فد کا شکار ہوئے ہیں، خواہ ایں ان کی جزئیات کے اعتبار سے ہوا ہو یا ان کے زبان واسلوب اور لب واجھ کے اعتبار سے ہوا ہو گھا تھیں نے مراف کے مرد فی مملکتا ہے ہوا ہو کہ تھیں ہے مرد میں جمیں جگر یف مطابق دور جابلی کی طرف منسوب بعض قصوں کے تکھیل و تجزیر سے پیہ چلتا ہے کہ انہیں بہت سے قصے دوسری قدیم اقوام کے قصوں سے مراخوذ یا متا شر سے جنوں اور شاطین پر مینی قصے بھی اس دور میں بیان کیے جاتے تھے۔

3.8.3 امثال يامحاورك

ان کتابوں کی خاص بات یہ ہے کہ ان میں صرف امثال کو ذکر کرنے پر اکتفانہیں کیا گیا ہے بلکہ ہرمثل کے پس منظر میں جوقصہ یا کہانی بیان کی جاتی تھی اس کوبھی ضمناً ان کتابوں میں ذکر کیا گیا ہے، حالانکہ ان میں سے زیادہ ترقصوں کے مستند ہونے یا نہ ہونے کے بارے میں یقین کے ساتھ کچھ بھی کہنا مشکل ہے لیکن اتنا یقین کے ساتھ ضرور کہا جا سکتا ہے کہ ان امثال میں سے بیش تر کاتعلق جا،ملی دور سے ہی رہا ہوگا، اور وہ اپنی اصل شکل وصورت میں راویوں کے ذریعہ سے ان <sup>مصرفو</sup>ین تک پہونچی ہونگی۔

اس حوالے سے ایک بات اور قابل ذکر ہے کہ ان مذکورہ بالا کتابوں میں جابلی دور کی سبھی امثال کی تحدید با قاعدہ طور پر نہیں کی گئی ہے بلکہ بعض امثال کے ساتھ ذکر کیے گئے قصول کے ذریعہ پتہ چلتا ہے کہ ان کا تعلق جابلی دور سے ہے، کیوں کہ ان کتابوں میں عہد اسلامی کی امثال بھی موجود ہیں ہے جن امثال کے بارے میں مصنف نے یقین کے ساتھ کہہ دیا ہے کہ ان کا تعلق دور جابلی سے ہے ان کی نسبت تو عہد جابل کی طرف طے ہو جاتی ہے لیکن جن کی تحدید مصنف نے نود نہیں کی ہے ان کی بابت ان سے منسلک قصول کے ذریعہ ان کی نصبت تو عہد جابلی

جابلی دور کی طرف جوامثال ومحاورات منسوب ہیں ان میں سے پچھ ایسے بھی ہیں جن کوقوم عاد کے ایک شخص لقمان کی طرف منسوب کیا جاتا ہے۔ محققین کے مطابق بیدوہ لقمان الحکیم نہیں ہیں جن کا قصہ قرآن کریم میں سورہ لقمان میں وارد ہوا ہے بلکہ ایک دوسر فی شخص ہیں جن کی طرف قدیم عربی نثر میں پچھ امثال ومحاورات منسوب کیے جاتے ہیں۔ ایسے ہی جابلی دور کے مشہور خطیب اکثم بن صیفی التم یمی کی طرف بھی بہت سی امثال منسوب کی جاتی ہیں ، اس کی امثال ادب کے بعض مصادر میں موجود ہیں۔ ایسے ہی عامر بن انظر ب العدوانی کا نام بھی اس حوالے سے اہمیت کا حامل ہے۔

اس دور کی طرف منسوب زیادہ تر امثال کے قائلین کا ہمیں پتہ نہیں چلتا اور ان میں سے بہت سی امثال ایسی بھی ہیں جن میں نحو ک قواعد کی مخالفت پائی جاتی ہے لیکن انہیں ویسے ہی استعال کیاجا تا ہے جیسا عر بوں سے انہیں سنا گیا ہے۔ پچھ بھی ہوان امثال میں سے زیادہ تر امثال کا اسلوب نہایت فضح وبلیغ ہے اور بیہ بات اس دور کے اعلیٰ اد بی معیاراور فصاحت وبلاغت کی بلندی کا واضح ثبوت ہے۔ حابلی دور کی پچھ امثال:

- (یعنی: بلی بھی اپنے دروازے پرشیر ہوتی ہے، یا کتا بھی اپنی گلی میں شیر ہوتا ہے) ان البُغاثَ بأر ضناتَستنسر \_1 (یعن:اندھے کے ہاتھ بٹیر) ر*ُ*بَّرَم*ْ*يةٍمن غيررام \_٢ (یعنی:بات سے بات کتل ہے) الحديث ذو شجون ٣ (تجربہ کارشخص کے لیےاستعال کرتے ہیں یعنی جوانسان تجربہ کارہواس کو ہرچیز بتانا انَّ العَوان لاتُعَلَّمُ الْحِمُرَةَ ~^ نہیں پڑتی) (یعنی اب چچتائے کیا ہوت جب چڑیاں چگ گئیں کھیت ) سَبَقَالسيفُالعَذَل \_0 (یعنی سیر کوسوا سیر، یا اب آیا اونٹ پہاڑ کے پنچے) ان كنتَ ريحافقد لاقيتَ إعصار ا ۲\_ (يعنى جيسا بودُگ ديسا يادُگ) انكلاتجني من الشوك العنب \_4
  - 3.8.4 خطابت

''خطابت'' نثر فنی'' کی بہترین قسموں میں شار جاتی ہے۔ بینٹر کی وہ قسم ہے جس میں کوئی ممتاز شخص سی ملکی یا ساجی مسئلہ پر یا زندگ کے سی اہم پہلو پر سی مجمع میں اپنی نقطہ نظر کی وضاحت اس غرض سے کرے کہ وہ مجمع کو متاثر کر کے اپنا ہم خیال بنالے۔ جب فنِ خطابت کی بی غرض وغایت ہے تو خطیب کے لیے ضروری ہے کہ وہ سننے والوں کی عقلی وذہنی کیفیت سے پوری طرح واقف ہو، اور وہ جس موضوع پر بول رہا ہے اس میں اسے مہمارت تا مہ حاصل ہواور زبان پر ایسی قدرت ہو کہ جب بولنا شروع کر یو اپنی قوت بیان کی جاذبیت ، الفاظ کے زیر وہ وخوب صورتی ، قوت استدلال کے اچھوتے پن اور ندرت سے سامعین کے دل ود ماغ پر اس طرح چھا جائے کہ وہ پوری طرح معکن ہو کہ وہ سب پچھ کہنے لگے جسے مقرر ان سے کہلوانا چاہتا ہے یا وہ سب پچھ کر نے کی ہے مقرر ان سے کہ وانا چاہتا ہے' ۔

فن خطابت میں دلچیسی اور اس میں مہمارت حاصل کرنے کا رجحان ہمیں زیادہ تر قدیم تہذیبوں میں نظر آتا ہے، اہل فارس کے بارے میں جاحظ نے لکھا ہے کہ وہ لوگ اس فن میں بے انتہا ماہر ہوا کرتے تھے، جبکہ اہل یونان بھی اس فن میں کسی سے کم نہ تھے۔خطابت در اصل کوئی آسان فن نہیں ہے اور فی البدیہہ مؤثر انداز میں اپنی بات کو رکھنا اور منوانا ہر کس ونا کس کے بس کی بات نہیں ہے۔عرب قوم میں بدووں کو اس فن میں خاص مہمارت حاصل تھی ، کیونکہ بدولوگ فطرت سے قریب ہونے کی وجہ سے فطری انداز میں تقریر کیا کرتے تھے، ساتھ ہی وہ نہایت جری اور بے باک بھی ہوا کرتے تھے جس کو خطابت کی اہم شرائط میں گردانا جاتا ہے۔

دور جابلی میں خطابت کا بہت رواج تھا اور جن حالات میں وہ لوگ اپنی زندگی گزارتے تھے اس کا یہی تقاضا بھی تھا، چنانچہ وہ جس انداز کی آزادانہ زندگی گزارتے تھے، جس طرح ان میں آپس میں ہمیشہ جنگیں جاری رہتی تھی جن کی وجہ سے ان کے سردار کبھی ان کو جنگ کے لیے بھڑ کاتے تو کبھی مصالحت کی طرف بلاتے ، اس کے علاوہ ان کی فصاحت وبلاغت ان کی حاضر جوابی ، ان کے میلے اور راتوں کی مخفلیں سے سب چیزیں خطابت کے لیے اس دور میں ایک سازگار ماحول پیدا کرتی تھیں، بلکہ اس بات کی ضامن تھیں کہ یون اس قوم میں خوب پروان

جزیرہ نمائے عرب کے شال میں واقع مناذرہ نامی ریاست کے بادشاہوں کے ایران کے بادشاہ کسری سے بہت اچھے تعلقات ہوا کرتے تھے ۔ مناذرہ کے ہی ایک بادشاہ نعمان بن منذر نے کبھی کسری کے سامنے اپنے خطیبوں کی فصاحت وبلاغت کا تذکرہ کیا ہوگا۔کسری نے بیخواہش ظاہر کی کہا سے بھی عرب خطیبوں کے بیہ جوہر دیکھنے کا موقع ملے۔ چنانچہ نعمان نے اپنے خطیبوں کی ایک جماعت تیار کی جن میں اکثم بن صیفی ، حاجب بن زرارہ ، حارث بن ظالم ،قیس بن مسعود ، خالد بن جعفر ، علقمہ بن علا نہ اور عامر بن طفیل جیسے ماہر خطیب شامل تھے۔ ان سب خطیبوں نے کسری کے دربار میں اپنی خطابت کے ایسے جوہر دکھائے کہ کسری بھی عربوں کی خطیبانہ صلاحیت کا قائل ہو گیا۔

ادب کے مصادر اس دور کے خطبوں سے لبریز ہیں۔ چنانچہ ہمیں اس دور کے بہترین خطبے ابن عبدر بہ کی'' العقد الفرید'' جاحظ کی'' البیان والتبیین'' ابوالفرج الاصفہانی کی'' الداً غانی'' اور دوسرے مراجع میں کثیر تعداد میں نظراً جاتے ہیں۔

خطابت کا استعال مختلف مواقع پر کمیا جاتا تھا۔ کبھی اس کا استعال اپنی قوم کو دشمن کے خلاف اکسانے کے لیے کمیا جاتا تھا، تو کبھی اپنے قبیلے پر فخر ومباہات کے لیے کمیا جاتا تھا، تو کبھی مصالحت کے لیے اس کا استعال کمیا جاتا تھا، تو کبھی اپنے سرداروں اور حاکموں کے دربار میں حاضر می کے وقت کمیا جاتا تھا، چنانچہ کبھی تو عساسنہ اور مناذرہ کے درباروں میں جب عرب قافلے پہو نچتے تو ان کے نمائندے ان بادشا ہوں کے سامنے تقریر کر کے اپنی بات رکھتے ، تو کبھی بازاروں اور میلوں میں تقریر یں کر کے اپنی فصاحت و بلاغت کے جلوبے دکھاتے، تو کبھی خطیب اہل قبیلہ کو کسی موقع پر نصیحت آ میز تقریر کرتے ہوئے نظر آتا۔ ایسے ہی شادی وغیرہ کے موقع پر بھی خطب دیے جاتے تھے، جیسا کہ ابوطالب نے اللہ کے رسول کی حضرت خدیجہ سے شادی کے وقت خطبہ دیا تھا۔

ان سبحی موضوعات پر جابلی دور کے خطبےادب کے مصادر میں موجود ہیں جواس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ اس دور میں خطابت کو بے انتہااہمیت حاصل تقلی، اور اس کا سہارا کثر ت سے لیا جاتا تھا۔ جاحظ نے اپنی معروف کتاب'' البیان واکتیبیین'' میں اس دور کے خطیبوں کی بڑی تعداد ذکر کی ہے جس سے بیداندازہ ہوجاتا ہے کہ ہر قبیلے کے پاس اس دور میں بہترین خطیب ہوا کرتے تھے۔ یوں توعریوں میں بہت سے ممتاز اور نا مور مقرر گزرے ہیں لیکن ان میں سے اکثر کے حالات اور کمالات کا ہمیں علم نہیں۔ پھر بھی قدیم ترین خطبا میں کعب بن لوئی جورسول الللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے آباواجداد میں سے خص، اور گزان بن مُحرِّ ث جوذ والاصبح العکہ وانی کے لقب سے مشہور ہیں ، بہت نا مور گزر ہے ہیں۔

سمی اللہ علیہ وسم کے اباداجدادیں سے تھے،اور حرتان بن حرّث جو ذوالا کی العکہ والی کے لقب سے سمہور ہیں، بہت نامور کررے ہیں۔ جابلی دور کے مشہور خطبا کی ایک لمبی فہرست ہے جو ہمیں ادب کے مختلف مصا در اور بطور خاص الجاحظ کی البیان والتبیین میں نظر آتی ہے، چنانچہ عتبہ بن ربیعہ سہیل بن عمروالا علم، عامر بن الظر ب، ربیعہ بن حذار،عمرو بن کلثوم، ہانی بن قدیصہ، زہیر بن خباب،لبید بن ربیعہ العامری، اکثم بن صيفی ،عمروالا ہتم ، قس بن ساعدہ الایادی اس عہد کے مشہور خطبا میں شار کیے جاتے ہیں۔

دور جابلی میں خطبا کی بی مقبولیت اور ادب کے مختلف مصادر میں موجود ان کے خطبوں کی کثرت سے بیر بات ثابت ہوتی ہے کہ اس دور میں خطابت کو یقینا بہت اہمیت حاصل تھی۔ اگر بیر کہا جائے تو مبالغہ نہ ہوگا کہ اس دور میں خطیب کا درجہ شاعر کے درجہ سے کہیں بھی کم نہ تھا، بلکہ زیادہ ہی تھا جیسا کہ ابوعمرو بن العلاء نے بیکھا ہے کہ شروع میں ان کے نز دیک شاعر کی اہمیت خطیب سے زیادہ تھی لیکن بعد میں جب شعرا کی کثرت ہوگی اور شاعری کا معیار گرنے لگا تب خطیب کو شاعر سے بھی زیادہ اہمیت دی جانے لگی۔ اس کی وجہ بی جی بی بھی کم نہ تھا، اعش جیسے شاعروں نے شاعری کو معیار گرنے لگا تب خطیب کو شاعر سے بھی زیادہ اہمیت دی جانے لگی۔ اس کی وجہ بی بھی بھی جب شعرا اعش جیسے شاعروں نے شاعری کو کسب معاش کا ذریعہ بنا لیا تھا، جس کی وجہ سے شاعری کا معیار گرنے لگا تھا۔ یہی بات جا والتبیین میں بھی کہی ہے۔ خطیب کو شاعر کے مقابلے میں جا، کی دور میں جو اہمیت دی جانے لگی اس کی وجہ بی جی بتائی جاتی ہے کہ نابغہ اور اکثر جنگ کا ماحول نے شاعری کو کسب معاش کا ذریعہ بنا لیا تھا، جس کی وجہ سے شاعری کا معیار گرنے لگا تھا۔ یہی بات جاحظ نے البیان میہ احساس ہوا کہ خطیب کا درجہ اس لحاظ سے شاعر کے مقابلے میں زیادہ بلند و برتر ہے۔مؤرخین کا ماننا ہے کہ دور جاہلی کے آخری ایا م میں شاعری کے مقابلے میں خطابت کوزیادہ اہمیت دی جانے لگی تھی۔

اس دور کے خطیبوں کا تقریر کرنے کا پنا ایک منفر دانداز ہوتا تھا، اور اس کی کچھ خوبیاں تھیں ، چنانچہ دہ لوگ بازاروں اور میلوں دغیرہ میں اپنی سواری پر بیٹھ کرتقریر کیا کرتے تھے، اور دوران تقریر اپنے ہاتھوں میں عصار کھا کرتے تھے۔کبھی کبھی کسی اونچی جگہ پر کھڑے ہو کر بھی تقریر کرتے تھے۔عربی خطیبوں کے اپنے ہاتھوں میں عصا لیکرتقریر کرنے کو جاحظ نے عرب قوم کی امتیازی خوبیوں میں شار کیا ہے۔ اس کے علادہ خطابت میں خود اعتمادی ، حاضر جوابی ، اور بلند آ واز کو خاص طور پر سراہا جاتا تھا، جبکہ کیچا نے ہمکانے اور بار بارگل صاف کرنے کو معیوب

جہاں تک اس دور کی خطابت کے لب والبجہ کی بات ہے تو اس دور میں سبح اور مرسل یعنی غیر سبح دونوں ہی طرح کا اسلوب رائج تھا، جاحظ کے مطابق منافرت یا مفاخرت کی غرض سے جو تقریر میں کی جاتی تھیں انمیں اسلوب اکثر سبح ہوا کرتا تھا، جبکہ جو تقریر می مصالحت کی غرض سے کی جاتی تھیں ان کا اسلوب اکثر مرسل یا غیر سبح ہوا کرتا تھا۔ اس دور میں وصیت کا بھی رواج تھا۔ اس کو بھی خطابت کے ہی باب ہیں شمار کیا جاتا ہے۔ دونوں میں بنیا دی فرق میہ ہے کہ خطبہ ایک جم غفیر کے سامنے یا کسی خاص محفل میں دیا جاتا تھا جبکہ وصیت ذاتی طور پر کسی خص سامنے بیش کریا جاتا ہے۔ دونوں میں بنیا دی فرق میہ ہے کہ خطبہ ایک جم غفیر کے سامنے یا کسی خاص محفل میں دیا جاتا تھا جبکہ وصیت ذاتی طور پر کسی خص سامنے بیش کریں گے۔ سامنے بیش کریں گے۔

قس بن ساعدہ الایادی قبیلہ ایاد کا نامور خطیب اور نجران کا پادری تھا۔ اسے صرف دور جایلی کا ایک مایہ ناز اور شہر ہُ آ فاق خطیب ہی نہیں سمجھا جاتا ہے بلکہ بہت سے اسکالرز کا یہ مانا ہے کہ وہ پوری عرب قوم میں سب سے ممتاز ، قادر الکلام ، شعلہ بیان اور سحر طراز مقرر گز را ہے۔ اس کی فصاحت وبلاغت اور زبان پر بے پناہ قدرت کی وجہ سے خطابت میں اس کی مثال دی جاتی ہے۔ عربی تقریروں میں حمد وننا کے بعد اما بعد کہنے کا جورواج ہے اس کی شروعات بھی در اصل سب سے پہلے تو نے ہی کی تھی ۔ جاحظ نے لکھا ہے کہ قبیلہ ایاد اور قبیلہ تمیم کے لوگوں کو خطابت میں ایسی امتیازی شان حاصل تھی کہ جو کسی اور قبیلہ کو حاصل نہیں تھی ، اور خاص طور سے قس کو اس فن میں جد ان حاصل تھی ۔ کہا جاتا ہے کہ قس دہ میں کہ جو کسی اور قبیلہ کو حاصل نہیں تھی ، اور خاص طور سے قس کو اس فن میں جارت اللہ کے رسول کا یہ قول نقل کیا جاتا ہے کہ آت ہے کہ جو کسی اور قبیلہ کو حاصل نہیں تھی ، اور خاص طور سے قس کو اس فن میں جارتا میں رسی کی حد می اسل تھی ۔ کہنے کہ جو کسی اور قبیلہ کو حاصل نہیں تھی ، اور خاص طور سے قس کو اس فن میں جارت اور دستر س اور کہن کہ جاتا ہے کہ قبیلہ تیاد کی شروعات بھر کی اور میں تھی ، اور خاص طور سے قس کو اس فن میں جا تھا مہارت اور دستر س اللہ کے رسول کا یہ قول نقل کیا جاتا ہے کہ آت ہے اسے سوق عراظ میں تقر پر کے دوران چھڑی یا تکم ال کی تھی ، اور اس کا میں تان کا ور کی کی جارت میں کا ذکر آ گے آ ہے گا

قس کا انداز بیان نہایت شستہ اور شگفتہ تھا۔ اس کے الفاظ بڑے شیریں اور منتخب ہوتے تھے۔ وہ چھوٹے چھوٹے مگر نہایت نپے تلے جملے کہا کرتا تھا۔ اور پنچ پنچ میں امثال اور کہاوتوں کا استعال بھی خوب کیا کرتا تھا۔ اس کی ایک تقریر بہت مشہور ہے جوادب کے مختلف مصادر میں موجود ہے، اسی کا ایک اقتباس یہاں پیش کیا جاتا ہے: ''أيها الناس! اسمعوا وَعُوا! من عاش مات، ومن مات فات، وكل ما هو آتِ آتْ، ليل داج، ونهار ساج، وسماء ذات ابراج، ونجوم تزهر، وبحار تزخر، وجبال مرساة، وارض مُدحاة، وأنهار مُجراة، ان في السماء لَخَبرا، وان في الارض لَعِبَرا، وما بالُ الناس، يذهبون و لا يرجعون، أَرَضُوا فأقاموا، أم تُرِكوا فناموا، بالله قسما لا اثمَ فيه، ان لله دينا هو أرضَى له وافضل من دينكم الذي انتم عليه''

یعنی اے لوگو! گوش وہوش سے سنو! اور یا در کھو کہ جو زندہ ہے اسے ایک دن مرنا ہے، اور جو مرگیا وہ ہمیشہ کے لیے چلا گیا، اور جو چیز آنے والی ہے وہ آکرر ہے گی۔ ایک گھٹا ٹوپ اند ھیری رات ہے، اور ایک پر سکون انمٹ دن ہے، ایک مختلف برجوں والا آسان ہے اور اس میں چیکتے دملتے ستارے ہیں، ایک طرف ٹھا ٹھے مارتے ہوئے سمندر ہیں تو دوسری طرف ٹھوں اور مضبوط پہاڑ ہیں اور پھیلی ہوئی بیز مین ہے اور میں چیکتے دملتے ستارے ہیں، ایک طرف ٹھا ٹھے مارتے ہوئے سمندر ہیں تو دوسری طرف ٹھوں اور مضبوط پہاڑ ہیں اور پھیلی ہوئی بیز مین ہے اور اس میں چیکتے دملتے ستارے ہیں، ایک طرف ٹھا ٹھے مارتے ہوئے سمندر ہیں تو دوسری طرف ٹھوں اور مضبوط پہاڑ ہیں اور پھیلی ہوئی بیز مین ہے اور میں چیکتے دملتے ستارے ہیں۔ آسمان میں بھی پچھ چیزیں مخفی ہیں، اور زمین میں پچھ عبر تیں پوشیدہ ہیں۔ یہ لوگوں کو کیا ہو گیا ہے کہ جاتے ہیں تو والیں میں سیتے ہوئے یہ دریا ہیں۔ آسمان میں بھی پچھ چیزیں مخفی ہیں، اور زمین میں پچھ عبر تیں پوشیدہ ہیں۔ یہ لوگوں کو کیا ہو گیا ہے کہ جاتے ہیں تو والیں میں آتے، کیا ان کو وہ جگھالی بھا گئی ہے کہ وہیں کے ہو کر رہ گئے، یا ان کو وہ اں چھوڑ دیا گیا تو ہمیشہ کے لیے وہیں سو گئے قس خدا کی ایک قسم کھا کر کہتا ہے جس میں ذرہ بر ابر بھی گناہ کا شائر نہیں کہ اللہ کا ایک خاص دین ہے جس کو تم ہوں سے زیادہ پسند کرتا ہے، اور وہ اس دین سے بہت بہتر ہے جسم میں ذرہ بر ابر بھی گناہ کا شائر نہیں کہ اللہ کا ایک خاص دین ہے جس کو تیں ہو تر ہی ہوں کر تا ہے، اور وہ اس دین سے بہت بہتر ہے جسم میں ذرہ بر ابر بھی گناہ کا شائر نہیں کہ اللہ کا ایک خاص دین ہے جس کو تم ہوں ہو کر تا ہے، اور وہ اس

اکثم بن صیفی نہ صرف بید کہ دور جابلی کا ایک عظیم خطیب تھا بلکہ نسب دانی ، ضرب الامثال اور قوت استدلال میں بھی نمایاں حیثیت رکھتا تھا۔ مؤرخین نے لکھا ہے کہ اس کے جیسا قا در الکلام مقرر اور صحیح فیصلہ لینے والاظمّم اور اپنی قوم میں معزز ومحتر م شخص مشکل سے ہی عربوں کی تاریخ میں نظر آتا ہے۔ اس کے حکیما نہ مقولے اور پند و فصیحت کے جملے سارے عربوں کی زبان پر جاری شے۔ اس کی انہی صفات کی وجہ سے نعمان بن منذر نے کسر کی انوشیر وال کے دربار میں عربوں کی فضیلت اور برتر کی ثابت کرنے کے لیے جو وفد بھیجا تھا اس کا سردار اس کو مقرر کیا تھا۔ چنا نچہ اس کی میں نظر آتا ہے۔ اس کے حکیما نہ مقولے اور پند و فصیحت کے جملے سارے عربوں کی زبان پر جاری شے۔ اس کی انہی صفات کی وجہ سے نعمان بن منذر نے کسر کی انوشیر وال کے دربار میں عربوں کی فضیلت اور برتر کی ثابت کرنے کے لیے جو وفد بھیجا تھا اس کا سردار اسی کو مقرر کیا تھا۔ چنا نچہ اس نے سر سے پہلے کسر کی کے دربار میں عربوں کی فضیلت اور برتر کی ثابت کرنے کے لیے جو وفد بھیجا تھا اس کا پن مقدر خوش اور متک ثر ہوا کہ اس کی کے دربار میں تقریر کی۔ تقریر کے بعد کسر کی نے اکثم سے چند سوالات کیے۔ کسر کا اس کے جو ابات سے اس قدر خوش اور متک ثر ہوا کہ اس نے کہا کہ اگر عموں کے پاس تمہارے علاوہ کوئی اور نہ بھی ہوتا تو تم ہی کا فی حیا ہو۔ اس کے دربار کے وجہ سے تعلیہ اس خین کا میں میں شار کی میں معزر کے معرب سے میں شار کی اس کے دربار میں جو تقریر کی تھریں اس کی تقریر کے مقد کی میں ہوں تو تم ہی کا فی سے۔ کسر کا اس کے دربار کی دوتر کی تھی اس کی تھی ہوتا تو تم ہی کا فی منے۔ کسر کی دوسر کے اس کی دربار میں جو تھر کی تھی اس کا اقتر س کیا ہیں تیں کیا جاتا ہے:

" ان أفضلَ الأشيائِ اعاليها، و أعلى الرجال ملوكها، وأفضل الملوك أعمُّها نفعاً، وخير الأزمة أخصبها، وأفضل الخطباء أصدقها، الصدق مَنجاة، الكذب مَهواة، والشر لَجاجة، والحزم مركب صعب، والعجز مركب وطئى، آفة الرأى الهوى ، والعجز مفتاح الفقر، وخير الأمور الصبر، وحسن الظن ورطة، وسوءالظن عصمة".

یعنی دنیا کی چیز وں میں سب سے بہتر اور افضل وہ ہیں جو سب سے اعلی ہوں، اورلوگوں میں سب سے اونچے اور ارفع ان کے باد شاہ ہیں، اور باد شاہوں میں سب بہتر وہ ہیں جن کے ذریعہ نفع عام ہو، اور زمانوں میں سب سے بہتر خوشحالی اور ہریالی کا زمانہ ہے، اور مقررین میں سب سے بہتر حق گو ہیں۔ سچائی نجات کا ذریعہ ہے، اور جھوٹ تباہی کا گڈھا ہے، برائی کی جڑ اس میں بچنے رہنا ہے، عظمندی اور دانشمندی کی راہ بہت مشکل ہے، اور عاجزی وانکساری کی راہ بڑی آسان ہے، غلط فیصلوں کا سبب اتباع نفس ہے، اور بے عملی غریبی کی کنجی ہے، سب سے اچھی بات صبر کرنا ہے، اور بہت زیادہ حسن ظن میں ہلا کت ہے، جبکہ سوء ظن میں ہی اصل حفاظت ہے۔ 3.8.4.3 محمر و بن معد میکر ب

عمرو بن معد یکرب ایک اچھا خطیب ہونے کے ساتھ ساتھ ایک بہترین گھڑسوار بھی تھے۔ وہ پی جب آپ ٔ غزوۂ تبوک سے واپس آ رہے تھے توعمروا پنی قوم کے ساتھ آپ سے ملے اور اسلام لے آئے ،لیکن پھر مرتد ہو گئے، اور ایک بار پھر سے دق نے ان کے دل میں روشنی پیدا کردی اور وہ دوبارہ مسلمان ہو گئے، اور اسلام کی راہ میں کئی جنگوں میں شریک بھی ہوئے۔

عمرو کا شمار دور جابلی کے خطبا اور شعرا کی صف اول میں ہوتا ہے۔تقریر کرتے وقت وہ عام طور سے مختصر جملے استعمال کرتے تھے، بلا تکلف اگر شجع آجا تا تو اس سے اپنی تقریر کو پُرا ثر بنادیتے تھے۔زندگی کے تجربات اور ضرب الامثال سے اپنی تقریر کومؤثر، دکش اور دل نشیں بناتے تھے۔اشعار میں عام طور سے اپنی بہادری، شجاعت اور زبان پر اپنی قدرت کا ذکر کر کے فخر کرتے تھے۔نعمان بن منذر نے کسر کی کے دربار میں جو دفد بھیجا تھا اس میں عمروبھی شامل تھے۔ان کی اس تقریر کا ایک اقتباس یہاں پیش کیا جا تا ہے:

"انما المرئ بأصغرَيه قلبه ولسانه، فبلاغ المنطق الصواب، وملاك النجعة الارتياد، وعفو الرأى خير من اسكراه الفكرة، وتوقيف الخبرة خير من اعتساف الحيرة"

یعنی انسان اپنی دو چھوٹی چیزوں سے پہچانا جاتا ہے: ایک اس کا دل اور دوسری اس کی زبان۔قوت گویائی کی معراج حق گوئی ہے، منزل پانے کی کنجی تلاش وجنجو ہے، جو بات دل میں غور وفکر سے پہلے آ جائے وہ دل و د ماغ کو مجبور کرکے قائم کی ہوئی رائے سے بہتر ہے، اور تجربات کی روشن حیرت و پریشانی کے اند عیر بے سہتر ہے۔

3.8.4.4 سيحع الكهان

 چونکہ اس دور میں کا ہنوں کے تیک عربوں کا بیا عتقاد تھا کہ ان پروی والہام کے ذریعہ غیب کاعلم نازل ہوتا ہے، اس لیے ہر قبیلے میں کا ہنوں کو بہت اہمیت حاصل ہوتی تھی۔ دور دراز کے علاقوں سے لوگ ان کا ہنوں کے پاس آیا کرتے تھے۔ ان کا ہنوں کی اس دور میں بڑی کثرت بھی تھی۔ ان کے مشہور کا ہنوں میں سلمہ بن ابی کا نام ذکر کیا جاتا ہے، جوعزی سلمہ کے نام سے مشہور ہوا جیسا کہ جاحظ نے اس کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اس دور کی کچھ کا ہنات یعنی اس پیشہ سے جڑی کچھ خواتین کے نام بھی ذکر کیے جاتے ہیں جن میں شعثاء، سعد یہ، زرقاء، غیطلہ،

لیکن اس حوالے سے ایک بات نہایت اہم ہے کہ ان کا ہنوں اور کا ہنات کے حوالے سے جو کچھ بھی ادب کے مختلف مصادر میں نقل کی گیا ہے، اس کے ایک بڑے حصے کی اس عہد کی طرف نسبت کے بارے میں ہم یقین کے ساتھ کچھ نہیں کہہ سکتے ۔جس طرح بہت سے قصے اس دور کی طرف منسوب کر دیے گئے کچھالیا ہی بچھ الکہان کے ساتھ بھی ہوا ہے۔

اس دور میں تبح الکہان کی کثرت اور مقبولیت اور اس کے ادبی معیار کا اندازہ اس سے بھی لگایا جا سکتا ہے کہ قرآن کریم میں بھی اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے بیرکہا گیا ہے کہ جو وحی حضرت محمد پر نازل کی جارہی ہے تم لوگ اسے بحع الکہان مت سمجھواور مت کہو۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:''و لا بقول کاہن، قلیلاً ماتذ کرون''اور فرمایا:''فذکر ، فماانت بنعمة د بک بکاہن و لا مجنون''۔ 3.9 اکتسابی نتائج

ہر دور کی شاعری اس دور کی بہترین عکاس ہوا کرتی ہے۔ وہ اپنے دور کی بہترین تصویر کشی کرتی ہے۔ ساج میں موجود اچھائیاں اور برائیاں سب ہمیں شاعری میں نظر آتی ہیں۔ جا ہلی دور کی جو بھی عربی شاعری ہم تک پہو خچ ہے وہ بھی اس دور کی بہترین عکاسی کرتی ہے۔جا ہلی دور میں عربوں کی شاعری پر اگر ہم نظر ڈالیس تو اس میں ہمیں ایسے اشعار زیادہ ملتے ہیں جن میں شاعر کے سیچ احساسات وجذبات کا اظہار نظر آتا ہے، جبکہ ایسے اشعار بھی ملتے ہیں جن میں الفاظ کی خوبصورتی و پختگی تو نظر آتی ہے کین معانی دمغا ہیم کی گر آئی نظر نظر نظر شعر کی روایت کا طریقہ ہی زیادہ تر رائح تھا اور اس کے لیے شعرا کا ہی ایک ایسا طبقہ بھی موجود تھا جو اس اہم فریضہ کو انجام دے رہا تھا۔

دنیا کی دوسری قدیم تہذیبوں میں ہمیں شاعری کی مختلف اقسام نظر آتی ہیں، جن میں چارقسموں کا خاص طور سے ذکر کیا جاتا ہے: رزمیہ شاعری، تمثیلیہ شاعری، طربیہ شاعری اور تعلیمی شاعری ۔ ان میں سے رزمیہ شاعری، تمثیلیہ شاعری، اور تعلیمی شاعری ہمیں قدیم عربی شاعری میں برائے نام ہی نظر آتی ہے۔ کیوں کہ طربیہ شاعری کا ہی رواج ان کے یہاں عام تھا۔ شعر جاہلی کے اہم موضوعات میں ہجائیہ شاعری، شعرالجماسہ فخر بیشاعری، مرثیہ گوئی، مدحیہ شاعری، غزلیہ شاعری اور وصفیہ شاعری خاص طور سے ذکر کیا جاتا ہے:

جابلی دورکا جونٹری سرمایہ ہم تک پہنچا ہے اس میں ہمیں نثر کی مختلف اصناف نظر آتی ہیں، جن میں قصے، محاورے، خطبے، اور کا ہنوں کی مسجع ومقفی عبارتیں خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔ جابلی دور میں نثر کو بحیثیت فن اس قدر استعال نہیں کیا گیا جس قدر شعرکو استعال کیا گیا۔ جابلی دور میں جس طرح شعر کے حوالے سے ذکر کیا جاتا ہے کہ چندعمدہ قصیدوں کولکھ کر خانہ کعبہ کی دیوار پر چسپاں کردیا جاتا تھا جنہیں معلقات کہاجا تا تھا، نثر کے حوالے سے اس قسم کی تحریروں کا کوئی پختہ ثبوت نہیں ملتا۔

جابلی دور کی نثر کی توثیق کے بارے میں وہی موقف اختیار کرنا بہتر ہوگا، جو اس دور کی طرف منسوب اشعار کے تیکن اختیار کیا جاتا

| کے مقابلے میں اپنے وزن وقافیہ کی وجہ سے تا دیر حافظہ میں محفوظ رہنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ |                                                                 |                                  |                                      |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------|--------------------------------------|--|
| 3.10                                                                                    | فرہنگ                                                           |                                  |                                      |  |
|                                                                                         | خَدِع                                                           | دهوکه باز ،فریبی                 |                                      |  |
|                                                                                         | ہانَ يہونُ                                                      | کم تر اور معمولی ہونا            |                                      |  |
|                                                                                         | ځر می                                                           | نيند                             |                                      |  |
|                                                                                         | صَدى                                                            | <i>گو</i> نج                     |                                      |  |
|                                                                                         | مُتَهْلِل                                                       | خوش وخرم                         |                                      |  |
|                                                                                         | ليل داج                                                         | تاريک رات                        |                                      |  |
|                                                                                         | جبال <i>مُر</i> ساة                                             | مضبوط اورتطوس بہاڑ               |                                      |  |
| 3.11                                                                                    | نمونے کے امتحا                                                  | نی سوالات                        |                                      |  |
|                                                                                         | ا۔جا،ملی شاعری کے                                               | موضوعات کیا کیا ہیں؟             |                                      |  |
|                                                                                         | ۲_ بحائیہ شاعری ۔                                               | مآپ کیا ش <u>جھتے</u> ہیں؟       |                                      |  |
|                                                                                         | س <sup>سیحع</sup> الکہان سے آ                                   | َپِ کیا <i>شجصت</i> ہیں؟         |                                      |  |
|                                                                                         | <sup>ہ</sup> ا۔ جاہلی شاعری کی روایت اور تدوین پرایک نوٹ لکھیے۔ |                                  |                                      |  |
|                                                                                         | ۵_قس بن ساعده الأ                                               | یادی کے بارے میں آپ کیا جا۔<br>` | نتے ہیں مختصراً تحریر <u>کی</u> جیے۔ |  |
| 3.12                                                                                    | مطالعہ کے لیے •                                                 | معاون كتابين                     |                                      |  |
|                                                                                         | ا۔ تاریخ الاا                                                   | دب العربي (العصرالجابلي)         | شوقی ضیف                             |  |
|                                                                                         | ۲_ تاريخ الا                                                    | دب العربي                        | عمر فروخ                             |  |
|                                                                                         | ٣_ تاريخ آد                                                     | اب العرب                         | مصطفى صادق الرافعي                   |  |
|                                                                                         | ۴۔ تاریخ الا                                                    | دب العربي                        | احمد حسن الزيات                      |  |
|                                                                                         | ۵۔ ادب العر                                                     | ب                                | ذَ <i>ب</i> يداحمد                   |  |
|                                                                                         | ۲۔ عربی ادب                                                     | ب کی تاریخ (جلداول)              | ڈاکٹرعبدالحلیم ندوی                  |  |
|                                                                                         |                                                                 |                                  |                                      |  |

ہے، یعنی اس دور کا جوبھی نثری سرمایہ ہم تک پہونچا ہے اس کی چھان پھٹک کرنے کے بعد ہی اس کی تصدیق وتوثیق کی جانی چاہیے، کیونکہ شعر نثر کے مقابلے میں اپنے وزن وقافیہ کی وجہ سے تا دیر حافظہ میں محفوظ رہنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔

(https://archive.org/details/TareekhEArabiAdab/page/n3)

4.1 مقصد

عرب معانثرے میں شاعری کو بہت اہمیت حاصل تھی۔ اچھے قصیدے کونہایت قدر کی نگاہ سے دیکھتے تھے۔ چنانچہ وہ اچھے قصائد کو کعبہ کی دیوار سے پااس کے پردے سے آویزاں کردیتے تھے۔اسی وجہ سے ان قصائد کو معلقات سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

مکہ چوں کہ تجارتی اور ثقافتی مرکز تھا ۔لہذا جب کوئی قصیدہ کعبہ میں آویزاں کیا جاتا تھا تو لوگ ان قصا ئدکو پڑھتے تھے اور دوسروں تک انہیں نقل کرتے تھے ۔ اس طرح وہ قصا ئدنہایت تیزی سے دور دراز علاقے تک پھیل جاتے تھے ۔ اس کی وجہ شاعر کی اور شاعر ک قبیلہ کی شہرت بھی پھیلتی تھی ۔انہیں عرب معاشرہ میں اس طرح عزت ومقام حاصل ہوتا تھا۔

معلقات کی تعداد میں اختلاف ہے۔ بعض تذکروں اور تاریخوں میں ان کی تعداد دس اور بعض میں نو اور بعض میں سات مذکور ہے ۔ بعض معلقات کے اشعار کی تعداد میں بھی اختلاف ہے ۔ کیوں کہ عربی ادب کی تاریخوں میں پچھ بعد میں ملائے ہوئے اشعار کا تذکرہ بھی موجود ہے۔

سبع معلقات کے سات شعرا ہیں اور وہ سی ہیں: ۱۔امرؤالقیس بن حجرالکندی۔ ۲۔زہیر بن ابی سلمی المزنی۔ ۲۔عمرو بن کلثوم الغلبی۔ ۲۔طرفہ بن العبدالبکر ی۔ ۵\_عنتر ہ بن شدادالعبسی۔ ۲۔لبید بن ربیعہ العامری۔ ۷۔حارث بن حلزہ الیشکر ی۔

ادب کے ماہرین اس بات پر متفق ہیں کہ امرؤالقیس کا قصیدہ خانۂ کعبہ پرآ ویز ال کیے جانے کے اعتبار سے فوقیت رکھتا ہے۔ اس کے بعد طرفہ، زہیر، لبید، عنتر ہ، حارث اور عمر وین کلثوم کے قصیدوں کو معلقات میں شامل ہونے کا شرف حاصل ہوا۔ نیز اس بات پر بھی ا تفاق ہے کہ بیر ساتوں قصیدے عکاظ کے میلے میں پڑھے گئے اور لبید کے ما سوا سب ہی شاعروں کی وفات بعثتِ نبوی سے پہلے ہو چکی تھی ۔

ض صعلوک کے لغوی معنی ہیں غریب اور نادار شخص ، جس کے پاس کچھ بھی نہ ہواس کی جمع صعالیک ہے، صعالیک شعرا جا، ملی زمانے کے وہ شعرا ہیں جوابینہ قبیلے کے اصول اور اقدار کی پابندی نہ کرنے کی وجہ سے قبیلے سے نکال دیے گئے۔ چنانچہ ان کوخانہ بدوش کی زندگ گزارنی پڑی، ان کی شاعری پر کیف اور اثر آفریں تھی، عربی ادب کی تاریخ ان کا ذکر کیے بغیر نامکمل رہے گی، ڈاکٹر شوقی ضیف نے اپنی کتاب ''العصر الجابلی'' میں لکھا ہے کہ صعلوک وہ څخص ہے جس کے پاس زندگی گزارنے کے لیے پچھ نہ ہو، بعد میں اس لفظ کی دلالتیں مختلف ہو گئیں، اور اس سے مراد وہ لوگ لیے جانے لگے جولوٹ مار کا کام کرتے تھے، بیالوگ امیر قبائل کولوٹ کرغریبوں کو مدد کرتے تھے، یہی وجہ ہے کہ ان کی شاعری میں شجاعت اور فخر کا پہلو غالب ہے۔

تجھر ات جابلی شاعری کے وہ سات قصائد ہیں جن کا شار معلقات کے بعد دوسرے طبقے میں ہوتا ہے جمھر ات کا واحد مجھر ہے، جھر کے لغوی معنی جمع ہونا جمع کرنا ،محکم اور ثابت کرنا ہے۔

لغوی معنی کے اعتبار سے بیہ وہ شعرا میں ہیں جن کا شار گوطبقۂ اولی کے شعرا یا صاحب معلقات میں نہیں ہوتا، مگر اپنی مقبولیت اور فنکاری میں وہ کسی بھی درج میں طبقہ اولی کے شعرا سے کم نہیں تھے، اپنے کمال فن کی وجہ سے وہ مقبول عام وخاص تھے، اس اکائی میں ہم انہیں دونوں قسم کے شعرا کے بارے میں پڑھیں گے۔

4.3 امرؤالقيس بن حجر الكندى 500-540 \_ حيات اور شاعرى:

بڑے کا م کے لیے ہے۔ والد کے قُل کا بدلہ لینے کے لیےا گلے دن قبیلے قبیلے پھرااوران سے مدد مائگی <sup>بو</sup>ض نے ساتھ دیا بعض نے معذرت کا اظہار کیا۔اپنے

میں پہونچا، تو قیصر نے اس کی خوب آ و بھگت کی اوراس کی مدد کے لیے ایک فوجی دستہ تیار کرایا، لیکن اس دوران ایک شخص طماح اسدی نے قیصر سے امرؤالقیس کے خلاف کچھ با تیں کہ دیں۔ قیصر نے بظاہر امرؤالقیس سے کچھ نہ کہا، بلکہ ایک قبابر کت کے لیے امروالقیس کو عطا کی اور کہا کہ اس کوزیب تن کرنا اور اپنے معاملات سے آگاہ کرتے رہنا، میہ بہت تیز قشم کے زہر میں بچھی ہوا تھا، جب امروالقیس نے اس کو پہنا، تو اس کے جسم پر چھالے پڑ گئے اور کھال پر بڑے بڑے آ جلے پڑ گئے اور ان میں پیپ بھر گیا۔ ان آبلوں کی وجہ سے اس کو ' ذوالقروح'' کہا جا تا ہے۔ آہ ستہ زہر اس کے خون میں سہا گیا اور وہ اس تکایف میں آخر میں مقام انقرہ میں دفن ہوا۔

امرد القیس بچین بی سے شعرد شاعری کا دلدادہ تھا، بلا کا ذہین تھا، جابلی دور کے طبقہ اولی کے شاعروں میں اس کا شار ہوتا ہے۔ موز خین اس کی شاعری کو دو حصوں میں تقنیم کرتے ہیں۔ پہلا حصہ والد کے انتقال سے پہلے اور دوسرا حصہ والد کے انتقال کے بعد۔ پہلے حصے میں وہ ایک عیاش، بفکر اور کھلنڈر نے نوجوان کی حیثیت سے نظر آتا ہے اور دوسرے دور میں باپ کے قصاص کا بوجھ اپنے کند موں پر لیے ہوئے نا قابل حصول امنگوں کی راہوں کا مسافر نظر آتا ہے۔ زندگی کی دونوں قسموں کی چھاپ اس کی شاعری میں جسکتی ہے۔ اس کی شاعری میں جسکتی ہے۔ بہوئے نا قابل حصول امنگوں کی راہوں کا مسافر نظر آتا ہے۔ زندگی کی دونوں قسموں کی چھاپ اس کی شاعری میں جسکتی ہے۔ اس کی شاعری میں جسکتی ہے۔ اس کی شاعری میں جسکتی ہے۔ اس کی شاعری میں میں نظری میں موئ نا قابل حصول امنگوں کی راہوں کا مسافر نظر آتا ہے۔ زندگی کی دونوں قسموں کی چھاپ اس کی شاعری میں جسکتی ہے۔ اس کی شاعری میں میں اسب استعمال، پیم سفر، پریث نوں کو جھیلنے اور محلکشی میں دلکشی، خیال میں نزائت، مضامین میں توع ، استعارات و تشیبہات کا عربی شاعر ہے جس نے محبوب کے کھنڈر پر کھڑے ہونے اور اس کی یاد میں آنسو بہانے کی رہم کو ایجوں پر کھی تھا۔ یہ پہلا کی طرح ڈالی ، عورتوں سے تعشین کی رہ معاشرے کو لوگوں سے ملنے جلنے کی وجہ سے دنیالات میں توسع پیدا ہو گیا تھا۔ یہ پہلا کی طرح ڈالی ، عورتوں سے تعشید کی کھڑے ہونے اور اس کی یا د میں آنسو بہانے کی رہم کو ایجاد کیا اور ذکر محبوب سے تشیبہ دی۔ اس کا کلام یا بلی دور کی بدوی تہذیب، معاشرت، رہم و روان اور دوسر کی اور کی رنگ کو شتر مرغ کے انڈ وں سے تشیبید دی۔ اس کا کلام

معلقے کی ابتدامحبوب کی جدائی پر آہ و بکا سے کرتا ہے۔ جب اس کے آثار سے گز رتا ہے، تو اس کی یاد میں اس کی آنکھوں سے آنسؤ وں کی جھڑی لگ جاتی ہے۔ گذشتہ معاشقوں کی یاد اس کوتڑ پادیتی ہے۔ اپنی مردانگی کا عریاں تذکرہ کرتا ہے۔ پھرعنیزہ کا تذکرہ کرتا ہے۔ اس ذیل میں '' دار طلحبل''،''لب و رخسار''،''زلف و کمر'' دغیرہ کا تذکرہ دکش پیرایے میں کرتا ہے۔ اس کے بعد جدائی کی کسک، تلاشِ یار میں سفر کی صعوبتیں، سفر کے رفیق گھوڑ بے کی خوبیاں، اس کی برق رفتاری اور چھر یرے بن کی رعنائی، دورانِ سفر کے مناظر، شکار پر گھوڑ بے کا چھلانگ لگانا، کڑکتی بجلیاں، جل تھل میدانوں اور پہاڑوں کی دکش تصویرکشی کرتا ہے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس کی کا نئات میں گھری نظرتھی۔ معلومات کی جارخچ:

4.4 زہیر بن ابی سلمی المز نع حیات اور شاعری

ز ہیر بن ابن سلمی کا تعلق قبیلہ مفتر کی شاخ قبیلہ مزینہ سے تھا۔ بیاور اس کا خاندان بنو غطفان کے علاقے میں سکونت پذیر ہے۔ ان کا علاقہ نجد میں آتا ہے۔ زہیر بن ابن سلمی کا شار جا ہلی دور کے تین بڑے شعرا میں ہوتا ہے، جن کو طبقہ اولی میں شامل ہونے کا امتیاز حاصل ہے۔ زہیر بن ابن سلمی کا درجہ اپنے دونوں حریفوں کے مقابلے میں نمایاں ہے۔ کیوں کہ زہیر بن ابن سلمی کے مزاج میں شامل ہونے کا امتیاز حاصل ہے۔ تھا اور اس کی شاعری ایک معلم اخلاق کی شاعری ہے۔ وہ کسی کی مدح و ذم اس میں موجود اوصاف کی وجہ سے کرتا ہے اور مبالغہ آمیزی سے حق الا مکان اجتناب کرتا ہے۔ اس کا کلام جنگ، نفرت اور امن و آشتی کے پیام سے پڑ ہے۔ اس کے کلام کی بلندی کی وجہ ہے کرتا ہے اور مبالغہ آمیز کی سے ت بہت غور دفکر کرتا تھا اور ترمیم و تنہ تھی ہوتا ہے ، نفر اور ان و آشتی کے پیام سے پڑ ہے۔ اس کے کلام کی بلندی کی وجہ ہے کہ وہ اس میں

ز ہیر بن ابی سلمی کے خانوادے میں شعرا کی بہتات تھی۔ زہیر بن ابی سلمی کا حقیقی باپ ابوسلمی ربیعہ بن رباح ، سوتیلا باپ اوس بن حجر، ماموں بشامہ بن غدیر، دونوں بہنیں سلمی اور الخنساء، دونوں بیٹے کعب اور بجیر ، پوتا عقبہ بن کعب اور پڑ پوتا العوام بن عقبہ بھی نے شاعری میں نام پیدا کیا۔

جابلی دور میں عبس و ذبیان دوقبیلوں کے درمیان جنگ کا سلسلہ تھا، بیلڑائی سرزمینِ عرب پر داخس وغیر اء کے تاریخی نام سے موسوم ہے۔جس میں ہزاروں جانیں گئیں، بے شار بچوں کے سرسے باپ کا سابیہ اٹھا اور انگنت عورتیں ہیوہ ہوگئیں۔تو دوسری طرف شعر و شاعری کے لیے نئے میدان کھلے، جن میں فخر، ہجواور انتقامی جذبات کو ہوا دینے والے اشعار کی کثرت ہوئی اور اس سے جابلی ادب مالا مال ہو گیا۔ قبیلہ عبس و ذبیان میں داحس وغبر اء کی لڑائی چالیس سال تک چلتی رہی اور اس کی جھینٹ ہزاروں لوگ چڑ ھے، اس وقت قبیلہ ذبیان کے دو رحم دل سرداروں ہرم بن سنان اور حارث بن عوف کو اپنی قوم کی تباہی پر رحم آیا اور انہوں نے اپنی کوششوں سے دونوں فریقوں کے درمیان صلح کرادی اور مقتولین کے خوں بہا کے طور پر تین ہزاراونٹ اپنی طرف سے ادا کیے۔اس طرح بیلڑائی ختم ہوئی ۔

ز ہیر بن ابی سلمی ان سرداروں کی امن پیندی سے بہت متاثر ہوا اور اس نے اپنے معلقے میں ان کی مدح سرائی کی اور ان کی فیاضی کو اثر انگیز انداز میں پیش کیا۔خاص طور سے 'نہر م بن سنان' کی توصیف میں بہت سے اشعار کہے، ہرم بن سنان ز ہیر بن ابی سلمی کی مدح سے ب انہا خوش ہوا اور اس نے قشم کھائی کہ زہیر بن ابی سلمی جب بھی اس کی ثنا خوانی کرے گا یا اس سے کسی چیز کا طلب گار ہوگا یا صرف اس کو سلام ہی پر اکتفا کرے گا تو وہ اسے غلام یا لونڈ کی یا گھوڑ ا انعام میں عطا کرے گا۔ ہرم بن سنان کے اس طر نِ<sup>2</sup>مل سے ز ہیر بن ابی سلمی اس کی دادو دہش اور عطیات لیتے لیتے اُسے شرمندگی کا احساس ہونے لگا، وہ جب بھی کسی مجمع میں ہرم بن سنان کو دیکھتا تو بے ساختہ پک سلام ہو، سوائے ہرم بن سنان کے اور آپ میں جو سب میں بہترین تھا میں نے اسی کو مشتنی کر دیا ہے۔

ز ہیر بن ابی سلمی صاحب عقل وشعور ، اصابتِ رائے رکھنے والا ، زہد و ورع کامجسم ، امن و آشتی کا دلدادہ اور اللہ اور یومِ آخرت پر یقین رکھنے والاتھا، وہ ہجرت سے پہلے فوت ہو گیا۔تاہم اس کے دونوں بیٹوں بجیر اور کعب نے صحابی ہونے کا شرف حاصل کیا۔اس کی شاعری پیچیدہ ، غریب اور مشکل الفاظ سے پاک ہے۔ وہ تھوڑ نے الفاظ میں کثیر معانی بیان کرنے پر قادر تھا۔وہ اپنی شاعری کو بنا سنوار کر پیش کرتا تھا، اسی لیے اس کو تعبید الشعر ''کہتے ہیں۔ اس کے بعض قصائر کہ تولیات 'کہلاتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ بیان کی جاتی ہونے کا شرف حاصل کیا۔ اس کی شاعری تھا، پھر چار ماہ اس کی نوک پلک سنوار نے میں لگا رہتا تھا، اس کے بعد چار مہینے خاص شعر اکے سامن کی جاتی ہے کہ دوہ ایک قصیدہ چار ماہ میں کہتا ایک قصیدہ کمل کر کے لوگوں کو سنا تا تھا۔

ز ہیر بن ابی سلمی کا معلقہ میمیہ ہے۔ یہ بحر طویل میں ہے۔ اس کا مرکزی مضمون حارث بن عوف اور هرم بن سنان کی مدح ہے۔ جنہوں نے عبس و ذبیان کی تباہ کاریوں کا خاتمہ کرا کر ان کے مابین صلح کرائی تھی۔ شاعر ان کے فعل سے متاثر ہوتا ہے اور معلقے کی صورت میں ان کو خراج تحسین پیش کرتا ہے۔ جابلی روایت کے مطابق معلقے کی شروعات اپنی مطلقہ بیوی ام او فی کی تشبیب سے کرتا ہے۔ اس کے بعد گریز کر کے ان سرداروں کی تعریف میں رطب اللسان ہوجا تا ہے جنہوں نے عبس و ذبیان کے نتوں چکاں طویل معر کے کواپتی سے کرتا ہے۔ اس کے بعد گریز کر ذیل میں جنگ کی ہولنا کی سے نفرت پیدا کرنے کے لیے اس کی تصویر شی خوفناک اندز میں کرتا ہے۔ معرف اور طویل معرب کوا زندگی کے مشاہدات کا تذکرہ کرتا ہے اور ان میں آفاقی نقطہ نظر کے احساسات کی تر جمانی کرتا ہے۔ معلقہ کو بات اور اس

ز ہیر بن ابی سلمی ایک سلیقہ منداور ہنر مند شاعرتھا۔اس کی زمزمہ سازی کا گہراا تر عربوں کی معاشرتی زندگی پر پڑااور عرب کے نامور مغیبو ں نے اس کوخوب گایا۔

ز ہیر بن ابی سلمی کا کلام سلیس اور صاف شیریں پانی کی طرح ہے، جو پڑھنے والے کو سیراب کرتا ہے۔ اس کے مضامین میں پا کیزہ اور صاف ستھری با تیں پائی جاتی ہیں، جس سے اس کے کلام میں عفت مآبی کی شان پیدا ہو گئی ہے۔ بعض دوسرے جا ہلی شعرا کے کلام میں بھی حکمت و دانائی کی با تیں پائی جاتی ہیں ، لیکن ز ہیر بن ابی سلمی ان سے متاز نظر آتا ہے۔ کیوں کہ اس کے کلام میں جنگ کی ہولنا کی ، اخلاقِ

عمرو بن کلثوم کا تعلق قبیلۂ تغلب سے تھا۔ اس کا باپ کلثوم اپنی قوم کا سردارتھا۔ اس کی ماں عرب کے نامور سردار اور معروف شاعر مہلہل کی دختر تھی۔عمرو بن کلثوم اپنی غیر معمولی ہمت و شجاعت کی وجہ سے شیرِ عرب کے لقب سے مشہورتھا، اس کی کنیت ابوالاسودتھی ، پندرہ سال کی عمر میں اپنے قبیلے کا سردار منتخب ہوا۔ اس کی طبیعت شعر گوئی کے لیے موز وں تھی اور ذہن رسا تھا، بیدا پنے ایک قصیدے کی وجہ سے لازوال شہرت کا حامل ہو گیا۔

عمرو بن کلتوم کا خاندان جزیرہ فرات میں رہائش پذیر تھا، تغلب اور بکر بن واکل کے قبیلوں میں ایک لیے عرصے تک جنگ رہی، اس کا نام جنگ بسوس ہے۔ اس جنگ کی وجہ سے ان قبائل میں اکثر جھڑ پیں ہوتی رہتی تھیں ۔ ان کے درمیان جرہ کے بادشاہ نے صلح کرا دی، ایک موقع پر غلاموں کے معاطے میں نزاع پیدا ہوا تو دونوں قبیلے تصفیے کے لیے بادشاہ عمر بن ہند کے پاس گئے۔ اس موقع پر قدیلہ کر کا شاعر حارث بن حلوہ الیشکر کی اٹھا اور اپنا معروف قصیدہ اپنے قبیلے کی تعریف میں پڑھا، اس سے بادشاہ کا جھکا وقدیلہ کر بن واکل کی طرف ہوگیا۔ اس پر عمرو بن کلتوم وہاں سے ناراض ہوکر ذکل گیا۔ بادشاہ جرہ کو کی تعریف میں پڑھا، اس سے بادشاہ کا جھکا وقدیلہ کر بن واکل کی طرف ہوگیا۔ اس پر عمرو بن کلتوم وہاں سے ناراض ہوکر ذکل گیا۔ بادشاہ چرہ کو کو عمرو بن کلتوم کی بیروش پر سا سے بادشاہ کا جھکا وقد بند کر بن واکل کی طرف ہوگیا۔ اس پر عمرو بن کلتوم وہاں سے ناراض ہوکر ذکل گیا۔ بادشاہ چرہ کو کو عمرو بن کلتوم کی بیروش پر سا سے بادشاہ کا جھکا وقد بند کو کا ساجر اس پر عمرو بن کلتوم وہاں سے ناراض ہوکر ذکل گیا۔ بادشاہ چرہ کو کو عمرو بن کلتوم کی بیروش کر نے اور اس کورسوا کرنے کا پلان بنایا اور اپنے حاشیہ شینوں سے دریا فت کیا کہ کی ایسے عرب کو جانے ہو، جس کی ماں میر کی ماں کی خدمت کر نے میں ہتک محسوں کر ہے۔ انہوں نے عمرو بن کلتوم کی ماں پلی کا نام بتایا، بادشاہ نے وجہ پر چھی، تو انہوں نے جو اب دیا کہ اس کا با ہن شہور شاعر مہلہل بن رہیچہ ہے۔ اس کا ما موں کلیہ بن واکل ہے جو عمرو بن کلتوم کو طنے کی دعوت دی کہ وہ اپنی والدہ کی معیت میں آئے عمرو بن عمرو بن كلثوم اس معلقے كى شروعات ساغروساقى كەذكر سے كرتا ہے۔اس كے بعد محبوبہ كے صن اوراس كے فراق كا تذكرہ كرتا ہے۔ پھر چيرہ كو مخاطب كركے اپنى قوم كى معركة آرائيوں اوران كے جان ليوا حملوں كا ذكر درازكرتے ہوئے آخرتك چلاجا تا ہے۔عمرو بن كلثوم نے اپنا يہ تصيدہ عكاظ كے ميلے ميں سنايا تو اسے اس سال كے ہمترين قصيد كے لقب ملا۔ اس قصيد كو بہت شہرت حاصل ہوئى اور قبيلة تغلب كے لوگوں نے اس كو تر نِے جاں بناليا۔

عمرو بن کلثوم کا معلقہ دوسرے معلقات کے مقابلے میں زبان و بیان کے اعتبار سے سہل ہے اور اس میں ایسی سلاست ہے کہ جب کوئی اسے شروع کرتا ہے تو پڑھتا ہی چلا جا تا ہے، یہاں تک کہ قصیدےکوختم کیے بغیر اسے نہیں چھوڑتا ہے۔

4.6 طرفه بن العبد البكري: حيات اور شاعري

طرفہ بن العبد کے باپ کے انتقال کے بعد اس کے چچاؤں نے اس پرتوجہ نہ دی۔اس کی ماں "ور دہ ؓ اپنے بچوں کے ساتھ سمپری کی حالت میں زندگی گزارر ہی تھی ،اس سے طرفہ کے معصوم دل پر چوٹ لگی ،اس نے اپنے چچاؤں کی ہجو میں پچھا شعار کہہ دیے۔

طرفہ بن العبد نے لہودلعب میں زندگی گزاری، اس کا ہاتھ کھلا ہوا تھا ، اس کو جو کچھ میسر آتا تھا ، اس کو دوستوں کی محفلوں میں خرچ کردیتا تھا،طرفہ کی ہمشیرہ عبد عمرو بن بشر سے منسوب تھی ، جو بڑا نامی سردارتھا، حیرہ کے بادشاہ عمرو بن ہند کے درباریوں میں بڑا معزز تھا۔ بیوی کے ساتھ اس کا سلوک اچھا نہ تھا۔ بہن نے شوہر کی بدسلوکی کا تذکرہ اپنے بھائی طرفہ سے کیا،طرفہ نے اپنے بہنوئی کی جو میں کچھ اشعار کے، جو زبان زدہو گئے۔ان اشعار میں اس کے کھانے کی کثرت اور زنانہ پن پر بھی پتیاں کسی گئی تھیں۔ شعرائے حیرہ کے بادشاہ کے دربار میں حاضر ہوتے، اس کی شان میں مدحیہ قصیدے پڑھتے اور انعام سے نوازے جاتے۔جب طرفہ نے عیش وطرب میں اپنا تمام مال اڑادیا،تو بیا پنے ماموں متلمس کے ساتھ عمرو بن ہند کے دربار میں پہونچا، بادشاہ نے دونوں ماموں، بھانجے کی خوب آ وُبھگت کی اورا پنے بھائی قابوس بن ہند کا مصاحب بنادیا،قابوس عمرو کے بعد بادشاہت کے لیے نامزدتھا۔

طرفہ يتيم ہونے کے بعد اعزہ وا قارب کی قساوت قلبی کا شکار ہو گیا، اور گھر کی رہائش کو خیر باد کہہ دیا اور آزاد ماحول میں زندگی کی رنگينيوں کا مزہ لينے کولگا، اس زمانے میں اس کے بھائی معبد کے بہت سے اونٹ لاپتہ ہو گئے جو تلاش بسیار کے بعد بھی نہ طے تو طرفہ اپنے پچازاد بھائی ما لک کے پاس گیا کہ وہ معبد کے اونٹوں کو ڈھونڈ ھنے میں اس کا ساتھ دے،لیکن ما لک نے اس کو تھڑک دیا اور کہا پہلے تو تم کو اونٹوں کی فکر نہ ہوئی تو اب ان کے کھوجانے کے بعد تمہاراغم کرنا کیسا ہے؟ طرفہ کے دل کو ما لک نے اس کو تھڑک دیا اور کہا پہلے تو تم کو چان پیدا ہوا اور اس جذباتی اشتعال میں اس نے بعد تمہاراغم کرنا کیسا ہے؟ طرفہ کے دل کو ما لک کے جو اب سے طیس پیچی ، اس کے جذبات میں پانٹی اس جنہ ہوئی تو اب ان ہے کھوجانے کے بعد تمہاراغم کرنا کیسا ہے؟ طرفہ کے دل کو ما لک کے جو اب سے طویل ہے۔ اس کے جذبات میں پانٹی اس چاہ میں اس اس نے سے معلقہ کہا۔ اس کا معلقہ دالیہ ہے اور سے معلقات میں سب سے طویل ہے۔ اس میں ایک سو

معلقہ کی شروعات عربی شاعری کے رواج کے مطابق محبوبہ خولہ کے پڑاؤ کی جگہ بچ نشانات کے تذکر سے سر کا ہے وہاں شاعر خود کو ماضی کی یا دوں میں سونپ دیتا ہے اور جذبات کی رو میں بہ کر محبوبہ کے کوچ کے منظر کو تفصیل سے بیان کر تا ہے اور اس ذیل میں محبوبہ کے سرا پا کی تعریف انو کھی تشبیبہات سے بیان کر تا ہے جو دلوں کے تاروں کو چھنجھنا دیتے ہیں اس کے بعد محبوبہ کی اوٹٹی کی توصیف بیان کر تا ہے اور انٹٹی کی تشریح اعضا کے ضمن میں ایسی اچھوتی تشبیبیس تراشتا ہے جو کہیں نہیں ملتی ہیں ، اس کے بعد محبوبہ کی اوٹٹی کی توصیف بیان کر تا ہے اور انٹٹی کی تشریح اعضا کے ضمن میں ایسی اچھوتی تشبیبیس تراشتا ہے جو کہیں نہیں ملتی ہیں ، اس کے بعد اپنی صفات فخر کے انداز میں بیان کر تا ہے اور انٹٹی مرد میدان بھی ہے اور رند میکدہ بھی، کڑے وقت میں قد بیلہ کا دفاع کر نے والا بھی ، مظلوم کا دادرس اور بے دریغ اونٹ ذیخ کر کے مزورت مندوں کو کھلانے والا بھی، بیا شعار اس کو لا فانی بناتے ہیں اور آخر میں حکمت و دانائی اور فلسفہ اخلاق کی طرف رجوع کر تا ہے اور نہا یت سادہ

طرفہ موت و حیات کے فلسفے کوانو کھے انداز میں پیش کرتا ہے، جولوگ دنیا اور اس کی فنائیت اور سرمسق کی زندگی جینے پر اس کونشانہ بناتے تھے، ان کو جواب دیتا ہے کہ زندگی ختم ہونے والی ہے، دنیا میں بیشگی ممکن نہیں ، ایک دن موت اپنا شکنجہ کس لے گی ، لہذا موت سے پہلے اپنے مال و دولت سے فائد ہ اٹھا لوا ورعیش کوشی میں اس کو خرچ کر ڈالو کیونکہ موت آکر تمام چیز وں سے ہمیں دور کر دے گی ، پھرزندگانی کا فلسفہ بیان کرتا ہے کہ موت بخیل اور تخ دونوں کو آتی ہے، دونوں قبر میں اید کی نیند سوجاتے ہیں اور مٹی کے ڈھیروں میں د جرکر دے گی ، پھرزندگانی کا فلسفہ سخی دونوں کے مال کو چن لیتی ہے اور زندگی ایک ایسا بیش قیمت خزانہ ہے جو ہر شب گھٹتا ہے، اور گرد ن ڈیانہ جس کو روز انہ گھٹاتے رہیں وہ گھٹتے تحقی دونوں کے مال کو چن لیتی ہے اور زندگی ایک ایسا بیش قیمت خزانہ ہے جو ہر شب گھٹتا ہے، اور گرد ش زمانہ جس کو روز انہ گھٹاتے رہیں وہ گھٹتے گھٹتے ختم ہوجا تا ہے اور موت کا معاملہ ڈھیلی رہی کی طرح ہے ، جس کے دونوں کنار کی خوں کے ہیں ہوں میں د جر ہے ہیں اور موت بخیل و

اس طرح کی بیثار خصوصیات اس کے معلقہ کو دوسروں سے ممتاز کرتی ہے۔افسوس میہ ہے کہ موت نے اس کو موقعہ نہ دیا اور جوانی میں اس کا انتقال ہو گیا۔ اس لیے اس کی طرف منسوب کیے جانے والے اشعار کی تعداد قلیل ہے۔ اس کا ایک چھوٹا سا دیوان ہے۔جس میں اس کے کہے ہوئے متفرق اشعار موجود ہیں۔ جمع کرنے والے نے ان کو جمع کرنے میں سخت محنت سے کا م لیا ہے۔

عفتر ، بن شداد کا تعلق بنوعس سے تفا۔ اس کی ماں "ذیبید " ایک عبشی کنیز تھی۔ عشر ہ کی پیدا کش اس لونڈ کی کے بطن سے ہوئی، عشر ہ کو سیا ہ رنگ ما پنی ماں سے درثے میں لمی عربوں کا دستور تھا کہ جوادالا دباند کی کے پید سے پیدا ہوتی تھی ، اس کو تھی غلام کا درجہ ملتا تھا ادر اس سے غلام مور ہے ملتا تھا ادر اس سے غلام مور ہے ملتا تھا در جالتا تھا ادر اس سے غلام مور ہے میں لمی عربوں کا دستور تھا کہ جوادا دباند کی کے پید سے پیدا ہوتی تھی ، اس کو تھی ، عربوں کا دستور تھا کہ جوادا دباند کی کے پید سے پیدا ہوتی تھی ، اس کو درجہ ملتا تھا ادر اس سے غلام مور ہے ہوئی کی خدم خلاموں کے بہت سے کام سے ۔ اس پر مستزاد محقوق اور اور نوٹوں کی گھر بانی کی خدمت بھی ای کی در حقوق ، اس کو تھی اور کند وہ اور اور نوٹوں کی گھر بانی کی خدمت بھی ای کی در حقوق ، اس کو این سے اور گفت اور کنیز زادہ ہونے کا طعند تھی دیا جاتا تھا، ان تما کا کا بتیجہ بی اور نوٹوں جرب اور شد سواری میں مہارت حاصل کی اور نا مور شوجاع سمجا جانے لگا، ایک مرتبہ کسی قلیلے نے عبسیوں پر دھادا بول دیا اور نا کے اور نوٹون جرب اور شد سواری میں مہارت حاصل کی اور نا مور شوجاع سمجا جانے لگا، ایک مرتبہ کی قبیلے نے عبسیوں پر دھادا بول دیا اور ان کے اور ن اور گوڑ سے ہوگا لے گئے، اس موقعہ پر عشر ہ کی جند ہی جو تلہ میں اپنی ہڑ دیت کی آ ثار دیکھی ختر ہ ای کی زمدگی کی راہ الگ کا لی اور نا مور خلی شر اور خلی خلی میں اپنی ہڑ دیت کی آ ثار دیکھی ختر ہ ای کن دیا کہ حسن الحکن پندا کی پر علا ہو ہ ، میں اور ن پر علی میں اور نا کی مور ہوں کی مور ہوں کی مور نا دور نون جرب میں مور کی میں میں میں دی ہوں کی دور ہوں کی مور نا کی میں میں پر عمل ہی ہو ہوں کی مور ہی کی میں میں پر عمل ہی ہو گئی اور ہوں ہوں کر مور کی مور ہوں کی ہوں کی مور ہوں کی ہوں کی ہو میں ہوں کی ہو ہوں کی مور ہوں کی ہوں کی مور ہوں کی ہوں کی مور ہوں کی مور ہوں کی مور ہوں کی مور کی مور کی مور ہوں کی ہوں کی مور کی مور ہوں کی مور ہوں کی مور ہوں کی مور ہی موں کی مور ہوں کی مور ہی کی مور ہی کی ہوں کی مور ہی ک

عنتر ہ بن شداد کوسپہ گری میں مہارت اور قبیلہ عبس کے نو جوانوں میں نمایاں مقام حاصل کرنے کی وجہ یہ بیان کی جاتی ہے کہ عنتر ہ کو اپنی چچازاد بہن "عبلہ" سے محبت ہوگئی، اس نے چاہا کہ اس کا چچا اس کواپنی دامادی میں لے لے، اس کے لیے اس نے جاہ وحشم کے حصول اور بہا دری میں نام پیدا کیا، لیکن چچا کو اس کے غلام ہونے کی وجہ سے مامل ہا۔لیکن جب اس کے باپ نے اس کو آزاد کردیا، تو اس کے چچا نے اپنی بیٹی "عبلہ" سے بخوش اس کی شادی کردی۔ چنا نچہ جب ہم عنتر ہ سے خامل ہا۔لیکن جب اس کے باپ نے اس کو آزاد کردیا، تو اس کے چچا نے روکھی پھیکی انداز کی ملتی ہے۔لیکن جب اس کو آزادی مل گئی اور غلامی کے دور کی شاعری کا جائزہ لیتے ہیں، تو ہمیں اس دور کی شاعری روکھی پھیکی انداز کی ملتی ہے۔لیکن جب اس کو آزادی مل گئی اور غلامی کا طوق اس کی گردن سے اتر گیا تو اس میں ہمت و جواں مردی بھر گئی اور اس کے ساتھ عبلہ کی محبت کے طوفان نے اس کے دل میں بیجانی کیفیت پیدا کردی۔ اس کے اش وات میں ہمت و جواں مردی بھر گئی اور

عنتر ہین شداد کے معلقہ کہنے کی وجہ بیہ مذکور ہے کہ قبیلہ عبس کے ایک شخص نے اس کو کالے پن اور عبشی ماں کا طعنہ دیا، تو عنتر ہ کہا کہ تمہمارا اور میرا کوئی مقابلہ نہیں ہے۔ کیوں کہ میں جنگوں میں بے دھڑک کو دپڑتا ہوں، کسی کے سامنے دستِ سوال دراز نہیں کرتا ہوں، مالِ غنیمت میں سے بے دریغ لوگوں کے درمیان تفسیم کرتا ہوں۔ اس پرعبسی نے کہا کہ میں تم سے اچھے شعر کہتا ہوں۔ عنتر ہ نے جوابا کہا کہ تم کو جلد معلوم ہوجائے گا کہ کون اچھے اشعار کہتا ہے۔ چنانچہ دوسرے ہی دن اس نے اپنا بیدلا ثاق فی معلقہ نظم کیا اور لوگوں کو سنایا تو اس کے خالف کا منہ بند ہو گیا۔ جس کو بعد میں سونے کے پانی سے کھر کر کعبہ شریف کے اندر لڑکایا گیا۔

عنتر ہ بن شداد کا معلقہ بحر کامل میں ایک میمیہ قصیدہ ہے۔ اس کے اشعار کی تعداد میں اختلاف ہے، جو پچھتر سے پچا تی تک بتائی جاتی ہے۔قصید سے کی شروعات عرب کے شعرا کے دستور کے مطابق تشبیب سے ہوتی ہے۔ اس کے بعد محبوبہ کے حسن اور بعض اعضا کی توصیف کی گئی ہے۔ پھر محبوبہ کے قیام گاہ سے کوچ کرنے کی حالت اور اس کو لے جانے والی اومٹنی کے اوصاف کا ذکر کرتا ہے۔ اپنی خوبی بیان کرتا ہے کہ وہ بھی ظلم نہیں کرتا ہے اور نہ کوئی اس پر ستم کرنے کی حالت اور اس کو لے جانے والی اومٹنی کے اوصاف کا ذکر کرتا ہے۔ اپنی خوبی بیان کرتا ہے کہ وہ بھی ظلم نہیں کرتا ہے اور نہ کوئی اس پر ستم کرنے کی مالت اور اس کو بے جانے والی اومٹنی کے اوصاف کا ذکر کرتا ہے۔ اپنی خوبی بیان کرتا ہے چوڑ تا ہے۔ پھر محبوبہ کے قیام گاہ سے کوچ کرنے کی حالت اور اس کو اسے جانے والی اومٹنی کے اوصاف کا ذکر کرتا ہے۔ اپن خوبی بیان کرتا ہے یہ وہ کرتا ہے اور نہ کوئی اس پر ستم کرنے کی ہمت کر سکتا ہے۔ وہ شراب پیتا ہے ۔ لیکن تہذیب و شرافت کا دامن ہا تھ سے نہیں چوڑ تا ہے۔ پھر اپنی شجاعت کے کارنا موں کا ذکر کرتا ہے اور اپنی محبوبہ سے مخاطب ہو کر اپنی جو انمر دی ، بلانوشی اور جو دوستا کا تذکرہ کرتا ہے اور سیسلہ در از ہوتا ہے پھر اپنی شام اخلاق و کر دار کا ذکر کرتا ہے اور اس کو اپنی طرف مائل ہونے کی ترغیب دیتا ہے ۔ عنتر ہ کے معلقے کے الفاظ

عنتر ہبن شداد کو بہت طویل عمر عطا ہوئی، بڑھاپے نے اس کی طاقت سلب کرلی، وہ قبیلہ بنوطے کے ساتھ ایک معر کہ میں قید کرلیا گیا اور دشمنوں نے اسے قتل کردیا، بیدوا قعہ 615 کا ہے اور بعض نے 600 تحریر کیا ہے۔

4.8 لبيدين ربيعه العامري حيات اور شاعري

لبید بن ربیعہ نام، ابوعیل کنیت، مصری قبیلہ بنو عامر کا ہردل عزیز اور مشہور شاعر تھا۔ بیزمانہ کے اعتبار سے " مخصوم " یعنی زمانہ جاہلیت اور زمانہ اسلام دونوں سے فائدہ اٹھائے ہوئے ہے۔لیکن ان کی شاعری کا اکثر حصہ جابلی دور کی یادگار ہے۔ اس لیے ان کا شمار جابل شعرا میں کیا جاتا ہے۔ ان کے والد ربیعہ اپنی داد و دہش اور غربا نوازی کی وجہ سے " ربیع المقتورین " تلک دستوں کی بہار کے نام سے جانا جا تا تھا اور چچا ہو براء عام بن ما لک قبیلہ مصر کا بھا در شہوار " ملاعب الأسنية "کہلا تا تھا اور ماں بنوس سے شعر گوئی کا ذوق رکھتے تھے۔ بی فطری ذوق آ ہت ہ آہت ہ پروان چڑ ھتا رہا اور یہ بلند مرتبہ شعرا میں شار ہونے لگے۔ ایک روایتی صحرانتین کی زندگی گزاری۔ ان کے کلام کا بیشتر حصہ حکمت ودانش اور پندون صححت سے لبریز ہے۔ بید وسیم، باعزت، لوگوں کے ساتھ سلوک کرنے والے، دریا دل اور تحمل مزاج تھے۔ زمانہ جاہلیت میں ان کی شاعری اور شہ سواری کی شہرت تھی ، کلام ربانی کی اثر انگیزی سے متاثر ہوئے اور صحابیت کا شرف حاصل ہوا۔ اس شرف کی وجہ سے عربوں میں ان کی عزت بہت بڑھ گئی ، لبیڈ کو عرب کے "معموین" میں شار کیا گی ہے۔ اسلام کے ساتھ سلوک کرنے والے ، دریا بعد شاعری کے بجائے قرآن سے شغف بڑھ گیا، اس کو حفظ کیا اور اس کی تلاوت اور اس پڑھل کر نے میں اپنے کو گا دیا ہے ک

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے اپنے زمانۂ خلافت میں کوفہ کے شعرات اسلام کے متعلق کچھا شعار لکھنے کی فرمائش کی ، تو انہوں نے تحریر کر دیئے کچریہی مطالبہ حضرت لبید سے بھی کیا گیا، تو آپ نے معذرت کر دی اور سورہ بقرہ کی آیات تحریر کر بے بچوادیا اور کہا کہ اس کلام کی موجودگی میں میں اشعار نہیں کہ سکتا " قد آبد لنہی اللہ بال شعر مسور ة البقر قو آل عمر ان " یعنی اللہ نے سورہ البقرہ اور سورہ آل عمر ان شعر کے بدلہ میں عطا کر دیئے ہیں۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے بہت مسرت کا اظہار کیا اور ڈھائی ہزار دینار وظیفہ مقرر کردیا اور ایک طویل عمر گذارنے ک بعد حضرت معاویہ صرضی اللہ عنہ کے زمانہ خلافت میں اپنے رب سے جاملے، رضی اللہ عنہ ورضوا عنہ۔

اوركها: اف لهذا الغلام لقد حبث عليّ الطعام.

بادشاہ نے دونوں کو خاموش رہنے کی تلقین کی ۔اس کا دل رہیج سے پھر گیا اور اس نے عامریوں کی تو قیر کی اور اپنی قربت عطا کی اور ان کو بخشش دے کر رخصت کیا۔

ادھرر بنج بن زیاد بھی بادشاہ سے رخصت ہوکر گیا اور زندگی بھر دوبارہ ادھر کا رخ نہ کیا ، تا ہم نعمان نے اسے تسلّی کا خط کھر بلایا لیکن رئیچ نے جواب دیا کہ جو بات آپ کے دل میں آچکی ہے۔اس کی تلافی ممکن نہیں ہے۔اس کی صفائی کے لیے میں اپنا ستر کھول کر آپ کو دکھا ؤں سی میرے لیے ناممکن ہے۔لہذا میری طرف سے معذرت قبول کیچیے۔اس طرح قبیلہ بنوعا مرابین مخالف سے ہمیشہ کے لیے چھٹکارہ یا گئے۔

اس وافتح کی شہرت پورے عرب میں ہوگئی اورلبید کولوگ بطور شاعر جانے لگے اور اس کے بعد لبید کے چھوٹی بڑی ہر قسم کے قصیدوں کا سلسلہ شروع ہوگیا۔ ایک بار نابغہ ذبیانی نے لبید کو بادشاہ کے یہاں دیکھا، تو اس کی آنکھوں میں نابغہ کو شاعری کی رمتی محسوں ہوئی، اس پر نابغہ نے پوچھا کہ کیاتم کچھ کہتے ہو، جواب میں لبید نے اپنے کچھا شعار اس کو سنایا، تو نابغہ نے خوش ہوکر کہا کہ جاوتم قبیلہ قیس کے سب سے بڑے شاعر ہو۔

لبید بن ربیعہ عامری کی شاعری اس کی زندگی کی منہ بولتی تصویر ہے۔ ناقد ین ادب کا بیان ہے کہ لبید کی شاعری کے سلسلے میں فیصلہ کرنے کے لیے اس کا معلقہ اور اس کی رثائی شاعری معاون ہے۔لبید نے کم عمری ہی سے شعر وشاعری کے میدان میں قدم رکھا۔ یہ بہت خود دار تھے۔ اس لیے شاعری کوغم روز گارنہیں بنایا۔ اس کی شاعری میں تفاخر کا احساس، بسالت، سخاوت، پڑوسیوں کی معاونت اور قبیلے کی تو قیر کا پاس، جوش میں ہوش کا غلبہ عقید ہے کی نظافت، پندونصائح، الفاظ میں تمکنت اور اس میں تگینے کی طرح جڑا ؤ پائے جاتے ہیں۔ مریفے میں ایک دکھ کے مارے ہوئے غم سے نڈ ھال انسان کے جذبات کی عکامی اثر انداز اسلوبِ بیان اور دل کے تاروں کو صحیحا دینے والے الفاظ میں پایا جا تا ہے۔ اس کے معلقہ میں الفاظ پرشکوہ اور اسلوب میں البیلا پن ہے۔ اس میں باد یہ نشیوں کی زندگی کی جھلکیاں اور ان کے اخلاق و عادات کی تیک

لبید بن ربیعہ عامری کے معلق میں اٹھاتی اشعار پائے جاتے ہیں۔ یہ ایک میمیہ قصیدہ ہے اور برطویل میں ہے۔ اس کے مضامین روایتی ہیں۔لیکن اسلوب میں نیاین ہے۔قصیدے کی شروعات تشبیب سے ہوتی ہے۔محبوبہ کے اجڑے دیار کا ذکر غم ناک انداز میں کرتا ہے۔اس کے بعد اپنی اؤٹنی کی صبا رفتاری کا تذکرہ کرتا ہے۔ اس کی برق رفتاری کو گورخراور نیل گایوں سے تشبیہ دے کر حیوانی زندگی کی جیتی جاگتی تصویریں پیش کرتا ہے۔ اس کے بعد اپنی زندگی کے لذیذ مشغلوں کے ضمن میں اپنی سخاوت اور قوت و شوکت کا ذکر کرتا ہے۔ اس میں

لبید بن ربیعہ عامری کو معلقات کے شعرا میں سب سے کم سن اور موت کے استقبال میں سب سے آخری شخص شار کیا گیا ہے۔ معلومات کی جارخی:

4.9 حارث بن حلزه اليشكري: حيات اور شاعري

ابوالظلیم حارث بن حلزہ قبیلہ بکر کا شاعر تھا۔اس کوبھی عمرو بن کلثوم اور طرفہ بن العبد کی طرح صرف ایک قصیدہ کی وجہ سے شہرت حاصل ہوئی۔ یہ قصیدہ اس نے عمرو بن ہند باد شاہِ حیرہ کے سامنے موقعے کے مناسبت سے کہا اور باد شاہ کا فیصلہ اپنے قبیلے کے ق میں کرالیا۔اس کوبھی طویل عمر عطا ہوئی اور "معموین" میں شارکیا گیا۔

تذکرہ دکش پیرامیہ بیان میں کرتا اور تغلبیوں کے جوش وخروش کی وجہ سے ان کومعر کہ آ رائی کا مورد قرار دیتا۔ درمیان میں عمر و بن ہند اور اس کی قوم کی توصیف کرتا، تا کہ وہ بکریوں کی طرف ماکل ہوجائے اور ان کے حق میں فیصلہ کرد ہے۔ اس دانش مندانہ کلام کی تا ثیر میہ ہوئی کہ باد شاہ نے بکریوں بے حق میں فیصلہ سنادیا۔ جس سے ناراض ہوکر عمر و بن کلثوم اپنے قبیلہ کے ساتھ اپنے علاقہ میں چلا گیا۔

اغانی میں بید نمرور ہے کہ حارث بن حکزہ کے جسم پرکوڑھ کے نشانات تھے۔ جب وہ بادشاہ کے سامنے اپنا قصیدہ سنانے کے لیے کھڑا ہوا تو بادشاہ نے اپنے سامنے سات پردے ڈلواد بیئے۔ کیوں کہ اس قسم کی بیماری کا دیکھنا عرب کسر شان سیجھتے تھے۔ جب حارث نے اپنا معلقہ پڑھنا شروع کیا ، تو بادشاہ پر اس قدر اثر پڑا کہ وہ ایک کے بعد ایک پردے ہٹوا تا گیا، یہاں تک کہ سارے پردے ہٹواد بیئے اور جب حارث نے اپنا معلقہ پورا کیا ، تو بادشاہ پر اس قدر اثر پڑا کہ وہ ایک کے بعد ایک پردے ہٹوا تا گیا، یہاں تک کہ سارے پردے ہٹواد بیئے اور جب حارث نے اپنا معلقہ پورا کیا ، تو اس کی تعظیم کی اور اپنے پاس بٹھا کر کھانا کھلایا اور فیصلہ بکریوں کے حق میں دیدیا۔ اس قصید سے نے سارے عرب حارث نے اپنا معلقہ پورا کیا ، تو اس کی تعظیم کی اور اپنے پاس بٹھا کر کھانا کھلایا اور فیصلہ بکریوں کے حق میں دیدیا۔ اس کہ دواد بی اور جب حارث نے اپنا معلقہ پورا کیا ، تو اس کی تعظیم کی اور اپنے پاس بٹھا کر کھانا کھلایا اور فیصلہ بکریوں کے حق میں دیدیا۔ اس مواد یے اور جب حارث نے اپنا معلقہ پورا کیا ، تو اس کی تعظیم کی اور اپنے پاس بٹھا کر کھانا کھلایا اور فیصلہ بکریوں کے حق میں دیدیا۔ اس مواد یے اور جب حارث نے اپنا معلقہ پورا کیا ، تو اس کی تعظیم کی اور اپنے پاس بٹھا کر کھانا کھلایا اور فیصلہ بکریوں کے حق میں دید یا۔ اس میں میں دیم کی دیکھی میں دیو میں میں دھوم میادی اور ایک میں دی ہوت کی میں دیر ہوگئی۔ لیکن فخر میں مبالغہ کی شدت سے جو اثر عمر و بن کہ لیک معلقہ کا ہوا، وہ حارث کے معلقہ کو نہ ک سکا۔

حارث کوزبان و بیان اورطر زِ ادا کی اثرانگیزی پرمہارت حاصل تھی ۔ اس نے کھچا کھچ بھرے دربار میں فورا اتنا بلند پاید قصیدہ پیش کردیا، جوعر بی ادب میں ایک بڑا کارنامہ اور بہترین نمونہ مانا گیا ہے۔ایی عظیم مثال دوسرا کوئی عربی شاعر نہ پیش کرسکا۔

حارث بن صلرہ کا معلقہ ایک ہمزید قصیدہ ہے۔ جب حارث نے اپنے قصید ے کو سنانے کی شروعات کی تو وہ ایک کمان پر ٹیک لگائے ہوئے تھا۔ وہ مضامین کی تخلیق میں پوری طرح منہمک تھا کہ کمان کی نوک اس کی تقلیل میں گڑ گیا اور تقلیلی زخمی ہوگئی ایکن نہ اسے کوئی خبر ہوئی اور نہ اس کے انہماک میں کوئی فرق آیا۔

حارث معلق کی شروعات عشق یش عرب کرتا ہے اور وہ اس میں بیان کرتا ہے کہ وہ اپنی محبوبہ اسماء کے ساتھ کہاں کہاں گیا اور کن کن مقامات کی سیر کی۔ اس کے بعد افٹنی کی تعریف کرتا ہے۔ پھر قبیلہ تغلب سے اپنے اختلافات اور جھگڑوں کا حال بیان کرتا ہے اور اس میں بنوتغلب کی خامیاں شار کراتا ہے اور اس سلسلہ میں بہت سے "ایام عرب" اور عرب قبائل کی جنگوں کا حال بیان کرتا ہے۔ اس قصیرہ گذشتہ واقعات اور رونما ہونے والے مقامات کے لیے ایک تاریخی سند کا درجہ رکھتا ہے۔ اس کے ساتھ کہاں کہاں گیا ور کن کن اللسان ہے۔ اس کے بعد بنو بکر کی وکالت کرتا ہے۔ اس کے موقف کو بہت سوچھ بوجھ سے پیش کرتا ہے۔ اس کہ تعریف میں رطب شاعری کی عدہ مثال ہے۔

معلومات کی جانج:

5۔حارث بن حکزہ کے جسم پر کس چیز کے نشانات تھے؟ 6۔حارث بن حکزہ کا ہاتھ کیوں زخمی ہوا؟ 7۔ حارث بن حکزہ کا معلقہ کون سی بحر میں ہے؟ 8۔حارث بن حکزہ کا معلقہ کس چیز کی مثال ہے؟

4.10 نابغهذ بياني: تعارف

4.10.1 حالات زندگی:

نابغہ ذبیانی کا اصل نام زیاد بن معاویہ بن سعد بن ذبیان ہے اوراتی وجہ سے اس کی نسبت ذبیانی ہے۔اس سے نابغہ جعدی اور نابغہ بنی شیبان وغیرہ سے امتیاز بھی ہوجاتا ہے۔ پہلے طبقے کے جا، کمی شعرا میں نابغہ کا نام بڑی اہمیت کے ساتھ لیاجا تا ہے۔ اس کی شاعری کا چر چا پورے عرب میں مدتوں تک رہااور آج بھی نابغہ کلا سیکی عربی شاعری کے سزحیلوں میں شار کیاجا تا ہے۔ اس کی شاعری کا چر چا میں گزاردی۔ بڑھاپے میں جا کر شاعری میں طبیعت موزوں ہوئی ۔اس کے بعد اس کی زبان سے اس طرح شعر نگان شاعری کا چر چا چشمہ پھوٹ پڑا ہو۔کہاجا تا ہے کہ اس کانام نابغہ بھی اسی لیے پڑا تھا کہ کافی عمر کے بعد اس کی زبان سے اس طرح شعر نگان شروع ہوئے ، چیسے کوئی

نابغہ نے 530ء میں حیرہ کے دربار شاہی سے وابستگی اختیار کی ، اسی سال مہلہل کا انقال ہوا تھا اور حیرہ کا بادشاہ منذر بن ماء السماء تھا۔ اس کے بعد جب عمرو بن ہند نے تخت شاہی سنجالا تو نابغہ کے ساتھ اس کی جم نہیں سکی؛ چنا نچہ نابغہ نے حیرہ کو چھوڑ کر حوران کا سفر کیا تا کہ عند اسنہ کے دربار میں پینچ کر بادشاہ کی مدح سرائی کر ہے ، مگر جب عمرو بن ہند کا انقال ہو گیا اور اس کے بعد نعمان بن ابوقا ہوس حیرہ کا بادشاہ بنا، تو عند اسنہ کے دربار میں پینچ کر بادشاہ کی مدح سرائی کر ہے ، مگر جب عمرو بن ہند کا انقال ہو گیا اور اس کے بعد نعمان بن ابوقا ہوں حیرہ کا بادشاہ بنا، تو عند اسنہ کے دربار میں پینچ کر بادشاہ کی مدح سرائی کر ہے ، مگر جب عمرو بن ہند کا انقال ہو گیا اور اس کے بعد نعمان بنا بند پینچ کر میں ان المندر کے دربار سے والستگی اختیار کر لی۔ نابغہ نے نعمان بن المندر کی اپنچ قصائد میں ایسی تعریفیں کہیں کہ اس نے نابغہ پر انعامات و اکر امات کی بارش کر دی۔ دیکھتے ہی دیکھتے نابغہ امیر ورکیس بن گیا اور شاہنہ زندگی گز ارنے لگا۔ دولت ک فر اوانی کے سبب وہ سونے چاندی کے برتنوں میں کھانا کھایا کرتا تھا۔ بادشاہ سے ان درجہ قربت نے نابغہ کر بہت سے حاسدین پیدا کر دی۔ تھے، جو اس تاک میں لگے رہتے تھے کہ نابغہ کے خلاف بادشاہ کے کان بھریں ۔ بالآخر اختیں کا میابی حاصل ہوگئی ۔ کہت سے حاسدین پیدا کر دی۔ کو مقع سے نابغہ سے این ہوی کی تعریف میں اشعار کہنے کی درخواست کی ، تو نابغہ نے نعمان کی بیوی می جن دیا کی تعریف میں اس تسم موقع سے نابغہ سے این ہوی کی تعریف میں اشعار کہنے کی درخواست کی ، تو نابغہ نے نعمان کی بیوی می درہ ہو جس و میں کی تعریف میں اس تسم

| تَقَتنابِاليدِ | ١   | و         | دهن | فتناولة  |
|----------------|-----|-----------|-----|----------|
| بنانَه         | نَّ | رَخصٍ، کأ | بب  | بِمُحْطَ |
| ، يُعقَدِ      | لَ  | أغصابه    | على | عَنهُ    |

تر جمہ: جب وہ ریشی دو پٹہ اوڑ ھ کر کھڑی ہوئی، تو اس کا چہرہ آفتاب کے مثل چمکنا دمکتا نظر آ رہاتھا جب کہ وہ منزلِ اسعد میں طلوع ہورہا ہویا وہ سپی کا ایسا قیمتی موتی ہو کہ اگر نموطہ خور اسے دیکھ لے، تو مارے خوشی کے اس کی چیخ نکل جائے اور وہ سجدے میں گر پڑے۔ ایک دن اچا نک اس کے سرسے دو پٹہ سرک گیا، تو شرم وحیا کے سبب جلدی سے اس نے ایک ہاتھ سے دو پٹے کو سنجالا اور دوسرے ہاتھ سے اپنے مکھڑے کو چھپالیا، وہ ہاتھ نازک وزم اور مہندی سے رچا ہوا تھا، اس کی انگلیاں عنم کے درخت کے مثل خوبصورت اور سرخی مائل تھیں، جس کی شاخیں گھی ہوئی نہیں ہوتی ہیں۔

ان اشعار میں نابغہ نے نعمان کی بیوی کا ایسا سرا پا کھینچا تھا کہ گو یا اس کے اعضا وجوارح خود اس نے دیکھے ہوں۔ نعمان تو یہ اشعار س کر نوش ہوا کہ شاعر نے اس کی بیوی کی خوب صورتی کی اتی تحریف کی تھی ، عمر اس کے ایک دوسرے درباری مختل یشکر کی کا دماغ تھوم گیا ، اس کا جذب رقابت جوش مارنے لگا کیوں کہ وہ اندر اندر انعمان کی بیوی سے محبت کرتا تھا؛ چنا نچہ اس نے نعمان کو نابغہ کے خلاف بحر کا کے کی سازش کی ، اس کے پاس گیا اور کہا کہ کسی کے سرا پا کا ایسا نقشہ وہ ہی تھی چن سے محبت کرتا تھا؛ چنا نچہ اس نے نعمان کو نابغہ کے خلاف بحر کل کے کی سازش تیری کر نعمان کو شد ید غصد آیا اور وہ نابغہ سے ناراض ہو گیا ، نہ صرف اس کی تمام مراعات بند کردیں بلکہ اس کی جان کے در بے ہو گیا اور اس کے میری کر نعمان کو شد ید غصد آیا اور وہ نابغہ سے ناراض ہو گیا ، نہ صرف اس کی تمام مراعات بند کردیں بلکہ اس کی جان کے در بے ہو گیا اور اس کے قدل کی عام اجازت دے دی ، جس کے سب نابغہ کو شاہ عند مند اس کی تمام مراعات بند کردیں بلکہ اس کی جان کے در بے ہو گیا اور اس کے اپنے دربار سے منسلک کرلیا ، نابغہ نے اس کی مدت میں گئی قصا تد تیں جا کہ پندائی پڑی ہوں سے نیں دار اور اضا ابط ہو سرکا۔ اُس نیں مندر کی نظنی کا قلق رہا ، بلکہ نعمان کو بی معلی میں اس کے باوجود اُسے عمر و بین حارث الغان نے قلبی لگا ڈی پر این مور کا۔ اُس نیں مندر کی نظنی کا قلق رہا ، بلکہ نعمان کو جب معلوم ہوا کہ نابغہ عندانی باد شاہ کے بیہاں میٹم ہے ہو نابند پر اسے مزید خصر آیا اور اس نے نابغہ کو نظ کھی کا قلق رہا، بلکہ نعمان کو جب معلوم ہوا کہ نابغہ عندانی باد شاہ کے بیہاں میٹم ہے ہو نابغہ پر اسے مزید خصر آیا دور اس نے نابغہ کو نظ کھی کر گئی کا قلق رہا، بلکہ نعمان کو جب محکوم ہوا کہ نابغہ عند نی اور تر کی نظمی تی ہے ہو اور اس کی تعریز خصر آیا دور اس نے نابغہ کو نظ کھی کر تخت ڈانٹ پائی کہ ہی خوضی کی تھی ہو تھی کی ہو نے تی اس کی میں میں میڈ ہو اور اس کی تعریز می بی کہ تو ہو ہے کئی شاندار قلید سے کہ ہو تی نے پر مزید ندامت ہو گی ، چنانچ اس کی نار شگی کو دور کرنے کے لیے اس نے اخب ار نے ناخب اس کی میں ان کی معنی میں ان تک کہ مرہ ہو ہی کی تار ہی تھاں کی میں می میں میں میں میں میں ہو ہو ہو ہی ہو ہو ہو گی گی تا ہ ہو ہو ہو ہی کی ہر می ہی ہو ہوں ہی می میں میں ہی ہ ہو ہو ہو گی کی ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہ

نابغہ ذبیانی کے مدحیہ قصائد کو ماہرین فن نے خوب سراہا ہے اورتعریفیں کی ہیں۔اس کی مدحیہ قادرالکامی کاانداز ہ مندرجہ ذیل اشعار سے کیا جاسکتا ہے، جواس نے نعمان کومخاطب کرکے کہے تھے۔وہ کہتا ہے:

إذاطَلَعتْ لَم يبدُ مِنهُن كَوكب

تر جمہ: کیا آپنہیں دیکھتے کہ خدانے آپ کوالیی طاقت اور جاہ وجلال عطا کیا ہے کہ دیگر بادشاہ آپ کے سامنے آتے ہوئے پچکچاتے ہیں ۔ایسا لگتا ہے جیسے کہ آپ آ فتاب ہیں اور وہ ستارے۔ ظاہر ہے کہ جب سورج طلوع ہوتا ہے تو ستارے غروب ہوجاتے ہیں۔ نابغہ نے عمر وہن الحارث الغسانی کی شان میں بیشعرکہا:

عَلَىَّ لِعَمرٍو نِعمة بعد نعمة لِوَالِدِه لَيست بِذاتِ عَقَارِب

خواہی کے اشعار کہتا تھا، اس لیے اس نوع کے اشعار اس کی شاعری کی جان بن گئے اور معذرت خواہی کے میدان میں وہ سب سے سبقت لے گیا ہے۔مندر جہ ذیل اشعار دیکھیے:

> أتانى أبَيتَ اللَّعنَ أَنَّك لُمتَنِى وتلك الَّتِى تَستَكُّ مِنها المَسامِعُ فبِتُ كأَنِّى ساوَرتنِى ضَئيلةً من الرَقش فى أنيابِها السَّمُ ناقِعُ

تر جمہ: بیصے معلوم ہوا ہے کہ آپ نے بیصے معلامت کی ہے۔خدا آپ کولعنت سے بچائے رکھے ۔ بیالی بات ہے کہ اس سے میرے کان پیسے جاتے ہیں۔ میں نے پوری رات اس قدر بے چینی میں گزاری کہ گویا بیصے چت کبری پتلی زہریلی نائگن نے ڈس لیا ہو۔ معذرت خواہی پر مبنی اشعار کی نابغہ کے یہاں بہتات پائی جاتی ہے۔عمرو بن الحارث کی شان میں بھی اس نے معذرت خواہی ک اشعار کہے جب وہ اس سے ناراض ہو گیا تھا۔ ایسا لگتا ہے کہ نابغہ کسی کو ناراض نہیں کرنا چاہتا تھا ، خاص طور سے اپنے معدومین کی ناراضگی اسے برداشت نہ تھی ۔ بادشا ہوں کی ناراضگی سے وہ خوف زدہ بھی رہتا تھا کہ مبادا وہ اسے تکالیف و پر میثانی میں مبتلا کردیں۔ اس کے بارے میں مشہور ہوا کہ' ۔۔۔و النابغة إذار هب' ۔اس کی اس عادت کی وجہ ہے بعض لوگوں نے اس پر تنقید بھی کی ہے اور اسے کم ہمت ولالچی قرار دیا ہے کہ جوصرف بادشاہ کوخوش رکھنے اور مال و دولت حاصل کرنے کے لیے اشعار کہتا تھا۔ البتہ نابغہ صرف بادشا ہوں کی مدح میں کمال نہیں رکھتا تھا بلکہ وہ عورتوں کی تعریف و مدح میں بھی اپنے فن کا شاندار مظاہرہ کرتا تھا جیسا کہ ماقبل میں نعمان کی بیوی کی تعریف میں اس کے اشعار نقل کیے گئے ہیں۔اس کے عام قصا کد میں بھی تغزل کا بھر پور رنگ پایا جا تا ہے ۔ کے لیے کہے گئے مدحیہ قصیدے میں ہی اس کے حسن و جمال کا نقشہ کھینچتے ہوئے کہتا ہے:

> نَظَرتُ بِمُقلةِ شادنٍ مُترَبَّبِ أَحوى أحمّ المُقلتَينِ مُقلَّدِ صَفرائُ كالسَّيرائِ أُكمِلَ خلقُهَا كَالغُصن فِي غَلوائِهِ المُتاودِ

تر جمہ: اس نے ایسے ہرن کی آنکھوں سے دیکھا، جس کے ہونٹ سیابی مائل سرخ ہیں ، جس کی آنکھیں کالی تجراری ہیں اور جوگردن میں ہار ڈالے ہوئے ہے۔اس کا رنگ پیلی دھاریوں والے ریشی کپڑے کی طرح زرد ہے، بناوٹ میں مکمل ہے اور اس کا قدلچکدار اور تر وتازہ نازک شاخ کی طرح ہے۔

| راهبِ                    | لأشمط  | عُرِضَت  | لَو أَنَّها |
|--------------------------|--------|----------|-------------|
| ةِ <sub>م</sub> متعبِّدِ | صرور   |          | عَبدالإلٰه، |
| حَديثِها                 | وځسنِ  | هجتِها   | لَرَنا لِبَ |
| يَرشُدِ                  | اِن لم | رُشداً و | ولَخالَهُ   |

تر جمہ:اگر وہ ایسے ادھیڑ عمرغیر شادی شدہ را ہب کے سامنے آجائے ،جس کی ساری عمر پر وردگار کی عبادت میں بسر ہوئی ہو،تو وہ اس کی خوبصورتی کوایک ٹک دیکھتا رہے اور اس کی خوب صورت طرزِ گفتگو پر فریفتہ ہوجائے اور اسے وہ اپنی دانشمندی سمجھے،خواہ وہ دانشمندی نہ ہو۔

نابغہ ذبیانی نے مذکورہ اشعار میں تجر دہ کے حسن کو اس طرح بیان کیا ہے کہ کوئی بھی اس سے متاثر ہوئے یا اس پر فریفتہ ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا۔ کہتا ہے کہ وہ اتنی خوب صورت اور ناز وا دا میں ڈھلی ہوئی ہے کہ ایک راہب ، جو دنیا کی تمام لذتوں سے بے نیاز ہو کرروز وشب اپنے رب کی عبادت وذکر میں مشغول ہو، اتنا ہی نہیں بلکہ وہ تجر دکی زندگی گز اررہا ہو، اس نے کسی عورت کا قرب نہ پایا ہو اور لذتِ وصل سے نا آ شنا ہو، پھر وہ بھی ادھیڑ عمر کا کہ جب خواہ شات نے نفسانی دم تو ڈیلی میں اور جوانی کی ام منگیں باقی نہیں رہتیں، وہ بھی اس د کی خار میں جائے اور اپنے ہوش گنوا بیٹھے، تو عام انسان کا کہا کہنا۔ حسن و جمال کی تعریف میں نابغہ سے مذکورہ اشعار کو سے دیکھی ہو کہ ہو کہ جو میں اور جائیں دو تک ہوں ہے ہو کی ہو کہ ہو کہ ہو کہ میں باقی نہیں رہتیں، وہ بھی اس د کیلے تو س اس میں ہو کہ ہوں ہو ہو ہو ہو انسان کا کہا کہنا۔ حسن و جمال کی تعریف میں نابغہ سے مذکورہ اشعار کو کسی صورت نظر انداز نہیں کہا سے اس

جا، لی شعرا میں نابغہ ذبیانی کی اہمیت اس لیے بھی ہے کہ وہ شعرائے طبقۂ اولی کی فہرست میں شامل ہے۔ویسے نابغہ کے کلام میں جہاں بہت ہی خوبیاں ہیں، وہیں ناقدین نے بعض کمزوریوں کی بھی نشان دہی کی ہے۔جن میں سے ایک کمزوری اِقوا کی ہے یعنی اس کے قصائد میں قافیوں کی حرکت بعض اوقات مختلف ہوجاتی ہے ،لیکن بعد میں اس نے اپنے اس نقص کودور کرلیا تھا۔اس کی وفات 604ء میں ہوئی،اس

4.11 عبيد بن الابرص

## 4.11.1 حالات زندگى:

عبید ابن الأبوص قدیم جابلی شاعر ہے۔ اس کی پیدایش تقریباً 354 ء میں ہوئی اورنشودنما نجد میں قبیلہ بنواسد میں ہوئی۔ اس کا تعلق اس قبیلے سے تھا اور اپنے قبیلے کے ماثر وخصوصیات پر شاعری کیا کرتا تھا۔ عبید کا سلسلۂ نسب اس طرح ہے: عبید بن الابرص بن جشم بن مالک بن الحرث بن سعد بن ثعلبہ بن دودان بن اسد بن خزیمہ بن مدر کہ۔ جب جمر بن حارث کندی نے 500ء میں بنواسد پر غلبہ حاصل کیا، تو عبید اس سے مل گیا اور پہلے کی دشمنی پر اظہار ندامت کرتے ہوئے اس کے ساتھ ہوگیا۔ مگر جب پچھ دنوں کے بعد بنواسد کی طاقت وقوت مجتمع عبید اس سے مل گیا اور پہلے کی دشمنی پر اظہار ندامت کرتے ہوئے اس کے ساتھ ہوگیا۔ مگر جب پچھ دنوں کے بعد بنواسد کی طاقت وقوت مجتمع موگنی، تو اضوں نے حجر کے خلاف بغاوت کا اعلان کردیا اور ٹیکس دینے سے منع کردیا۔ جب جبر کومعلوم ہوا، تو وہ بنواسد کی طاقت وقوت مجتمع مطرح مارا، بہت سے سرداران قبیلہ کوتل کردیا اور بنواسد کے بی شار لوگوں کو خبر سے تہا مہ کی طرف حلاف میں بری اخری مارا، بہت سے سرداران قبیلہ کوتل کردیا اور بنواسد کے بی شار لوگوں کو خبر سے تہا مہ کی طرف حلاف میں بری مطرح مارا، بہت سے سرداران قبیلہ کوتل کردیا اور بنواسد کے بی شار لوگوں کو خبر سے تہا مہ کی طرف حلاف اختیں بری

عبید نے ابتدائی عمر سے ہی اشعار کہنا شروع کردیا تھا۔اس سلسلے میں ایک واقعہ قل کیاجا تا ہے کہ وہ اپنی بہن ماویہ کے ساتھ بمریاں چرارر ہاتھا کہ اسی دوران اسے پیاس لگی اورایک چیٹمے پر پانی پینے کے لیے گیا،توچیٹمے کے مالک نے اسے پانی بھی نہیں پینے دیا اور اسے اور اس کی بہن کو گالی بھی دی۔عبید کو اس سے بہت تکلیف ہوئی اور اس نے خدا سے دعا کی کہ اسے اس شخص سے انتقام لینے کی صلاحیت عطا کردے۔اتنے میں اس کی زبان پر اس شخص کی ہجو میں اشعار جاری ہو گئے اور اس کے بعدوہ مستقل شاعری کرنے لگا۔

اچھی طرح شراب پلوادیں؛ چنانچہ ایسا ہی کیا گیا اور جب وہ بالکل بے ہوش ہو گیا تو اسے قتل کردیا گیا اور اس کے خون سے مذکورہ دونوں قبروں کو نہلا یا گیا۔سوائح نگاروں نے اس کے قتل کے مختلف سال بیان کیے ہیں، کسی نے 545ء، کسی نے 555ءاور کسی نے 598ء ککھا ہے۔ 4.11.2 شاعری کے نمونے اور خصوصیات:

امر ذالقیس عبید کا ہم عصر تھا، مگر چوں کہ عبید کا تعلق بنواسد سے تھا اور امر وَالقیس کندی تھا اس لیے دونوں میں سخت دشمنی تھی۔ جب بنو اسد نے کند یوں کے ساتھ قتل و غارت گری کی اور اپنے او پر سے ان کے تسلط کو ختم کر دیا تو اس واقعے سے امر وَالقیس سخت رنجیدہ ہوا۔ وہ خود بھی میدان جنگ سے کسی طرح جان بچا کر بھاگ سکا تھا۔ اب وہ اس تدبیر میں لگا رہا کہ کس طرح بنو اسد سے اپنے قبیلے کی ہزیمت کا بدلہ لیا جائے۔ چنا نچہ اس نے عملی تدبیر سے پہلے اپنے اشعار کے ذریعے بنواسد کو دهم کی دینا شروع کی کہ وہ حجر کے قتل کا بدلہ لے گا۔ اس کا علم اشعار میں یہ یہ کہا کہ بنواسد و بنو کندہ کی جنگ سکا تھا۔ اب وہ اس تدبیر میں لگا رہا کہ کس طرح بنو اسد سے اپنے قبیلے کی ہزیمت کا بدلہ اشعار میں یہ یہ کہا کہ بنواسد و بنو کندہ کی جنگ میں اپنے ہاتھوں سے اس نے بنواسد کو دہم کی دینا شروع کی کہ وہ حجر کے قتل کا بدلہ لے گا۔ اس کا الم موا، تو اس نے سرداروں کو قتل کی جنگ میں اپنے ہاتھوں سے اس نے بنواسد کے بہت سے سرداروں کو قتل کیا تھا۔ عبید کو جب اس کا علم موا، تو اس نے اسے جواب دیا اور امر وَالقیس کو عار دلائی کہ جس دن بنواسد بنو کندہ پر جملہ آ ور بنے اور دونوں میدان جنگ میں آ منے سا د شی حرف ای نے معلی کہ میں ایے ہو اور در کو تھی میں اپنے ہاتھوں سے اس نے بنواسد کے بہت سے سرداروں کو قتل کیا تھا۔ عبید کو جب اس کا علم موا، تو اس نے اسے جواب دیا اور امر وَالقیس کو عار دلائی کہ جس دن بنو اسد بنو کندہ پر حملہ آ ور بتے اور دونوں میدان جنگ میں آ منے سا منے مہا، تو اس نے اسے جو اب دیا اور امر وَالقیس کو عار دلائی کہ جس دن بنو اسد بنو کندہ پر حملہ آ ور بتے اور دونوں میدان جنگ میں آ منے سا منے میں دن تو تو صرف بنو کندہ بلہ ان کے حلیف بنو عسان کے بھی بہت سے سرداروں کو ہم نے ماراتھا اور اگر تم میدان جنگ سے بھا گر نہ گئے ہوتے ، تو تھارار بچا تھی مشکل تھا۔ امر وَالقیس کی تو بی میں از میں کہ ہو ہم نے مار اتھا اور اگر تم میدان جنگ سے تھا گر نہ گئے

| بِقتلِ     | زِفُنا        | يَا          |           |
|------------|---------------|--------------|-----------|
| حَينا      | و             | إذلالًا      | أَبِيهِ   |
| قَتَلتَ    | قد            | أنَّك        | أزعمت     |
| ومَينا     | ذبآ           | <u>5</u> ?   | سَرِاتَنا |
| ، لاعلَينا | قِطامٍ تَبكِي | مُحربنِ أمِّ | هلًاعلى ج |
| كِندة      | جموعَ         | سألتَ        | هلاً م    |
| أينا       | أيَنَ         | ولًوا        | يَومَ     |

ترجمہ: اے وہ شخص جو ہمارے آبا کو مارنے اور ذلیل کرنے کی دھمکی دے رہا ہے! تیرا گمان ہے کہ تونے ہمارے سرداروں کوقل کیا ہے، یہ سراسر جموٹ ہے۔تو ہمارے بجائے جحر بن ام قطام کی موت پر کیوں نہیں روتا؟ تم اس دن بنوکندہ سے کیوں نہیں پوچھ رہے تھے، جب وہ میدان چھوڑ کر بھا گے جارہے تھے کہ کہاں بھا گے جارہے ہو؟

جب عبید بوڑھا ہوگیا اور ساتھ ہی معاشی تنگدستیوں کا بھی شکار ہوگیا ،تو اس کی بیوی ،جوخود بھی بوڑھی تھی ،اسے ناپسند کرنے لگی ۔توعبید نے اس پر بیا شعار کہے:

تر جمہ: میری بیوی مجھ سے ناراض ہے اور مجھ سے الگ ہونا چاہتی ہے، کیا وہ واقعی ناراض ہے یا ناز وادا کا مظاہرہ کررہی ہے؟ اگر تو واقعی الگ ہونا چاہتی ہے، تو مجھے کوئی پروانہیں، تو جاسکتی ہے اور اگر تو جھوٹی ناراضگی جتارہی اور نخر بے کررہی ہے، تو یہ تجھے بہت پہلے زمانۂ گزشتہ میں کرنا چاہیے تھا، جب تو موتی جیسی خوب صورت تھی اور جب میں تیرے پاس مستی میں جھومتا ہوا اپنا دامن گرائے ہوئے آتا تھا۔ پس اب تواپنے ابرووں کو پھیلانا چھوڑ اور میر بے ساتھ پر امید زندگی گزار۔

چھن جاتی ہے اور ہر امید پوری نہیں ہو پاتی۔ ہرجانے والا لوٹ آتا ہے، مگر جسے موت غائب کردے، وہ کبھی نہیں آسکتا۔ جو انسانوں کے آگ ہاتھ پھیلا تا ہے، وہ محروم رہ جاتا ہے، جبکہ اللہ کے حضور ہاتھ پھیلانے والاکبھی مایوس نہیں ہوتا۔

د نیا کی بے ثباتی،زندگی کی بے اعتباری،انقلابات زمانہ اور حادثات وتغیرات کو بیان کرنے والے عبید کے بید اشعار نہایت قیمتی اور خوب صورت ہیں۔ان اشعار میں جہاں اس نے حالات کی تبدیلی کی طرف اشارے کیے ہیں،وہیں اچھے حالات میں موت کو یا د کرنے اور برے حالات میں انسانوں کے سامنے ہاتھ پھیلانے کے بجائے خالق کا ئنات کے سامنے ہاتھ پھیلانے کی تلقین کی ہے؛ کیوں کہ اگر ہم ایک انسان کے آگے ہاتھ پھیلا ئیں تو محرومی ہی ہاتھ لگے گی، جبکہ اللہ تعالیٰ کے سامنے ہاتھ پھیلانے سان کہ میں ہوتار

عبید بن الابرص پرگوشاعر تھا،البتہ اس کے زیادہ اشعار دستیاب نہیں ہیں جس کی وجہ سے ابن سلّام نے اسے اصحاب المجمہر ات کے ضمن میں چو تھے طبقے میں شار کیا ہے۔حالال کہ دوسرے بہت سے علمائے ادب نے اسے جابلی شعرا کے طبقہ اولی میں بھی شار کیا ہے۔اس نے کئی قصیدے کہے ہیں، جن میں اس کا قصیدہ' عیناک دفعہا السروب'' سب سے طویل اور ۳۸ راشعار پرمشتمل ہے۔اس قصیدے کو ابوزید قرش نے مجمہر ات میں شار کیا ہے، جبکہ تبریزی نے اسے معلقات میں شار کیا ہے۔

اس قصیدے میں جابلی شاعری کا پورارنگ موجود ہے۔ یعنی اپنے اس قصیدے کودیا رِمحبوب کے ویران ہوجانے سے شروع کرتا ہے، وادیوں، پہاڑ وں اور مرغز اروں کا ذکر کرتا ہے، جہاں اس کی محبوبہ مست خرام تھی، پھر وہاں کی ویرانی ، موت اور تباہی کو بیان کرتا ہے کہ کس طرح اس جگہ کی ویرانی کی وجہ سے وہاں جانوروں نے اسے اپنی آما جگاہ بنالیا۔

عبید کوفخر بیشاعری، وصف بیانی اور مرشیہ گوئی میں درک حاصل تھا۔ اس کے اشعار میں حکمت و دانش کی با تیں بھی وافر مقدار میں ملتی ہیں ۔ اس کی غزالیہ شاعری بھی خوبصورت ہے، جاحظ نے بھی اس کی غزالیہ شاعری کی تحسین کی ہے۔ اس کی شاعری کی ایک اور خوبی الفاظ ک سلاست اور بیان واسلوب کی وضاحت وشفافیت بھی ہے۔ عام طور پر جا ہلی شعرا کے یہاں الفاظ واسلوب کی جو پیچیدگی واغلاق پایا جاتا ہے، وہ عبید بن الابرص کی شاعری میں بہت کم ہے۔

4.12 اميه بن ابي الصلت

4.12.1 حالات زندگ:

اس کا پورانام ونسب اس طرح ہے: امیہ بن ابی الصلت بن ابور بیعہ بن عوف بن ثقیف بن بکر بن ہوازن ۔ اس کی ماں کا نام رقیہ بنت عبر شمس بن عبر مناف تھا۔ اس کا باپ طا نف کے سرداروں میں سے ایک تھا۔ اس کی پیدایش و پر ورش طا نف میں بی ہوئی۔ اس نے عملی زندگی کا آغاز بہ طورایک تاجر کیا اور شام و یمن کے اسفار کیے۔ اسی دوران اس کا ذہن زہداور دنیا وی مشاغل سے کنارہ کش ہونے کی طرف مائل ہوا۔ پھر اس نے بتوں کی پرستش چھوڑ دی، شراب بھی ترک کردی، ایک خدا کے وجود کا عقیدہ اختیار کیا اور اپنے طور پر اس کی عبادت بھی کرنے لگا۔ اسلام کے ظہور کے بعد قریب تھا کہ وہ اسلام قبول کر لے، مگر اس کی قوم ثقیف کی اسلام دشمنی آڑے آگئ؛ چنا نچہ وہ بھی مسلمانوں اور اسلام کا دشمن بن گیا اور لوگوں کو بھی مسلمانوں کے خلاف بھڑکا نے لگا۔ یہ میں ایک میں اسلام دیکھ ہے کہ اس کی مللے کے دوران وہ اس نتیج پر پہنچا تھا کہ عنقریب کوئی نبی پیدا ہونے والا ہے، اس لیے اس کے دل میں پیخواہش پیدا ہونے لگی کہ وہی نبی ہولیکن جب حضرت محم مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کو نبوت عطا کی گئی ، تو وہ دیکھا ہی رہ گیا اور حسد کی وجہ سے ایمان نہیں لایا اور کہنے لگا کہ مجھے تو بید امید تھی کہ نبوت مجھے ملے گ ۔ اس پر بیآیت نازل ہوئی' وُ اتل علیھم نبأ الذي ۔۔۔۔' مگروہ اس کے بعد بھی اسلام دشمنی سے باز ندآیا اور لوگوں کورسولِ خداصلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں کے خلاف کے خلاف اکساتا رہا۔ جب خزوہ بدر میں مسلمانوں نے فتح حاصل کی ، تو اس نے اس غزوے میں مارے گئے مشرکین کا مرثیہ کھا۔ اس کی وفات ہجرت نبوی سلی تی ہوتی ہے اور خوب سے ایمان نہیں اور کہنے مصل کی ، تو اس نے اس غزوے میں مارے گئے مشرکین کا 12.2 مرثیہ کھا۔ اس کی وفات ہجرت نبوی سلی تا ہوتی ہے آ تھو ہی سال میں 629ء میں ہوئی۔

امیہ بن ابی الصلت کا شمار اصحاب الحجمہر ات میں ہوتا ہے۔ اس نے جا، ملی دور کی شاعری کو ایک نیا رنگ وآ ہنگ دینے کی کوشش کی۔امیہ کا تمام شعری ذخیرہ دستیاب نہیں ہے، جو دستیاب ہے، اس میں مدحیہ و بہو یہ اشعار کے علاوہ مرثیہ وحکمت پر مشتمل اشعار بھی پائے جاتے ہیں۔البتہ چوں کہ وہ طبعی طور پر دینی رجمان کا حامل تھا، اسی لیے اس کے قصائد میں دینی مضامین ، زہد وتقو می اور یا دخدا وآخرت کے مضامین نمایاں نظر آتے ہیں۔احد حسن زیات نے لکھا ہے:

'' اس کاطبعی رجحان دینی مضامین کی طرف تھااور اس سلسلے میں اس نے کافی شہرت حاصل کر لیتھی۔ یہی رنگ اس کی شاعری پر چڑھا ہوا ہے۔ وہ اللہ اور اس کے جلال کا وصف بیان کرتا ہے، حشر اور اس کے بھیا نک واقعات کا ذکر کرتا ہے۔ جنت ، جہنم اور فرشتوں کے حالات بتا تاہے تورات کے واقعات مثلاً سدوم کا خرابہ اور حضرات اسحق وابراہیم علیہمالسلام کے قصیطم کرتا ہے، شاعری میں وہ ایسے جدید موضوعات واسالیب پیدا کرتا ہے جن سے دیگر شعرانامانوس تھے۔ زبان میں ایسے الفاظ وتر اکیب استعال کرتا ہے۔ جن سے اہلِ عرب ناواقف تھے۔''

اس اقتباس سے ایک بات تو یہ معلوم ہوتی ہے کہ اس کی شاعری پر مذہبی رنگ چڑھا ہوا ہے اور اس نے مذہبی اشعار اس کنر ت کیے ہیں کہ دوسرا کوئی بھی جا ہلی شاعر اس میدان میں اس کے بر ابر نہیں پہنچا۔ دوسری بات مذکور ہ اقتباس سے یہ معلوم ہوتی ہے کہ اس نے بعض ایسے اسالیب اختیار کیے جو اس سے پہلے کسی نے اختیار نہ کیے تھے۔ گو یا کہ اس نے جا ہلی شاعری کو اسالیب وموضوعات کے اعتبار سے تنوع بخشا، یہاں تک کہ اس کے کلام میں الفاظ وتر اکیب کی جدت بھی پائی جاتی ہے۔ جس کی روشنی میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ اس نے بعض راس نے جہاں جا ہلی شاعری کی تقلید کی، وہیں اس سے بھی آ گے کا سفر طے کیا۔ چس کی روشنی میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ ام یہ ناعری شاعر نہ تفا میں وسعت پیدا ہوئی جس کو کی تقلید کی، وہیں اس سے بھی آ گے کا سفر طے کیا۔ قصائد میں عبر انی اور سریانی زبان کے الفاظ سے اس کی شاعری میں وسعت پیدا ہوئی جس کو بعض نا قدین نے سراہا ہے لیکن بعض علما کے لغت نے اس کے اس تجربے کی وجہ سے اس کی زبان کو سند مانے سے انکار کیا ہے اور اس کی وجہ سے اس کی انھی رہیں ہوئی دفھ سخت بیچیں گی وابہا م بھی پیدا ہوجا تا ہے کہ ان کی زبان کو سند مانے سے انکار کیا ہوئی ہوں

امیہ نے عام روش سے ہٹ کر جو شاعری کی، وہی اس کا انتیاز قرار پایا اور اس سے اس کی منفر د شاخت قائم ہوئی۔ مثلاً اس نے کہا: الحمد لللہِ ممَسَّا وَمصبحنَا پالُخیرِ صَبَحْنا رَبِّي ومسَّانَا

ترجمہ: لبیک لبیک!(خدایا!) میں تیرے سامنے حاضر ہوں، نہ جھے میرا مال بچا سکتا ہے اور نہ میراخاندان نجات دلوا سکتا ہے۔ کہاجا تا ہے کہ جب آنحضرت اس کے ایمان ویقین اور توحید ورسالت کے بیان پرمشتل اشعار سنتے تھے، تو فر ماتے تھے کہ ''اس کی زبان تو ایمان لے آئی، مگر اس کا دل منگر رہا'' ۔جاحظ نے امیہ کے بارے میں کہا ہے کہ وہ قبیلہ ثقیف کا ہوشیار ترین انسان تھا اور ثقیف عربوں میں سب سے ہوشیار قبیلہ تھا۔غالبایہی ہوشیاری یا روشنی طبیح تھی کہا ہے کہ وہ قبیلہ ثقیف کا ہوشیار ترین انسان تھا اور 4.13 تا بط شرا

4.13.1 حالاتِ زندگی:

تابط شرّا کا اصل نام ثابت بن جابر فنجی ہے، قبیلہ قیس سے تعلق رکھتا تھا۔ اس کا رنگ روپ ساہ تھا، دیکھنے میں عام انسانوں سے الگ ڈرا ڈنالگتا تھا۔ اس کی ماں حیثیة النسل تھی۔ اس کا سن وفات 530ء ہے۔ امر ڈالتیس سے پہلے یا کم از کم اس کے زمانے کا شاعر تھا۔ تابط شرا کے قصائد میں جابلیت کا رنگ دائم تھی۔ اس کا سن وفات 530ء ہے۔ امر ڈالتیس سے پہلے یا کم از کم اس کے زمانے کا شاعر تھا۔ تابط شرا سے اسے شہرت ملی، اس کے معنی ''برائی کو بغل میں دبانے'' کے ہیں۔ اس لقب کی کئی وجوہ بیان کی جاتی ہیں۔ ان میں سے ایک بیر ہے کہ دوہ عام طور پر گھر سے باہر نظانا تو بغل میں توار دبا کر نظانا تھا۔ ایک دن کسی نے اس کا میں اس کی جاتی ہیں۔ ان میں سے ایک بیر ہے کہ دوہ عام ''پتا نہیں کہاں گیا، مگر وہ بغل میں توار دبا کر نظانا تھا۔ ایک دن کسی نے اس کی ماں سے اس کے بارے میں پوچھا، تو اس کی ماں نے کہا کہ کر تا تھا، جس پر ایک دن اس کی ماں نے کہا کہ تیرے دوسرے تھاں' کا یہ لقب پڑ گیا۔ ایک وجہ بیرتھی بتائی جاتی جاتی کو کی کام نیس کرا کی ماں نے کہا کہ کر تا تھا، جس پر ایک دن اس کی ماں نے کہا کہ تیرے دوسرے تھاں' کا یہ لقب پڑ گیا۔ ایک وجہ بیرتھی بتائی جاتی ہو کوئی کام نہیں کر تا ہی پڑ کرا پتی جراب میں ڈالے اور اسے بغل میں دبائے ہوئے تھر آگرا، تھر کے باہر کچھکا م کرتے اور مماکر لاتے ہیں، تو کوئی کام نہیں کرتا ہی پڑ کر کہا پتی جراب میں ڈالے اور اسے بغل میں دبائے ہوئے تھر آگرا، تھر نے باہر پچھکا م کرتے اور کماکر لاتے ہیں، تو کوئی کام نہیں کرتا ہی پڑ کر اپنی جراب میں ڈالے اور اسے بغل میں دبائے ہوئے تھر آگر گیا، تھر پڑ تھی اس نے جراب کا میں تھر این پر تیں اس پر میں سانی ہو میں ڈالے اور اسے بغل میں دبائے ہوئے تھر آگر ہی ہو تھر تھر پڑ تھر ہو ہو تھر کی خوابی کر ہو ہوں ہو ہو ہوں کھر میں سانی بھر میں سانی ہو کر ایل ہوں نے کہا تھوں دیکر انھوں نے کہ اس سے پر تھر کیں برائی اور مصیب دیا لا یا ہے) اور بھر میں کیا ہو ہوں۔ میں سانی ہو کر کر لایا ہے، میں کر انھوں نے کہاں ''نھد تا میں سے پو پھا کہ تیر این اور مصیب دیا لا یا ہے) اور تھر کہ تیں دو ہر کی وجو ہوں۔ میں سانی ہو کر لا لیا ہے، اور کی کہ کی کر نے میں دیا ہیں برائی اور مصیب دیا لا یا ہے) اور ہو ہوں دیری وجو ہو ہیں کہ میں بر تی کہ تیں ہوں ہے ہر ہیں کہ ہوں ہیں کر ہو ہر ہوں کی ہو ہو ہو کی ہو کر ہو ہوں کی تھ

سماج کی پابندیوں اور خاندانی ذمہ داریوں سے تھر اکر وہ بھی صعلوک بن گیا یعنی جنگل کی راہ اختیار کی ۔ تابط شرا میں کئی الیی خو بیاں تحسی جن کی وجہ سے وہ اپنے ساتھیوں میں ممتاز ہو گیا تھا۔ مثلاً وہ بہت تیز دوڑتا ، عاقبت اندینی اور دور مین سے کام لیتا ، اس لیے معرکوں میں اس کوسر دار بنایا جاتا تھا۔ اس کے دوڑنے کی رفتار بہت ہی تیزتھی۔ ابوالفرج اصفہانی نے الا غانی میں عمر و بن عمر وشیابی سے ایک دا قعد قتل کیا ہے کہ اس کے علاقے میں قبیلہ قیس کی ایک جماعت آ کر تھر کی تو وہ اس کے پاس گیا اور لوگوں سے تابط شراک و اقعات جانے کی خواہش ظاہر کی تو ان میں سے کسی نے بوچھا کہ کیاتم بھی اس کی طرح دشت نور داور چورڈا کو بننا چاہتے ہو؟ تو اس نے کہا کہ نہیں! میں صرف اس کے احوال جاننا چاہتا ہوں ، تا کہ بعد میں میں بھی لوگوں سے بیان کروں ۔ تو ان لوگوں نے کہا کہ تھیک ہے ہم تمہیں سناتے ہیں۔ پھر انھوں نے ران کیا کہ تابط شرا دو پیروں ، تھٹوں اور دو آنکھوں کے ساتھ نہا ہی تیز دوڑنے وال تھا ، جب اسے بھوک لی تو وہ بچیں ہیں کی اس کی حوال صحت مند بجو ہوتا،اس پرنشانہ سادھتا، پھراس کے پیچھے بھا گھتا، بھا گتار ہتا یہاں تک کہاسے پکڑ لیتا، پھراسے اپنی تلوار سے ذنح کرتا اور بھون کرکھا تا تھا۔اس کے دوڑنے کی رفتاراتنی تیزیقی کہ پلک جھپکتے ہی نگا ہوں سے اوجھل ہوجا تا تھا۔

اپنی بے مثال بہادری ، پریثانیوں میں صبر وخل اور سوجھ ہو جھ سے کام لینے کی وجہ سے وہ بڑا مشہور ہو گیا تھا اور قبائل اس کے نام سے تھراتے تھے، تاریخ وسوانح کی کتابوں میں اس کی بہادری کے بہت سے افسانو کی واقعات بیان کیے گئے ہیں۔ مثلاً بیان کیا جاتا ہے کہ اس نے ایک بار اونٹ پر طیک لگایا تو وہ اونٹ اس کے بوجھ کو برداشت نہ کر سکا اور گر گیا، ایک گھوڑ ے کی پشت پر بیٹھا، تو وہ گھوڑا لڑ کھڑانے لگا، وہ تیز طرار گھوڑے سے بھی زیا دہ تیز دوڑتا تھا، اس کی کمان سے ہوا کی رفتار سے تیر نکتا تھا۔ اس کے حوالے سے جن و عفریت کے بھی بہت سے واقعات بیان کیے جاتے ہیں، مگر تاریخی روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ خود بھی ایک عفریت ہی تھا

اس کی محبت اور شادی کی داستان بھی نہایت دلچیپ ہے۔ تابط شرانے اشعار کے ذریعے اپنی محبوبہ کی بہت زیادہ تعریف بھی کی ہے۔وہ اسے اسے گلاب کے پھول سے تشبیہ دیتا ہے۔ پھر اس سے ملاقات کا قصہ بیان کرتا ہے کہ ایک رات وہ اپنے ماموں اورلوٹ مار کے کاموں میں اپنے رفیق شنفر ی کے ساتھ نکلا،تو اسے دورکہیں روشنی نظر آئی،قریب جا کر دیکھا تو ایک قافلہ رکا ہوا تھا اور لوگ آپس میں باتیں کررہے تھے۔ شنفری نے تابط شراسے کہا: ہمیں اس قافلے کولوٹنا ہے۔ تو تابط شرانے یو چھا کہ : اس کاطریقہ کیا ہوگا، کیوں کہ بہتو بہت سارے لوگ ہیں اور ہم محض دوہیں۔توشنفری نے ایک پلان بنایا کہتم ان لوگوں کے پاس جانا، جب وہ تمہیں دیکھیں گے تو پکڑنا چاہیں گے اور تمہیں دوڑا ئىں گے،توتم بھا گنا، پھران كے آگے سرينڈ ركرجانا، پھراگر دہتمہيں وہيں لے كرآ جائىں جہاں قافلہ گھہرا ہےاور باند ھديں،تو ميں دور سے انھیں نظر آنے کی کوشش کروں گا، دوڑ کر ان کے سامنے آنے کی کوشش کروں گا، یہاں تک کہ وہ پھر مجھے بکڑنے کو دوڑیں گے اور میں انھیں قافلے کی جگہ سے دور بھگالے جاؤں گا،اس دوران تم اپنی رسی کھول لینا اور جتنا مال واساب وہاں موجود ہوسب لوٹ کراپنے نمین گاہ میں لے آ نا۔تابط شرانے اسی منصوبے کے مطابق عمل کیااور پکڑا گیا۔پھر جب شنفر ی قافلے والوں کونظرآ یا ،تو انھوں نے تابط شراسے یو چھا کہ بیرکون ہے؟ کیاتمہارا سائقی ہے؟ تو اس نے اُنھیں جواب دیا کہتم لوگ اس سے پچ کر رہنا، کیوں کہ وہ یوری دنیاے عرب میں سب سے تیڑ دوڑتا ہے، مجھےنہیں لگتا کہتم لوگ اس کا پیچھا کریاؤ گے۔تو ان میں سے ایک شخص نے جواب دیا: ہم اسے ضرور پکڑ کریہاں لائیں گے۔ پھر وہ سب شنفری کا پیچیا کرنے لگے، وہ سارے کے سارے گھوڑوں پر سوار تھے، جبکہ شنفری دونوں پیروں کے بل دوڑ رہاتھا، وہ ان سب کواپنے پیچھیے دوڑاتے دوڑاتے بہت دور لے گیا۔اس دوران تابط شرانے اپنی رہی کھولی، قاضلے کا تمام سامان واسباب اٹھا کراس غارمیں لے گیا، جہاں تابط شرا اور شنفری نے ٹھکانہ بنا رکھاتھا، اس میں اونٹ داخل ہورہے تھے کہ اندر سے ایک نسوانی آواز آئی، تابط شرا نے دریافت کیا کہ کون ہے؟ تواس کے سامنے ایک نہایت خوب صورت ،سڈ ول جسم والی دوشیز ہ کھڑی تھی ۔اس نے تابط شرا سے کہا کہ تمہیں مال واسباب تو کافی سارامل ہی چاہے ،تو مجھے میری راہ چھوڑ دو۔ بیہن کراس نے کہا: کیاتم جیسی چیز کوکوئی چھوڑ سکتا ہے؟ میں تو بھی نہیں چھوڑ سکتا۔ بیہن کر وہ لڑکی ہنس پڑی اور کہا: مجھےتم دنیا کی سب سے کمز ورمخلوق لگتے ہو۔ تابط شرا کو بیرین کر غصہ آگیا، اس نے کہا: میرے جیسے انسان کوتم میہ کہہ رہی ہو؟ اتنے میں اس لڑکی نے اپنا ہاتھ تابط شرا کی طرف بڑھایااوراسے پٹنج کر اس کے سینے پر بیٹھ گئی، تابط شرا مارے حیرت اور غصے کے بیھنکارتا رہا کہ میں تمہیں

زندہ نہیں چوڑوں کا بھلے ہی تم حسین وجمیل ہو۔ اس لڑکی نے اسے اٹھایا اور پھر ایک پٹنی لگائی اور اس کے سینے پر اپنا پر رکھ کر بولی : خبیث کہیں کے، اب بولوجو بولنا ہے۔ اب تابط شرا ڈھیر ہو چکا تھا۔ اس نے تعجب کا اظہار کرتے ہوئے اس سے پوچھا کہ تیرے اندر اتن طاقت کہاں سے آئی ؟ تو اس کا سوال من کر خوشی سے اس لڑکی کی با تچھیں کھل گئیں، اس نے کہا کہ میں تو تہ ہیں سب سے زیادہ طاقت و سبح تھی ہوں، اس لیے تم ہیں معاف کرتی ہوں۔ پھر تابط شرانے پوچھا کہ میں نے تیرے قبیلے کا سب سامان لوٹ لیا، بگر تونے کچھ نہیں کہا، کیوں؟ تو اس نے کہا کہ: میں نے تیری بہادری کا چر چاس رکھا تھا اور ان نے چھا کہ میں نے تیرے قبیلے کا سب سامان لوٹ لیا، بگر تونے کچھ نہیں کہا، کیوں؟ تو اس نے کہا کہ: میں نے تیری بہادری کا چر چاس رکھا تھا اور تحقے پیند کرتی تھی، اس لیے سوچا کہ تو جو کرنا چا ہتا ہے کرلے اور میں تحقے حاصل کرلوں۔ یہ س کر پھر تابط شرا کی غیرت جاگ اٹھی اور اس نے کہا: میں تو سوچ رہا تھا کہ میں نے تیر پر قوبی کہ تو جو کرنا چا ہتا ہے کرلے اور میں تحقے حاصل کرلوں۔ یہ س کر پھر کی غیرت جاگ اٹھی اور اس نے کہا: میں تو سوچ رہا تھا کہ میں نے تیر پر پھی تو ہو کرنا چا ہتا ہے کر لے اور میں تحقے حاصل کرلوں۔ یہ س کر پھر تابط شرا کی غیرت جاگ اٹھی اور اس نے کہا: میں تو سوچ رہا تھا کہ میں نے تجھ پر غلبہ حاصل کیا ہے۔ تم مجھ تھن کر لوہ ، اس ذلت کے بعد میں اب اور کوئی تیری بہاں جہ تی کر سکتا۔ تو اس لڑکی نے کہا کہ میر سے پائی تم سے تچھ پر غلبہ حاصل کیا ہے۔ تم مجھ تی تمادی کرلوں ہی ہو مل کوئی تیری ہے، تھی کر سکتا۔ تو اس لڑکی نے کہا کہ میر سے پائی تو تھی تجو یز میہ ہر میں مارے دور اس ذلت کے بعد میں اب اور کوئی سی ہے، تھی سے تجھ سے محبت کرتی ہوں تم مجھ سے شادی کرلو، پھر سرز مین عرب میں مار سے بچوں سے زیادہ بہا در کی کے بچے نیں ہوں ہے۔ اس طرح دونوں نے شادی کر لی۔ تابط شرا کے نہا ہوں تر میں عرب میں مار سے بچوں سے زیادہ بہا در کسی کر بو تھی تھی ہوں ہو ہوں کی تو ہوں ہو تھی تھی ہوں ہے اور میں تو ہو ہوں ہو ہوں کرتی ہو ہو تھر کہ تو موں سے اس طرح دونوں نے شادی کر لی۔ تاط شرا کے نہا یہ میں ہوں نے بو ہو ہوں ہوں ہو تھی تو ہوں تے ہو ہوں ہو تے کہ تو ہوں تر ہو تے کہ تو ہوں تھی ہوں ہوں ہو ہوں ہو تو ہو ہے کہ ہوں ہو تے کہ ہو ہوں تھی ہوں ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہ

تابط شراکی موت کا واقعہ بھی دلچیپ ہے۔روایت ہے کہ اس کی ماں نے ابو کبیر ہذلی سے شادی کر لی تھی۔ماں تو پہلے ہی اس کی عادتوں سے پریثان تھی، اس کا نیاباپ بھی تابط شرا کو اس حد تک ناپند کرتا تھا کہ اس نے کئی بار اسے جان سے مارڈ النے کی کوشش کی ، مگر وہ کا میاب نہ ہو سکا۔ تابط شرا کو اس کی بھنک لگ گئی؛ چنانچہ اس کے دل میں بھی اپنے نئے باپ اور قبیلہ ہذیل اور بنو بجیلہ کے تیک حد در جد نفرت بیٹھ گئی۔ کہاجا تا ہے کہ جبل نمار کے علاقے میں بنو بجیلہ سے لڑتے ہوئے ہی وہ مارا گیا۔ ایک روایت ہے ہما تی جنگ کے دوران ایک سانپ کے ڈسنے سے اس کی موت ہوئی، جبکہ قبیلہ ہذیل والے بید دیوکی کرتے تھے کہ تابط شرا کو اضوں نے مارا۔ 4.13.2

'' تابط شرا'' کودنیائے ادب میں اس کی بے مثال شاعری کی وجہ سے جانا جاتا ہے۔ اس نے کئی ایسے تصیدے کہے جن کی وجہ سے دنیائے عرب میں اس کو پیچان ملی۔ اس کے قصائد میں وہ تمام فنی وشعری خصوصیات موجود ہیں ، جو بعد کے بڑے بڑے عرب شعرا کے کلام میں پائی جاتی ہیں۔ اس کے یہاں زورِ تشبیب دیکھیے:

> يَاعِيدُ مالَكَ مِن شَوق واِيراقِ ومرِّ طَيفٍ علَى الأَهوالِ طَراقِ يَسرِي على الأَينِ وَالُحَيَّاتِ مُحتَفِيا نَفسِي فَداؤُكَ مَن سَارَ على سَاقِ

ترجمہ:اے باربار آنے والی غم وخوش کی کیفیت اور مصیبت کے وقت آنے والاخیال تو کس قدر عظیم ہے!رات کے وقت سانپ بچھووں سے بھر ے راتے پرشوق د ذوق سے چلتا ہے، میر کی جان ایسے چلنے والے پر قربان ہے۔ بیاس کے مشہور قصیدے کے ابتدائی اشعار ہیں۔اس قصیدے کو مفضل الضبی نے اپنی شعر کی تالیف''المفضلیات' میں شامل کیا ہے۔ قصیدہ اس وقت کا منظر پیش کرتا ہے جب تابط شرا کو قبیلہ بجیلہ نے گرفتار کرلیا تھا، مگرعین اسی وقت الشنفر کی اور ابن بر ّاق نے اس کی مدد کی اور وہ بھاگ نگے، یہاں تک کہ شام ہوگئی اور رات کی تاریکی چھانے لگی، عمر بن برّاق اور الشنفر کی کسی اور طرف نگل گئے تھے اور وہ رات کی تاریکی میں صحرا کے دامن میں تنِ تنہا تھا کہ ایکا یک خیالِ محبوب آجا تا ہے اور پورا منظر مذکورہ اشعار میں سمٹ جا تا ہے۔

تشبیب کے مذکورہ اشعار میں محبوبہ کے ذکر کے لیے جوراہ نکالی گئی ہے وہ بالکل اچھوتی ہے کیوں کہ اس میں شخیل کی بلندی تو ہے ہی مگر سچائی بھی ہے۔ یعنی سچائی اور تخیل کی چاشی سے ذکر حبیب کا خمیر تیار کر کے شاعر نے مذکورہ قصید ے کی تشبیب کو تیار کیا ہے ۔ اس کے بعد سییں سچائی بھی ہے۔ یعنی سچائی اور تخیل کی چاشی سے ذکر حبیب کا خمیر تیار کر کے شاعر نے مذکورہ قصید ے کی تشبیب کو تیار کیا ہے ۔ اس کے بعد سییں سے اپنی خود اعتمادی ، بہادری اور خول کی چاشی سے ذکر حبیب کا خمیر تیار کر کے شاعر نے مذکورہ قصید ے کی تشبیب کو تیار کیا ہے ۔ اس کے بعد سییں سے اپنی خود اعتمادی ، بہادری اور خول کی چاشی کی تعریف کی راہ بھی ہموار ہوجاتی ہے کہ جب دوست احباب ساتھ چھوڑ دیں اور مصائب و آفات میں کوئی مددگار نہ ہو، تو میں اپنے اور اپنی دوڑ پر اعتماد کر تا ہوں اور مصائب و آفات میں کوئی مددگار نہ ہو، تو میں اپنے اور اپنی دوڑ پر اعتماد کر تا ہوں اور مصائب و آفات میں کوئی مددگار نہ ہو، تو میں اپنے اور اپنی دوڑ کی تعریف کی راہ محمد بت سے چھڑکا را حاصل کر لیتا ہوں۔ الگے چند اشعار میں اس نے اپنی دوڑ کی تعریف کی ہے۔ بعد کے شعر اور پن اختماد کر تا ہوں اور مصائب و آفات میں تک چوئی کی ہوں کہ تا ہوں۔ الگے چند اشعار میں اس نے اپنی دوڑ کی تعریف کی ہے۔ بعد کے شعر اور پن اور پن دوڑ کی میں اپنے اور اپنی دوڑ کی عمدہ انداز تعریف کی ہے۔ بعد کے شعر اور پن تعوں کی برق رفتاری یا خوش رفتاری کی تعریف کرتے ہیں، لیکن تا بط شرا خود اپنی دوڑ کی عمدہ انداز میں تعریف کرتے ہیں۔ کرتا ہوں اور پن میں کہ کی بیں۔ کہتا ہے : تعریف کر تا ہوں کر تی بیں ہوں کی بیں۔ کہتا ہے: میں تا بط شرا نے حکمت وفلنے کی با تیں بھی کی بیں۔ کہتا ہے: میں تا بط شرا نے کہ تی بی بھی کی بیں۔ کہتا ہے: میں تا بط شرا نے حکمت وفلنے کی با تیں بھی کی بیں۔ کہتا ہے: میں تا بط شرا نے تی ہوں کی بی ہوتی ہے۔ ای قصید میں تا بط شرا نے حکمت وفلنے کی بی بھی کہ ہیں۔ کہتا ہے: میں تا بط شرا نے حکمت وفلنے کی بی بر کہ کہتا ہے: میں تا بل گر می معنیف میں تا بل گر ہے میں ال گو ہی میں ہیں کہی ہی ہی ہوئی ہے۔ کہ میں ہیں ہوئی ہے کہ میں ہ بل گر ہوں کی بی ہیں ہوں کہ ہوئی ہے۔ کہ میں میں ہوئی ہے۔ تعرف ال ل گو ہ میں ہوئی ہے۔ کہ میں ہوئی ہے۔ کہ میں ہوئی ہوں کہ میں ہوئی ہوں کہ ہو کی بی ہ ہوئی ہے۔ کہ ہوئی ہوں کہ میں ہوئی ہوں کہ میں ہوئی ہوں کہ

عادِلتي إن بغض الكومِ معتقد

وهل متاعْ وإن أبقيتُه باقٍ

تر جمہ:اے ملامت گرتیری ملامت بہت سخت ہے۔ بیہ مال ودولت تو آنی جانی چیز ہے،اگر میں بخیلی کے ذریعے اے رو کنا بھی چاہوں ،تو ہیہ کیسے ممکن ہے کہ وہ ہمیشہ میرے ہی پاس رہے۔

چیس اشعار پر مشتل تابط شراکا بیه شهور قصیده نه صرف اس کی بلکه اس جیسے تمام صعالیک عرب کی زندگی اور اس سے متعلق ان کے نقطۂ نظر کا عکاس اور ان کی زندگی کا آئینہ دار ہے۔ اس میں حکایتِ غم دور ال بھی ہے اور شکایتِ غم جاناں بھی ۔ ایک سخت کوش تند خوآ زاد منش نوجوان کے جذبات کی نصو پرکشی بھی ہے اور ان خانماں برباد شاعروں کی فلاکت زدہ انتہائی عسرت وغربت کی ماری زندگی کا نقشہ بھی اور اس کے ساتھ ساتھ اس زندگی سے حاصل شدہ تجربات کی روشن میں اخذ کی ہوئی حکمت وفلسفہ کی باتیں بھی، جن میں اگر چہ آج کل کے اعتبار سے بظاہر کوئی ندرت یا رفعتِ تخیل نہیں ہے، لیکن اس وقت معاشر ہے اور ان حالات میں بہت وقیع اور اہم تحقیق جاتی تھیں۔

تابط شرائے قصائد کے مطالعے اور ان پر ناقدین کی رایوں وتبھروں کو سامنے رکھ کر یہ کہنا بے جانہ ہوگا کہ تابط شراایک بڑا شاعر تھا۔اس کے ہمعصروں میں سلیک بن السلکہ ،عمرو بن بر"اق اور اُسید بن جابر نے بھی میدانِ قصائد میں نام پیدا کیا۔اسی دور میں اصحاب الجمہر ات کا ایک قدآ ورقصیدہ گوشاعر بشر بن ابی خام بھی تھا۔

4.14 الشنفري

4.14.1 حالات زندگى:

الشعفر ی بھی زمانۂ جاہلیت کاایک بڑا شاعر تھا۔اس کا شارشعرا کے دوسرے طبقے میں ہوتا ہے۔ بیہ تابط شرا کا ماموں تھا۔اس کااصل نام ثابت بن اوس الاز دی ہے۔اس کاس وفات 525ء ہے۔ زمانۂ جاہلیت کے بڑے غارت گروں اورلوٹ مارکرنے والوں میں تھا، دوڑنے میں نہایت تیز تھا۔ اس کی عادات واطوار سے عاجز آکر اس کے قبیلے نے اس سے برائت اختیار کر لی تھی ۔ بچین میں اس کے والد کوتل کردیا گیا تھااور اس کی ماں اور خود اس کے ساتھ اس طرح کا سلوک کیا گیا تھا کہ وہ دادیہال اور نا نیہال سے بذخن ہو کر فرار ہو گیا تھااور بعد میں انھیں پر حملہ بھی کرنے میں مشغول رہتا تھا۔ کہتے ہیں کہ وہ گھوڑے سے بھی زیادہ تیز دوڑتا تھا۔ اس کی ایک چھلانگ تقریباً ساڑھے آٹھ میٹر کہی ہوتی تھی۔ بہادر اتنا تھا کہ تن تنہا کسی بھی قبیلے پر حملہ کردیتا تھایا اس کے ساتھ اس کر اور عمرو بن براق جیسے لوگ ہوتے تھے، جو دوڑنے بھا گنے اور لوٹ مار قول و خارت مجانے میں اس جیسے تھے۔

روایت ہے کہ ابھی وہ چھوٹا ہی تھا کہ بنوسلامان بن مفرق نے اس کے باپ کو ماردیا اور اسے قید کرلیا تھا۔ انہی کے درمیان اس کی پر ورش ہوئی۔ پھر بڑے دنوں بعد اسے اس حقیقت کاعلم ہوا کہ بنوسلامان تو اس کے قبیلے کے ہیں ہی نہیں اور اسے ان لوگوں نے قید کر رکھا ہے، یہ جانے کے بعد اس نے قشم کھالی کہ وہ بنوسلامان کے سولوگوں کوقل کرے گا؛ کیوں کہ انھوں نے اسے قید کیا، غلام بنایا اور اسے اس کے نسب اور خاندان سے بے خبر رکھا، چنانچہ اپنی قشم پوری کرتے ہوئے اس نے بنوسلامان کے 90 لوگوں کوقتل کیا، غلام بنایا اور اسے اس کے مارا گیا۔ اس کی لاش ایسے ہی پڑی ہوئی تھی کہ بنوسلامان کے ایک شخص کا گزر ہوا، تو اس نے حقار تا اسے اپنی کی اس کے بعد وہ خود بھی پاؤں شعفر کی کی ہڈی سے تحر رکھا، چنانچہ اپنی قشم پوری کرتے ہوئے اس نے بنوسلامان کے 99 لوگوں کوقتل کیا، اس کے بعد وہ خود بھی مار اگیا۔ اس کی لاش ایسے ہی پڑی ہوئی تھی کہ بنوسلامان کے ایک شخص کا گزر ہوا، تو اس نے حقار تا اسے اپنی پاؤں سے تصور کر مارنا چا، ہی، اس کا مار نے کی قشم تھی پوری ہوگی ہوئی تھی کہ بنوسلامان کے ایک شخص کا گزر ہوا، تو اس نے حقار تا اسے اپنی پاؤں سے تصور کی موجول کا حکول کوئوں کو تو اس کے مولوگوں کو تو اس کے مولوگوں کوئی ای اس کی اس کا چاہ کی سے میں پڑی ہوئی تھی کہ ہو کہ ہو گیا، اسی زخم کی وجہ سے اس شخص کی موت واقع ہوگئی اور اس طرح شد خبر کی بنوسلامان کے سولوگوں کو مار نے کی قسم تھی پوری ہوگئی۔ اس کے قتل کا ایک وا قد سے بیان کیا جا تا ہے کہ بنوسلامان تو اس کے پیچھے لگھ ہی ہو جو جے اس کا علم سارے اہل عرب کو تھا؛ چنانچہ ایک بار وہ سفر کے دور ان پانی پینے نے لیے کسی چشمے پر جھاتا و دواجنی لوگوں نے اسے پڑلیا اور اسے بنوسلامان کے حوالے کردیا۔ ان لوگوں نے اسے ایک پیڑ سے باند ہو دیا کہ مار نے کے بعد ہم تھیں کہاں دفن کر میں تو اس نے جو اس میں سے اشتار پڑ ھے:

> فَلاتَدفنُونِي اِنَّ دَفنِي مُحزَّمْ عَلَيكُم ولكن أبشِرى أَمَّ عامِرِ اِذَا حَملُوا رأسِى وفِي الرَّأسِ أكثرِي وغُودِرَ عِندَ المُلتَقٰى ثُمَّ سَائِرِي هُنالِكَ لَا أرجُو حَياةً تَسُرُّنِي سَمِيرَ اللَّيالِي مُبسَلًا بِالجَرائِرِ

ترجمہ: تم میری تدفین نہ کرنا، میری تدفین تم لوگوں پر حرام ہے۔البتہ بحّبو کے لیے نوشخبری ہے کہ جب لوگ میرا سرتن سے جدا کر کے لے جائیں گے اور بقیہ جسم کو چھوڑ جائیں گے تو اسے کھانے کا موقع مل جائے گا۔واضح ہو کہ مجھے کسی پُرمسرت زندگی کی آرز ونہیں ہے، اس حال میں کہ میں دراز راتوں میں بے یارومد دگار جرائم کا بوجھا تھائے پڑا رہوں۔ 1.14.2 شاعری کے نمونے اور خصوصیات: اس کا شارتھی صعالیک شعرا میں ہوتا ہے۔شنفر ی کے اشعار میں وہ خصوصیات موجود ہیں جو کسی ایچھ شاعر میں ہونی چائیں۔ اس کے یہاں حسن وعشق ،مناظر فطرت ،اخلاق وحکمت اور مشاہدات ونجربات کا بیان ہے۔ دراصل زمانے کے حالات نے اسے ایک سنجیدہ شاعر بنادیا تھا۔ شنفر ی کے اشعار اظہار شجاعت وفخر ومباہات پرمشتمل بھی ہیں، کچھ غزلیہ شاعری بھی کی ہے۔اس کے بہت سے اشعار ایسے بھی ہیں، جن کی نسبت تابط شراکی طرف کی جاتی ہے۔اس نے متعددا پسے قصائد کیے جو عرب میں خاصے مشہور ہوئے۔ 186 شعار پرمشتمل اس کا قصیدہ''لامیۃ العرب''عدہ اور دورِجابلی کے شاعرانہ کلام کا بہترین نمونہ ہے۔فصاحت وبلاغت اور بے خانماں زندگی کی عکاسی میں اپنی مثال آپ ہے۔اس قصیدے کی مختلف شروحات ککھی گئی ہیں، جن میں محمود بن عمر الزمحشری کی'' شرح لامیۃ العرب'' ،محمد بن قاسم کی'' تفریح الکرب عن قلوب اہل الارب في معرفة لامية العرب' اور عطاء الله بن احمد ك'' شهامة الارب في شرح لامية العرب' بهت مشهور بين -اس كابيةصيده نهصرف عربي ادب بلکہ عالمی ادب میں بھی ایک خاص مقام و مرتبے کا حامل ہے اور مختلف عالمی زبانوں میں اسکے ترجے کیے گئے ہیں۔شارحین نے اس تصیدے کی لغوی واد بی قدر و قیت کا جائزہ لینے کے ساتھ بے گھری یاصحرا نوردی کی زندگی گزارنے والی جماعت کے تعلق سے پیش کردہ اس کے افکار وخیالات کا گہرائی سے جائزہ لیا ہے۔اس قصیدے کی شہرت''لامیۃ العرب'' کے نام سے اس لیے ہوئی کہ اس میں شنفری نے جابل دور کے عرب صحرانوردوں اوران کی مہم جوئیوں کی تفصیلات بیان کی ہیں ۔بعض لوگوں نے اس قصید ے کی نسبت خلف الاحمر کی جانب کی ہے، جو حقائق کے اعتبار سے بالکل غلط ہے؛ کیوں کہ اس قصیدے کے جو مضامین ہیں، وہ شنفر ی کے دوسرے قصیدوں اور دوسری شاعری سے ملتے جلتے ہیں۔اس کا اسلوب بیان اور ذخیر ۂ الفاظ بھی اسی قشم کے ہیں جواس کی دوسری شاعری میں یائے جاتے ہیں۔ایک بڑی دلیل بیڈ بھی ہے کہ اس قصیدے میں شنفری نے اپنے باپ کے قتل کا بدلیہ لینے کے لیے بنوسلا مان پر اپنے حملوں کا ذکر کیا ہے۔اس قصید بے کی ایک وجہ تسمیہ ریکھی بیان کی جاتی ہے کہ چوں کہ شنفر ی کے اس قصیدے میں اورمؤیدالدین ابواساعیل حسین بن علی الطغر ائی کے لامیۃ الجم میں موضوع کے اعتبار ے ایک قشم کی مشابہت ومناسبت پائی جاتی تھی؛ اس لیے علماءِ ادب وتنقید نے اس کا نام لامیۃ العرب رکھ دیا۔ بعض نا **قدین کا خیال ہے ک**ہ طغرائی نے اپنے تصیدے میں شنفری کی ہی نقل کرنے کی کوشش کی ہے۔البتہ دونوں قصیدوں میں ایک واضح فرق بیرہے کہ شنفر ی کا قصیدہ زبان و بیان کے اعتبار سے قدرے پیچیدہ اورمشکل الفاظ وتعبیرات پرمشتمل ہے،جبکہ طغرائی کا قصیدہ سادہ الفاظ اور بڑی حد تک آج کل رائج شعری اسلوب پرمشمل ہے۔اور دونوں میں نقطۂ اشتراک ہو ہے کہ جس طرح شنفر ی قتل کیا گیا تھا،اسی طرح طغرائی کی بھی موت ہوئی تھی اور د دنوں قصیدوں کا مرکز ی موضوع بھی ایک ہی ہے یعنی اظہار فخر ومباہات۔

اس قصید ے میں شنفری نے نہ صرف اپنی؛ بلکہ اپنے جیسے تمام صعالیک شعرا کی زندگی کا حقیقی نقشہ بڑے اچھوتے انداز میں پیش کیا ہے۔ایک بے گھر، بے در، بے یار وغملسار، مگر غیور وخود دار اور بہا در انسان کس طرح اپنی زندگی صحراؤں ، بیابا نوں میں درندوں اور جنگل جانوروں کے درمیان گزارتا ہے۔ بھوک ، پیاس اور گرمی کی شدت، راتوں کی ہوشر با وحشت اور تاریکی ، صحراکی ہولنا کی میں کس طرح صرف اپنی افٹنی کے سہارے ایک منزلِ موہوم کی طرف چلتا رہتا ہے، بیسب اس قصید ہے میں بیان کیا گیا ہے۔ قصیدہ''لامیۃ العرب' کے شروع میں میں دکھ بھر انداز میں شعفر کی کہتا ہے: آقیہ ہوا ہی حکوم کی شعر کی تر ہوں کہتا ہے، میں بیان کیا گیا ہے۔

فإِنِّي إلٰى قومٍ سِواكُم لأَميَلُ

## فَقدحُمَّتِ الحاجاتُ واللَّيل مقمرً وشُدَّت لِطَيَّاتٍ مَطَايَا وأَرحُلُ

ترجمہ:اے میرے چچازاد بھائیو!تم اپنی سواریوں کی پیٹھ سیدھی کرلو (چلے جاؤ) کیوں کہ میں اپنے آپ کوتھارے مقابلے میں دوسری قوم سے زیادہ قریب محسوس کررہا ہوں۔ ضرورت پورا ہونے کا وقت آ چکا ہے، رات روثن ہے اور سواریاں چلنے کو تیار ہیں۔ اسی قصیدے کے دوسرے اشعار میں اس نے عوام الناس کو بیہ درس دیا ہے کہ جس جگہ عزت سے زندگی بسر کرنے کا موقع نہ ہو، وہ جگہ چھوڑ دینی چا ہے اور اپنی دنیا کہیں الگ بسانی چا ہے۔

شنفری کے قصیدہ لامیہ کے بارے میں خلیفہ ثانی حضرت عمر فاروق مل کا ایک قول مشہور ہے، جے بعض دفعہ بطور حدیث بھی روایت کیا جاتا ہے۔ انھوں نے ایک موقع پر فرمایا کہ' اپنی اولا دکو قصیدہ لامیہ پڑھاؤ؛ کیوں کہ اس میں حسن اخلاق کی تعلیم دی گئی ہے' ۔ اس سے پتا چاتا ہے کہ شاعر نے اپنے قصید سے میں جو پچھ کہا ہے، اس کا پچھ نہ پچھ اثر اس کی عملی زندگی میں ضرور رہا ہوگا اور حضرت عمر بن خطاب " اس ک زندگی کے بارے میں ضرور جانتے ہوں گے۔ حضرت عمر کی بات شد فری کی زندگی میں ضرور رہا ہوگا اور حضرت عمر بن خطاب " اس ک روات سے بہت پہلے کے ہیں، اس لیے بھی ہمیں یہ یقین کرنا چا ہے کہ بعد میں اس کے بارے میں جو روایات نقل کی کئیں اور تاریخ میں اس کے بارے میں جو دا قعات بیان کیے گئے ہیں، ان میں حقیقت بیانی کے ساتھ ساتھ بھو خص دفعہ ملی سر اور ای کی کی اس کی ک ایک نہا یت بے رحم، ڈاکوا در لئیر سے کے طور پر پیش کر کے اس کی زندگی کی حض دفعہ ملی سے میں جو روایات نقل کی کئیں اور شان کی کو بات

شنفری کا'' تائی قصیدہ'' بھی کافی مشہور ہوا۔ یہ قصیدہ بھی اس کے فن کا عمدہ نمونہ ہے۔اس میں غزایہ لب ولہجہ پورے شباب کے ساتھ جگہ جگہ نظر آتا ہے۔اس میں شنفری نے اپنے ذاتی خیالات اور اپنے او پر گزرنے والے حالات کی عکامی کی ہے۔خاص طور پراپنے باپ کے قتل اور بیوی ام عمروکے اسے حچوڑ کر چلے جانے کا جو اسے غم تھا، اسے اشعار کے سانچ میں ڈھالا ہے۔قصیرے کا آغاز اپنی بیوی کے حچوڑ کر چلے جانے پر اظہار افسوس سے کیا ہے۔

ایک جگہا پنی بیوی(اورمحبوبہ) کا سرا پاکھینچتے ہوئے کہتاہے:

فَدَقَّت وجَلَّت واسبكَرَّت وأَكَملَت فلوجُن إنسان من الحسن جُنّت فِبِتناكأن البيت حُجِّر فوقنا برَيحانةٍ رِيحت عشاء أوطُلَّت

تر جمہ:اس کے اعضا متناسب،اس کی شکل وصورت عمدہ، انداز واطوار بڑے مست اور قمد قدِرعنا ہے، بس بیسمجھ کیچئے کہ خالق اسے ہراعتبار سے ایسامکمل پیدا کیا ہے کہ اگر کوئی آ دمی اس کی خوبصورتی دیکھ کر دیوانہ ہوجا تا ہے، تووہ بھی دیوانی ہوجاتی ہے۔ہم نے ایک ایسے گھر میں ساتھ رات گزاری، جو خوشبودار ہواؤں سے گھرا ہوا تھا اور ہلکی بارش میں ان کی خوشبو اور بھی تیز ہوجاتی تھی۔ محبوبہ کی تعریف وتوصیف کا بیا یک اچھوتا انداز ہے کہ شاعر فقط ایک شعر میں اس کی ظاہری وباطنی خوبیوں کو بڑے اچھے پیرائے میں احاطہ کرتے ہوئے بیان کرتا ہے۔ حسن کی وجہ سے کوئی اس کا دیوانہ ہوتا ہے تو وہ بھی دیوانی ہوجاتی ہے۔ محبوب کے اخلاق کو بیان کرنے کا بیہ واقعی نرالا انداز ہے۔ یعنی کوئی اس پر مرے اور وہ نہ مرے ، بیتو بڑی بداخلاقی کی بات ہے ، لہذا خوش اخلاق کی وجہ سے بی اس کر نے کا بیہ وہ بھی مرنے گھتی ہے۔ پھر اس پر مرے اور وہ نہ مرے ، بیتو بڑی بداخلاقی کی بات ہے ، لہذا خوش اخلاقی کی وجہ سے اپن

قصیرے کے اختتام پر اس نے اپنی بہادری، خود داری اور عزت نفس وغیرہ کا ذکر کیا ہے۔ فنی اعتبار سے بیق صیدہ بھی نہایت اعلی در جے کا ہے اور شنفر ی کے شاعرانہ کمال ومہارت پر دلالت کرتا ہے۔ اس میں اس نے انسانی اخلاق و تعلقات چاہے وہ مرد کے ہوں یا عورت کے دونوں پر بھر پور روشی ڈالی ہے۔ اپنی بیوی، جو اس کی محبوبہ بھی تھی، اس کے تنگ اس کے غائبانے میں بھی دلی محبت و تعلق کا اظہار کیا ہے۔ اور ساتھ ہی صحرانوردی والی زندگی نے اس کے اندر جس قسم کی خصوصیات پیدا کردی تھیں، ان کا بھی تذکرہ کیا ہے۔ اس قصید گوئی، واقعیت پسندی، تپی منظر شی، دقت تعبیر اور خوب صورت طرز بیان سبھی اوصاف پائے جاتے ہیں۔ زبان کے اعتبار سے بھی بیت قصید اعلیٰ ہے، سبخیدہ الفاظ اور تصنع و تکلف سے پاک تعبیر ات استعمال کی گئی ہیں۔

## 4.15 اكتسابي نتائج

پہلوغالب ہے۔ان شعرائے صعلوک میں سب سے زیادہ مشہور تابط شرا، شنفری، عروہ بن ور دالعیسی ، حاجز از دی وغیرہ ہیں۔ اصحاب مجمھر ات وہ شعرا ہیں جو اگر چہ کہ ان کا شارطبقۂ اولی میں نہیں ہے،لیکن ان کی شاعری طبقۂ اولی کی شاعری سے کم بھی نہیں ہے، اپنے کمال فن کی وجہ سے وہ مقبول عام وخاص تھے۔اس طبقہ کے شعرا میں سب سے زیادہ مشہور نابغہ ذبیانی ، عبید بن الأبو ص ، امیہ بن ابی الصلت وغیرہ ہیں۔

| 4.16 نمونے کے امتحانی سوالات                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ا۔امرؤالقیس ایک بے باک شاعر تھا؟ ایک نوٹ تحریر سیجیے۔                               |
| ۲۔امرؤالفیس نے گھر بارحچوڑ کر کس طرح کی زندگی گذاری؟                                |
| س۔ امرؤالقیس کی شعری خصوصیات کیا ہیں؟ تفصیل سے تحریر کریں۔                          |
| ۴ ۔ امرؤالقیس کے معلقے کی خوبیاں تفصیل تحریر کریں۔                                  |
| ۵۔ زہیر بن ابی سلمی کے بعض قصائد کوحولیات کہا جاتا ہے۔اس پرایک نوٹ لکھیے۔           |
| ۲ ۔ زہیر بن ابی سلمی کی شاعری کی خصوصیات مفصل تحریر کریں۔                           |
| ے <sub>نہ</sub> ز بن ابی سلمی کی شاعری میں زندگی کے طویل تجربات ہیں ۔ایک نوٹ لکھیے۔ |
| ۸ یےمروبن کلثوم کی شاعری کی خصوصیات قلم بند شیجیے۔                                  |
| ۹۔عمرو بن کلثوم نے اپنی شاعری میں کس چیز کا پیغام دیا؟                              |
| <ul> <li>۱۰ نابغہ ذیبانی کی زندگی کے حالات کا مختصراً جائزہ کیجیے۔</li> </ul>       |
| اا ۔عبید بن الدأ برص کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں۔                                  |
| ۲۱۔ تابط شرا کی شاعری کی خصوصیات بیان سیجیے۔                                        |
| سرا ۔ امیہ بن ابی الصلت کی شاعری پرایک نوٹ لکھیے۔                                   |
| <sup>م</sup> ا ۔ شنفر ی کی شاعری کی خصوصیات بیان سیجیے۔                             |
| 4.17 مطالعے کے لیے معاون کتابیں                                                     |
| ا _كتاب الشعر و الشعراء_ ابن قتيبه                                                  |
| ٢_طبقات فحول الشعراء_ ابن سلام الجمحي                                               |
| ٣_جمهرةأشعار العرب_ ابن زيد القرشي                                                  |
| ٣_في الأدب الجاهلي_ طه حسين                                                         |

- ۵\_تاريخ آداب اللغة العربية جرجي زيدان
   ۲\_تاريخ الأدب العربي دكتور شوقي ضيف
   ۲\_تاريخ الأدب العربي أحمد حسن زيات
   ۸\_الجديد في الأدب العربي حنا الفاخوري
   ۹\_كتاب الأغاني ابو الفرج الأصبهاني
- ۱ ـ العمدة فى صناعة الشعر ونقده ـ ابن رشيق القيرواني

## اكائى 5 عصراسلامى كانعارف اوراس كى خصوصيات

اکائی کے اجزا

- 5.1 مقصر
- 5.2 تمہير
- 5.3 اسلام کاظہور اور عرب معاشرے پراس کے اثرات
- 5.4 معصراسلامی کی ادبی وعلمی سرگرمیاں: ایک تعارف
- 5.5 ادب کے حوالے سے عہد نبوی وعہد صحابہ کی امتیازی خصوصیات
  - 5.6 اكتسابي نتائج
  - 5.7 نمونے کے امتحانی سوالات
  - 5.8 مطالع کے لیے معاون کتابیں

5.1 مقصد

اس اکائی کو پڑھنے کے بعد طلبہ عصرِ اسلامی کے ادبی ماحول اور اس کی خصوصیات سے واقف ہو سکیں گے۔انھیں یہ معلوم ہو سکے گا کہ اسلام نے عرب معاشرہ اور عربی فکر پر وہ کون سے اثرات مرتب کیے تھے جن کی وجہ سے علم وادب کوایک نئی جہت میں فروغ حاصل ہوا۔ اس عہد کی وہ کیا خصوصیات تھیں جنھوں نے آنے والے ا دوارکی علمی وادبی سرگر میوں کے لیے راہ ہموارکی؟

5.2 تمہير

عصراسلامی عربی ادب کی تاریخ کے باب میں ایک اہم مقدمہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ حقیقی معنوں میں اسی عہد میں ان علوم وآ داب کی بنیا درکھی گئی تھی جنہیں اموی اور عباسی عہد میں عروج وارتفا حاصل ہوا۔انہیں علوم وفنون کی وجہ سے بلند اور عالمی معیار کی ادبی تخلیقات منظر عام پر آئیں جوعر بی علم وادب کا گراں مایہ ہیں۔

5.3 اسلام كاظهور اور عرب معاشر براس كے اثرات

610ء میں نبی عربی محمد بن عبداللہ سلین تلایی جمد بن عبداللہ سلین تلایی جمل کے اعلان نبوت سے اسلام کی تاریخ کا آغاز ہوا۔ اس اعلان نے عرب معاشرہ میں ایک بھونچال کی سی کیفیت پیدا کردی۔ رسول اللہ سلین تلایی کو اس حیثیت سے لوگ قبول کرنے کو تیار ضحے کہ آپ سلین تلایی صادق اور امین ہیں لیکن اس حیثیت سے قبول کرنے کو تیار نہیں شحے کہ آپ سلین تلایہ عرب کے فکری اور ساجی سانچ کو ہد لنے کی کوشش کریں، وہ بھی اس عنوان سے کہ خدانے آپ سلین تلایی کو اس مشن پر مامور کیا ہے۔ آپ سلین تلایہ کی اس دعوت کی تو قطح کے عین مطابق مخالفت کی گئی جس کا نتیجہ متعدد جنگوں کی شکل میں سامنے آیا، جن میں رسول اللہ سلین تلایہ اور آپ سلین تلایہ کی اس دعوت کی تو قطح کے عین مطابق مخالفت کی گئی جس کا نتیجہ متعدد جنگوں کی شکل میں اس منے آیا، جن میں رسول اللہ سلین تلایہ اور آپ سلین تلایہ کی اس دعوت کی تو قطح کے عین مطابق مخالفت کی گئی جس کا سامنے آیا، جن میں رسول اللہ سلین تلایہ اور آپ سلین تلایہ کی کہ کی اور کر اور میں اور فتح کے عین مطابق مخالفت کی گئی جس کا نتیجہ متعدد جنگوں کی شکل میں

یہ نیا معاشرہ اپنی منفر داور متاز خصوصیات رکھتا تھا۔ اس معاشرہ نے اپنے ماقبل جاہلی معاشرہ کی اُن خصوصیات اور صالح عناصر کوا پنالیا جو فطرت انسانی کے مطابق تھیں اور جو کسی بھی انسانی معاشرہ میں خیر وعدل کے قیام کے لیے ضروری تھیں اور اُن فاسد عناصر کوترک کردیا جو کسی بھی انسانی معاشرہ کی فلاح وترقی میں رکاوٹ ہیں۔اسلام نے افراد کی اُن خوابیدہ صلاحیتوں کو بیدار کیا جن کو مظاہر پرتی اور اوہام وخرافات پر میں تصورات اور رسوم ورواجات کی پابندیوں کی وجہ سے اب تک ظہور میں آنے کا موقع نہیں ملاتھا۔اسلام نے عربی ذہن کوآ زادی عطا کی تا کہ وہ فکر کی شاہراہ پرآ گے بڑھ سکے اور اس کے فطری ذوق کو جلا اور قوت حاصل ہو۔

اسلام نے حرب معاشرہ میں جوتغیرات پیدا کیے ان کی مختلف نوعیتیں تھیں۔ ایک بڑا تغیر اسلام نے سیر پیدا کیا کہ حرب کے قبائلی ساخ کو جوانتشار و پراگندگی کا شکارتھا، وحدت واجتماعیت کی لڑی میں پرو دیا۔ یمن اور حجاز اور مُضر کی اور حمیری کے مابین قبائلی عصبیت کی بنیا د پر جو چپقلش تھی وہ دب گئی۔ جس کا ذکر قرآن میں اس طرح کیا گیا ہے کہ ' اللہ کی اس نعمت کو یا دکرو کہتم باہم ایک دوسرے کے دشمن تھے، اللہ تعالی نے تمہارے دلوں کو باہم ایک دوسرے سے جوڑ دیا اور اس طرح تم اللہ کی اس نعمت و احسان سے ایک دوسرے کے بھائی ہو گئے۔ ' ( آل

## ایھا الناس إن ربکم واحد وان أباکم واحد کلکم بنی آدم و آدم من تراب و اکر مکم عندالله اتفاکم لیس لعربی علی عجمی فضل الابالتقوی ۔ ''اے لوگو! تمہارا رب ایک ہے اورتم سب کے باپ بھی ایک ہیں ۔تم میں سے ہرکوئی آ دم کی اولا د ہے اور آ دم مٹی سے بنے تھے ۔تم میں سے معزز وہ ہے جو سب سے زیادہ تفوی والا ہو ۔کسی عربی کوکی بخمی پرکسی بنا پرکوئی فوقیت حاصل نہیں ہے سوائے تفویٰ کے ۔ ( مند احمد )

جر دوسرا فرق اس اتحاد واجتماعیت کے نتیج میں بیا ٓیا کہ عرصۂ دراز سے جوخوں ریزی اور جنگ و نساد کی فضابنی ہوئی تھی، معمولی باتوں پر شروع ہونے والی جنگیں جو کئی کئی دہائیوں سے جاری تھیں، جیسے'' داحس' اور' نغبر ا'' کی جنگیں؛ وہ ختم ہوگئیں اور کمل امن قائم ہوگیا۔ رسول اللہ سالیٹا ہی ہم نے امن کوخصوصی اہمیت دی۔

کی جابلی معاشرہ میں خوانتین اور غلاموں کی حیثیت بہت کمزورتھی، اسلام نے انھیں مستضعفین میں شار کرتے ہوئے، ان کی حیثیت کو معاشرہ میں بلند کرنے کی کوشش کی جس کے نتیج میں ہم دیکھتے ہیں کہ آنے والے دنوں میں اس طبقہ نے علم وادب کے ہر میدان میں نمائندگ کی اور اہم کارکردگی کا مظاہرہ کیا۔

لی حربی اور مجمی کے فرق کومٹادینے کا مینتیجہ سامنے آیا کہ بڑی تعداد میں خطۂ عرب کے اندر غیر عربوں کواپنی صلاحیتوں اور قابلیتوں کے اظہار کا موقع ملا۔ چنانچہ عباسی دور میں اس طبقہ کوعلم وادب میں عربوں پر فوقیت اور برتر می حاصل ہوگئی، یہاں تک کہ خالص اسلام علوم — تفسیر، حدیث اور فقہ — میں بھی عرب کے مقابلہ میں اہلِ عجم آ فاق علم پرزیا دہ نمایاں نظر آنے لگے۔

این اور انسانیت کا تصور برایک بڑا فرق انسان کے تصور میں آیا۔ اسلام سے قبل انسان اور انسانیت کا تصور بہت دھندلا اور انسان کی اپن فطری حیثیت کے اعتبار سے نہایت منفی تھا۔ اسلام نے تکریم انسانیت کے حوالے سے انسانیت کے معیار کو بلند کیا۔ اس طرح عرب معاشرہ پہلی مرتبہ اپنے حقیقی معنوں میں انسانی اقدار سے آشنا ہوا۔

ہم حال می مختلف عوامل اور اسلام کی طرف سے کیے جانے والے اقدامات تصح جھوں نے عرب معاشرے کی نٹی صورت گری کی اور ایک ایسا معاشرہ تیار کیا جس نے تاریخ کے الگلے مرحلوں میں عالمی نوعیت کی معیاری تخلیقات سے عالمی ادب کے دامن کوزینت بخشنے میں اہم کر دارا داکیا۔

اس میں شک نہیں کہ عہدِ جا، پلی میں تخلیق کیا جانے والا شعری سرمایہ اپنی منفر داعلیٰ خصوصیات کی وجہ سے آج بھی توجہ کا مرکز ہے۔ لیکن دیکھا جائے تو عرب کی فکری اوراد بی صلاحیت اسلام سے قبل حقیقی معنوں میں صرف شعر تک محدودتھی۔ اسلام کے انقلاب نے عربی فکر کو وہ زرخیزی اور قوت عطا کی کہ وہ علوم و آ داب کے سینکڑ وں میدانوں میں اپنی صلاحیتوں کو آ زمانے کے قابل ہوگئی۔ نیز وہ شعری ادب جس پر فخز، ہجو، قبابکی عصبیت، شراب اوران جیسی دیگر اخلاقی رذائل کی چھاپتھی، اسلام کی آمد کے بعد اس کا رنگ بدل گیا۔

اخلاقی رذائل سے فضائل کی طرف عربوں کے رخ کو موڑنے کے ساتھ، اسلام کا ایک دوسرا بڑا کا رنامہ بیر ہا کہ اس نے عرب معاشرہ میں امن کا ماحول پیدا کردیا جس کا تصور عرب کی قبائلی معاشرت میں نہایت مشکل تھا۔ امن و عافیت کے ماحول میں بدوی ذہن کو حیات وکائنات کے مختلف موضوعات پر غور وفکر کرنے کا موقع ملا۔ بہر حال اسلام نے جونظریۂ حیات و کائنات (world view) پیش کیا، اس نے عرب معاشرت میں ایک انقلابی تبدیلی پیدا کردی، ایک ایسی تبدیلی جس سے عرب معاشرہ اب تک دوچار نہیں ہوا تھا۔ 5.4 عصر اسلامی کی ادبی وعلمی سرگر میا**ں : ایک تعارف** 

اسلام نے دینی وسیاسی اور معاشی سطح پر عرب معاشرہ میں جو تبدیلیاں پیدا کیں اُن کے بنیج میں عربی فکر کوجلا حاصل ہوئی اور بڑے پیانے پر علمی وادبی سرگر میاں ظہور میں آگئیں۔ عربوں کے پاس نثری سرمایہ بہت محدود تھا بلکہ صرف معدود ہے چند۔ البتہ شعری سرمایہ بہت باثر وت اور وسیح تھا۔ چنانچہ عصر اسلامی میں ایک اہم تاریخی وادبی سرمایہ کی حیثیت سے لوگوں کی توجہ اس پر مرکوز رہی۔ قرآن کی تفہیم میں یہ جابلی شاعری لسانی سطح پر معاون تھی اس لیے اس کو پڑھنے پڑھانے کی خلفائے راشدین نے ترغیب دی۔ چنانچہ ایسے لوگ سامنے کے جنوبیں ہزاروں کی تعداد میں جابلی دور کے اشعار یاد سے قرآن میں بہت سے ایسے الفاظ میں جنوب دی۔ چنانچہ ایسے لوگ سامنے کے جنوبیں میں اُحسی استعمال کیا ہے، وہ اُن سے کما حقہ آشانہیں میں جہت سے ایسے الفاظ میں موقع ملا اور اس طرح ادبی ولسانی سرگر میوں کو پر وان چڑھنے کا موقع ملا۔

قر آن نے ایک ادبی نمونہ کی حیثیت سے بھی لوگوں کی توجہات اپنی طرف مبذول کیں۔قر آن کا بینمونہ نہ تو شعر تھا اور نہ معروف معنوں میں نثر بلکہ حقیقت میں وہ دونوں کے مابین کی صنف تھی۔ اسی کے ساتھ فصاحت و بلاغت کا عمدہ نمونہ۔ اس حیثیت سے ادبی وعلمی ذوق کو پر دان چڑھانے میں سب سے اہم رول قر آن نے ہی ادا کیا ہے۔

دوسری سطح پر بیرول حدیث نے نبھا یا۔ رسول اللہ سالین الیکو فصح العرب والعجم تھے۔ حالال کہ آپ سالین الیکو اُمی تھے۔ آپ سالین الیکو کی خواہ دوں کو زبان سے نطح ہوئے بہت سے جملے اور ترکیبیں اعلیٰ نثر کا عمدہ نمونہ ہیں۔ وہ جوامع العکم کی خواہ صورت مثال ہیں۔ صحابہ کرام کے ادبی ذوق کو ان سے بھی جلا حاصل ہوئی اور ان کی نقل کی جانے لگی۔ رسول اللہ صلین الیکو کم کا حجۃ الوداع کا خطبہ آپ سالین الیکو ہے۔ عصر اسلامی کے ابتدائی حصے میں خطبہ کو ایک اہم صنف کے طور پر ابھر نے اور ترقی پانے کا موقع ملا۔ ان خطبات کی اصل خوبی ملاغت آ

رسول اللہ سلامیں کی وفات کے بعد صحابہ کرام کی ایک بڑی تعداد عرب اور عرب سے باہر مختلف شہروں میں بکھر گئی جس کا مقصد اسلام کے پیغام کو عام کرنا اور دنیا کی قوموں کو اس کی دعوت دینا تھا۔ ان صحابہ میں سے ایک بڑی تعداد افاضل صحابہ کی تھی۔ وہ اور ان کے شاگردوں نے علم وادب کی اشاعت میں اہم رول ادا کیا۔ انھیں نئے ماحول سے واسطہ پڑا جس کے لیے انھوں نے نئے انداز واسالیب اختیار کیے جس کی وجہ سے بھی علم وادب کوفر وغ حاصل ہوا۔

عصر اسلامی کواس لحاظ سے خصوصی اہمیت حاصل رہی کہ اس عہد میں علم وادب کی جوسر گرمیاں پروان چڑھیں اُن میں مقصد حیات پر زورتھا۔ اس طرح وجود میں آنے والاعلم وادب کا بیرسر مایہ خالص مقصدیت کی اساس پر مبنی تھا۔ اس کا کوئی عضر ایسانہیں تھا جو مقصد یت سے خالی ہو۔ادب کا بیہ پہلود نیا کی تاریخ میں سب سے زیادہ اسی دوراور اس کے ادب میں نظر آتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں کہ یونانیوں کی طرح کے ادبی نمونے اس دور میں سامنے نہیں آ سکے جن میں مجرد خیل کو بنیاد بنا کرعلم وادب کی تخلیق کی کوشش کی گئی ہو۔ البتہ بعد کے ادوار میں متعددا یسے نمونے نظر آتے ہیں۔

یونان کی طرح ہندوستان میں بھی اس دور میں اوراس سے پہلے ادب اور فلسفہ کے میدان میں اس طرح کی کوششیں نظر آتی ہیں، جن کی اپنی اہمیت سے انکارنہیں کیا جاسکتا، تاہم ان کا تعلق قوتِ خیال اور حکمت سے ہونے کے باوجود وہ مقصدیت سے بہت دور نظر آتی ہیں۔ عصر اسلامی کے ادب میں بیہ مقصدیت توحید و آخرت کا عقیدہ تھا جس نے زندگی کو ایک نۓ معنی دے دیے جو ادب برائے دنیاوی و اُخروی زندگی سے عبارت تھا۔

اس لحاظ سے دیکھا جائے تو عصر اسلامی میں ادب کی تخلیق اپنی کمیت اور مقدار کے لحاظ سے کم تھی تاہم اپنی کیفیت کے اعتبار سے اس کی اہمیت بہت زیادہ تھی۔ چنانچہ بیاسی کیفیت اور اثر کا کمال تھا کہ اس دور میں لکھے جانے والے علوم وافکار نے آنے والے دنوں میں الی تہذیب کی بنیا درکھی جس نے انسانی تاریخ کوایک نئے مرحلہ میں داخل کردیا۔

5.5 ادب کے حوالے سے عہد نبوی وعہد صحابہ کی امتیازی خصوصیات

گزشتہ صفحات میں اس پر روشنی ڈالی جاچکی ہے کہ ظہورِ اسلام نے عرب کی سیاسی، ساجی اور اقتصادی صورتِ حال پر کس طرح گہرے انژات مرتب کیے اور اس کے نتیجہ میں متنوع قشم کی علمی واد بی سرگر میاں پیدا ہوئیں۔حسب ذیل سطور میں عہدِ نبوی وعہد صحابہ بطورِ خاص خلفائے راشدین کے عہد کی خصوصیات کا جائزہ علمی واد بی نقطۂ نگاہ سے لیا جائے گا۔

عہد نبوی اس لحاظ سے خصوصی اہمیت رکھتا ہے کہ اس دور میں علم وادب کے لحاظ سے ساری اہمیت قر آن کو حاصل تھی۔ اس کو مرکزیت حاصل تھی ۔ وہ علم وداب کا سرچشمہ تھا۔ رسول اللہ سالی لی ای اودیث بھی اس دور میں ظہور پذیر ہونے والے علم وادب کا دوسرا بڑا سرچشمہ تھیں، لیکن خود رسول اللہ سالی لی تاکید تھی کہ حدیث کوتحریر میں نہ لایا جائے۔ اس ممانعت کی وجہ بھی دراصل لوگوں کوقر آن کو مرکز توجہ بنانے ک ترغیب دینا تھا۔ قرآن کے اسلوب کی بلاغت اور ایجاز نے لوگوں کو اس کی پیروی پر مائل کیا۔ چنانچہ صحابہ کرام کے جملوں اور نبوت کا دعو کا

قر آن کی تدوین کے بعد جب خصوصیت کے ساتھ حدیث کوتحریر میں لانے اور جمع کرنے کی تحریک آگے بڑھی تو حدیث کی بلاغت آفرینیوں اور جوامع الکلم ( گہرے معانی رکھنے والے معنی خیز جملے) نے لوگوں کو اپنی طرف متوجہ کیا۔ چنانچہ حدیث اور خصوصیت کے ساتھ قر آن کے اثرات ہم اس عہد کے نثری وشعری ادب پرنما یاں طور پر دیکھتے ہیں۔

عربي ادب وثقافت پر حدیث کے اثرات پر تبصرہ کرتے ہوئے احمدامین ''فجر الإسلام'' میں لکھتے ہیں: ''عالم اسلام میں ادب وثقافت کے پھیلاؤ میں حدیث نبوی نے - خواہ وہ صحیح ہو یا گھڑی ہوئی - غیر معمولی کردارادا کیا۔لوگ اس کے درس و تدریس پر ٹوٹ پڑے۔علمی وادبی سرگرمیاں اس کے گردگھوتی تھیں۔علمائے صحابہ و تابعین کی علمی شہرت قرآن کی تفسیر اور حدیث (کے تعلیم و تعلَّم) پر مبنی تھی۔'( فجر الإسلام ، دار المکتاب المعربی، بيروت، 1969ص، 223) صحابہ کرام میں ایسے بھی لوگ تھے جنھیں اشعار پڑھوا کر سننے سے دلچ پی تھی۔ ان میں عبداللہ بن عمر، عبداللہ بن جعفر، عبداللہ بن زبیر، معاویہ بن ابی سفیان اور عمرو بن العاص شامل ہیں۔ اس کا ذکر ابوالفرج اصفہانی نے اپنی مشہور کتاب ''الأ خانبی'' میں تفصیل کے ساتھ کیا ہے۔ اس سے اشعار خوانی کی وہ روایت جو پہلے سے عربی معا شرے میں موجودتھی وہ ختم نہیں ہوئی کیوں کہ وہ اسلام کے اصولوں کے خلاف نہیں تھی بلکہ اسے مزید پروان چڑ ھنے کا موقع ملا۔ البتہ شعر کو سننے اور سنانے کی بیر روایت اپنے حدود و قیود میں رہی۔ اس پراس ''فکر کی ک کا اطلاق نہیں ہوتا جس کی ممانعت حدیث میں آئی ہے۔

5.5.1 عہداسلامی کےادب کی خصوصیات:

اس عہد کی ایک اہم خصوصیت ہیہ ہے کہ جوادب اس عہد میں پروان چڑھا، اس میں تکلف اور تصنع کی آمیزش نہیں تھی، اسلوب میں سادگی وصفائی اور برجستگی تھی۔ایک اہم عربی ادیب شکری فیصل لکھتے ہیں:

''اس عہد میں عربی ادب خالص فطری نوعیت کا تھا۔ جس میں نہ کوئی تکلف تھا اور نہ تصنع۔ ہم یہ تونہیں کہہ سکتے کہ وہ مطلق طور پر برجستگی اور بے ساخلگی کا نمونہ تھا تاہم سہ کہنا بھی غلط ہوگا کہ اس میں تکلف کی آمیز شتھی۔ یہ وہ ادب تھا جس ک تخلیق ، اپنی قدرت واستعداد کے حدود میں ، فطری صلاحیتوں کے زور پرعمل میں آئی تھی۔ ان صلاحیتوں کو یہ فکر نہیں تھی کہ اُن کو جلا حاصل ہواور اس میں خاطر خواہ اضافہ ہو ۔۔۔۔ اس لیے جب ہم اس ادب کا مطالعہ کرتے ہیں تو محسوس ہوتا ہے جیسے ایک بہاؤ ہے، ہم اس بہاؤ کے ساتھ ہتے چلے جارہے ہیں۔'

(حنافاخوري: الجامع في تاريخ الادب العربي، دارالجيل، بيروت: 1986 ص، 322)

اس عہد کے ادب کی ایک دوسری خصوصیت اس کا ایجاز واختصار ہے۔ اس ایجاز واختصار کی دواہم وجہیں سمجھ میں آتی ہیں: ایک تو یہ کہ جاملی ادب کی بھی اہم خصوصیات میں اختصار شامل ہے۔ دوسرے اب فتو حات کی وسعت اور دوسری قو موں کے ساتھ اختلاط کے نتیجہ میں، نیز قر آن نے ذہنوں میں جو بالیدگی پیدا کی تھی، اس کی بنا پر عربی ذہن، خواہ عوام کا ہو یا خواص کا؛ لمبی اور طول طویل عبارتوں کے بجائے حکمت سے پُر مختصر جملوں سے زیادہ متاثر ہوتا تھا۔ خود حدیث میں بھی اس سے منع کیا گیا تھا کہ کام میں تکلف اور بال کی کھال اتار نے والا اسلوب اختیار کیا جائے۔ اس اسلوب میں فرق خلفائے راشدین کے عہد کے بعد عہدِ اموی میں اس وقت پیدا ہوا جب وسیع پیانے پر شعر وادب کی سرگر میاں شروع ہو کیں۔

اس عہد میں پرورش پانے والے ادب کی ایک تیسری خوبی اور وصف میہ ہے کہ اس میں اسے ایک خاص نظریۂ حیات یعنی اسلام کی تبلیخ و دعوت اور معاشرتی اصلاح کا ذریعہ بنایا گیا۔ادب کی تخلیق کرنے والوں کے سامنے دنیوی کے ساتھ اخرومی سعادت کا حصول تھا۔عہد نبوی میں شعر کو دشمنوں کے ساتھ قلمی ولسانی جہاد اور عقائد وملت اسلام کے دفاع کے لیے استعمال کیا گیا، جس میں خصوصیت کے ساتھ مشہور صحابی رسول حسان بن ثابت کو اہمیت حاصل ہے۔

ایس تیسرے وصف سے وابستہ چوتھا وصف وہ ہے جس پراو پر کے مضمون میں روشنی ڈالی جاچکی ہے کہ جوادب عہد نبوی وعہد صحابہ 🕅

میں وجود میں آیا، اس میں مقصدیت پرزورتھا۔ یعنی وہ ادب برائے سعادت دنیوی واُخروی کانمونہ تھا نہ کہ ادب برائے ادب کا۔ 5.5.2 عہد اسلامی کے ادب کے اصاف:

ال عہد میں ادب کے جن نمونوں کو پروان چڑ ھنے کا موقع ملا یا دوسر لفظوں میں جن اصاف پر ال عہد کی سرگر میاں حاوی تھیں، وہ ہیں: شعر، خطابت، خطوط و مراسلات، عبد نا ہے اور میثا قات ۔ ان میں شعر کوسب سے زیادہ اہمیت حاصل تھی۔ اگر چہ شعر کی اسلام میں بہت زیادہ حوصلہ افزائی نہیں کی گئی۔ چنا نچ قرآن میں ان الفاظ میں اس کی مذمت کی گئی کہ' گمراہ لوگ شعرا کی پیروی کرتے ہیں اور یہ کہ شعرا باطل خیالات کی واد یوں میں اڑان ہمرتے رہتے ہیں اور خود اپنے قول کو عملی سانے میں نہیں ڈھالتے'' (الشعراء: 225-223) تا ہم کسی کو شعر لوگ سے روکا نہیں گیا اور اس پر بندش نہیں لگائی گئی۔ شعرا کی مذمت کی گئی کٹی کہ' گمراہ لوگ شعرا کی پیروی کرتے ہیں اور یہ کہ شعر باطل سے روکا نہیں گیا اور اس پر بندش نہیں لگائی گئی۔ شعرا کی مذمت اس پس منظر میں کی گئی تھی ہوں کہ سرا ہی کہ میں کوئی مقصد یت موجود نہیں تھی، بلکہ اس کے بجائے وہ اخلاقی رذائل کا آلئہ کارتھی جیسے جا، کی عصبیت کا اظہار، حسب و نسب پر فخر، شراب کی تعریف اور بے حیائی کی منظر کشی و مغیرہ یہ بلداس کے بجائے وہ اخلاقی رذائل کا آلئہ کارتھی جیسے جا، کی عصبیت کا اظہار، حسب و نسب پر فخر، شراب کی تعریف اور بے حیائی کی منظر کشی و مغیرہ یہ بلداس کے بجائے وہ اخلاقی رذائل کا آلئہ کارتھی جیسے جا، کی عصبیت کا اظہار، حسب و نسب پر فخر، شراب کی تعریف اور بے حیائی کی منظر کشی و مغیرہ یہ بلداس کے بجائے وہ اخلاقی رزائل کا آلئہ کارتھی جیسے جا، کی عصبیت کا اظہار، حسب و نسب پر فخر، شراب کی تعریف اور بے حیائی کی منظر شی و مغیرہ یہ بلداس کے بجائے وہ اخلاقی رز اس کی ان کارتھی جیسے جا، کی عصبیت کی اظہار، حسب و نسب پر فخر، شراب کی تعریف اور بے حیائی کی حضرت محرث محکور ہے تھیں آتا ہے کہ اضوں نے بعض شعرا کو مزائیں دیں یا آضیں شعر گوئی سے روکا، اس کا تعلق بچوگوئی سے ہو سند تھے حضرت مگر نے مشہور شاعر خطریہ کے ساتھ تحق ہیں ہیں جن کی میں میں گئی ہے۔ ور نہ صورت مگر اشعار لیند کر تے اور سنت تھے حضرت مگر کی طرف بعض قصائہ منسوب ہیں، جب کہ حضرت علی سے اشعار مشہوں اور اس میں اور ہے میں ش کے مگل میں ش کے

اس طرح بید کہا جاسکتا ہے کہ عہد نبوی وخلفائے راشدین میں شعر کی گرم بازاری تونہیں تھی لیکن اس کا قافلہ رواں دواں تھا۔اس کی سرگرمی میں کمی کی دو وجہیں تھیں:ایک وجہ تو بیتھی کہ مسلمان فتوحات میں مصروف ہو گئے۔ دوسری وجہ بیتھی کہ اب شعر و شاعری اپنے جابلی دور کی موروثی خصوصیات کے ساتھ اسلامی معاشرے میں پُر نکالنے کے قابل نہیں رہ گئی تھی۔اس لیے صحابہ میں سے بعض افراد نے اسلام قبول کرنے کے بعد بیہ کہہ کر شاعری ترک کردی کہ اب قر آن کے نزول کے بعد شعر کی ضرورت باقی نہیں رہی۔

شعر گوئی کے علاوہ جس دوسری صنف کوعہد نبوی خصوصاً عہدِ صحابہ میں فروغ حاصل ہوا، وہ خطابت ہے۔رسول اللّه سلّيناً يَدِبْر کوخدا کی طرف سے خطابت کا خصوصی ملکہ عطا ہوا تھا۔جس کی وجہ سے مختلف مواقع پر دیے گئے آپ سلّیناً یہیٹم کے خطبات آپ سلّیناً پیٹم کی معجز بیانی کا شاہ کار ہیں۔ حجۃ الوداع اور فنتح مکہ کے موقع پر دیے گئے خطبات اسی ضمن میں آتے ہیں، ان کا اسلوب عربی نثر کا اعلیٰ نمونہ ہے۔

خلفائے راشدین میں ابوبکر ؓ، عمرؓ اور عثانؓ وعلیؓ چاروں کو خطابت کا ملکہ حاصل تھا۔ تاہم حضرت علیؓ کوان میں امتیازی اہمیت حاصل ہے۔ان کے خطبات کی جو جھلک ان کے خطبات کے مجموعہ ''نھہ جالبلاغۃ''میں نظر آتی ہے، وہ عربی ادب کی پوری تاریخ کے اہم ادبی نمونے اور شہ پارے کی حیثیت رکھتا ہے۔

خطوط ومراسلات اورعہد ناموں کے ضمن میں عہد نبوی کے حوالے سے رسول اللہ سائٹاتی پٹم کے مکاتیب آتے ہیں جو آپ سائٹاتی پٹم نے عرب وعجم کے حکمرانوں کے نام لکھے۔ان حکمرانوں میں: ہرقل شاہ روم، خسر و پر ویز شاہ ایران، نجاشی شاہ حبشہ، منذر بن ساوی شاہ بحرین وغیرہ شامل ہیں۔ ان خطوط و فرامین کو ڈاکٹر حمید اللہ (م 2002ء) نے اپنی مرتب کر دہ کتاب : ''مجموعة الو ثائق السیاسیة للعہد النہو ي والخلافة الراشدة'' میں جمع کردیا ہے۔اسی طرح وہ خطوط ومراسلات اور فرامین ہیں جو خلفائے راشدین نے اپنے گورنروں کو لکھے اور بیھیجے اور وہ وثائق ہیں جومعاہدے نامے کی شکل میں پائے جاتے ہیں جوغیر مسلم ریاستوں پر فتح پانے کے بعدان کے حکمراں اورعوام کے ساتھ کیے گئے بتھے۔

عہدِ نبوی وعہد خلفائے راشدین کی ایک اور خوبی جس کا ذکر ضروری ہے، تحریر و کتابت کا فروغ اور پھیلا ؤہے۔ظہور اسلام کے وقت عربوں میں لکھنے کا رواج نہیں تھا۔ تحریر کے بجائے علمی وراثت کو زبانی سطح پر دوسری نسلوں تک منتقل کرنے کی روایت موجودتھی۔ اس کا اندازہ اس سے کیا جاسکتا ہے کہ مشہور عربی مورخ بلا ذری کے مطابق اس وقت مکہ میں صرف 17 افراد پڑھنا جانتے تھے۔ جن میں کبار صحابہ شامل ہیں۔ رسول اللہ صلاح اللہ نے کہ مشہور عربی مورخ بلا ذری کے مطابق اس وقت مکہ میں صرف 17 افراد پڑھنا جانتے تھے۔ جن میں کبار صحابہ شامل علی ۔ رسول اللہ صلاح اللہ نے کہ مشہور عربی مورخ بلا ذری کے مطابق اس وقت مکہ میں صرف 17 افراد پڑھنا جانتے تھے۔ جن میں کبار صحابہ شامل میں ۔ رسول اللہ صلاح اللہ ی کہ مشہور عربی کی کہ ''تحریر کے ذریعے علم کو محفوظ کراؤ' (قیدوا العلم بالکتابة) ( طبرانی) ہدایت نبوی اور خلفائے راشدین کی خصوصی توجہ سے تحریر و کتابت کو سکھنے کا ذوق لوگوں میں پیدا ہوا۔ اس طرح عربوں میں زبانی سے تحریری روایت کی طرف

خلفائے راشدین کے عہد میں قر آن کوفی خط میں لکھا گیا، اس کے بعد عہد بنوا میہ میں اس سے تحریر و کتابت کے چار مزید نمونے ظہور میں آئے اور اس کے بعد اس نے باضابطہ ایک نفیس و پائیدارفن کی شکل اختیار کر لی جس نے اسلام کی ادبی وعلمی روایت پر گہرے نفوش مرتب کیے۔

اسلام کا ظہور عربی سماج کے لیے ایک زلز لہ اور انقلاب کی حیثیت رکھتا تھا۔ اس نے عرب کوفکری ، ادبی ، سیاسی ، سماجی ہر سطح پر متاثر کیا۔ اس نے عرب معاشرہ میں جوتغیرات پیدا کیے ان کی مختلف نوعیتیں تھیں ۔ عرب کے قبائلی سماج کو جوانتشار و پراگندگی کا شکارتھا، اے اسلام نے وحدت و اجتماعیت کی لڑی میں پرو دیا۔ عرصۂ دراز سے جوخوں ریز کی اور جنگ و فساد کی فضا بنی ہوئی تھی وہ ختم ہوگئی اور کلمل امن قائم ہو گیا۔ جابلی معاشرہ میں خواتین اور غلاموں کی حیثیت بہت کمزورتھی، اسلام نے انھیں مستضعفین میں شمار کرتے ہوئے ، ان طبقے کی حیثیت کو معاشرے میں بلند کرنے کی کوشش کی۔ دین و سیاسی اور معاشی سطح پر اسلام نے انھیں مستضعفین میں شمار کرتے ہوئے ، ان طبقے کی حیثیت کو فکر کو جلا اور قوت حاصل ہوئی۔

قرآن نے ایک ادبی نمونہ کی حیثیت سے لوگوں کی توجہات اپنی طرف مبذول کیں۔قرآن کا بینمونہ نہ تو شعر تھا اور نہ معروف معنوں

میں نثر بلکہ حقیقت میں وہ دونوں کے مابین کی صنف تھی۔ عربوں کے ادبی ذوق کو پروان چڑھانے میں سب سے اہم رول قرآن نے ادا کیا۔ دوسری سطح پر بیردول حدیث نے نبھایا۔ آپ سلیٹی تی پڑ کی زبان سے نکلے ہوئے بہت سے جملے اور ترکیبیں اعلیٰ نثر کا عمدہ نمونہ ہیں۔ صحابہ کرام میں ایسے بھی لوگ تھے جنھیں اشعار پڑھوا کر سننے سے دلچیں تھی۔ ان میں عبداللہ بن عمر، عبداللہ بن جعفر، عبداللہ بن زبیر، معاومیہ بن ابی سفیان اور عمرو بن العاص وغیرہ شامل ہیں۔

عصر اسلامی کواس لحاظ سے خصوصی اہمیت حاصل رہی کہ اس میںعلم وادب کی جوسر گرمیاں پروان چڑھیں اُن میں مقصد حیات پر زوردیا گیا تھا۔اس طرح علم وادب کا وجود میں آنے والا سیسر مابیہ خالص مقصدیت کی اساس پر مبنی تھا۔

اس عہد کی مختلف خصوصیات میں سے ایک خصوصیت سہ ہے کہ جوادب اس عہد میں پروان چڑھا، اس میں تکلف اور تصنع کی آمیز ش نہیں تھی ۔اس میں ایجاز واختصار پرزورد یا گیا تھا ۔اس عہد میں ادب کی جن اصناف کو پروان چڑھنے کا موقع ملا ان میں شعر، خطابت، خطوط و مراسلات،عہد نامے اور میثا قات وغیرہ شامل ہیں۔تاہم ان میں شعر کوسب سے زیادہ اہمیت حاصل ہے۔

5.7 نمونے کے امتحانی سوالات

- 5.8 مطالعے کے لیے معاون کتابیں
- (1) الجامع فى تاريخ الادب العربى، حنا فاخورى
   (2) تاريخ الادب العربى (جلد دوم)، دُا كَرْشوقى ضيف
   (3) تاريخ الادب العربى (جلد اول)، عرفروخ
   (4) تاريخ الادب العربى، احم<sup>c</sup>سن زيات
   (5) عربى ادب كى تاريخ (جلد دوم)) عبد الحليم ندوى

6.1 مقصد

اس اکائی کو پڑھنے کے بعد طلبہ دحی قرآنی کی حقیقت ،قرآن کے نزول اور اس کی تدوین سے داقف ہو پائیں گے۔اس کے علادہ انہیں قرآن کے اعجاز کی حقیقت معلوم ہوگی اور اس ضمن میں وہ قرآن کی ان خصوصیات سے بھی آگاہ ہوں گے جو اس کو دوسری کتابوں سے ممتاز کرتی ہیں۔

اللہ اللہ اکائی کے ذریعہ طلبہ کو حدیث کی ادنی قدر وقیمت سے آگاہ کرنا مقصود ہے۔ حدیث کی تشریعی حیثیت جس طرح مسلم ہے، اس طرح حدیث کی ادبی قدر وقیمت بھی کم نہیں، کیونکہ حدیث قرآن پاک سے مستفاد ہے۔ وہ سیّد الاولین والآخرین سلّ ﷺ کا کلام ہے۔ نبی اکر مصلی اللہ علیہ وسلم افصح العرب والعجم بتھے۔ ظاہر ہے کہ آپ سلّ شلاَ یہ کی کلام کی بلاغت سے کوئی دوسرا کلام کر ہی نہیں سکتا ہے۔ اس اکائی سے طلبہ حدیث کے ادبی مقام اور فصاحت و بلاغت اور عربی زبان وادب پر اس کے انثرات واحسانات سے واقف ہو سکیں گے۔

6.2 تمہيد

قرآن کی تدوین پیغیر اسلام کی وفات کے بعد اسلامی تاریخ کا سب سے اہم واقعہ ہے۔ یہ صحابہ کرام خصوصا ابو بکر ڈو عمر ؓ کی بے پناہ بصیرت اور دور اندلیثی کی سب سے اہم مثال ہے۔ 610ء سے شروع ہونے والے اس سلسلہ وحی قرآنی کے ذریعہ انسانی تاریخ ایک نئ مرحلے میں داخل ہوئی۔ قرآن متعدد ایسی منفر دخصوصیات کا حامل ہے، جو دوسری آسانی کتابوں کو حاصل نہیں۔ تدوین کا معاملہ بھی انہیں خصوصیات سے تعلق رکھتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ مسلمانوں نے دنیا میں جو بھی صالح انقلاب پیدا کیا ، وہ در اس کا ہی فیض ہے۔ عرب زبان وادب پر قرآن کے زبر دست انثرات مرتب ہوئے اور اس نے اسلام کی اجتماعی فکر کی تفکیل میں اہم رول ادا کیا۔ قرآن طرح دلوں کی دنیا میں انقلاب بر پا کیا اس طرح اس نے عربی زبان کو بھی زندہ وجاویہ دبادیا۔

قرآن پاک کے بعد حدیث کانمبرآتا ہے۔ حدیث نے عربی زبان کے ذخیرہ ادب کواپنی زبردست فصاحت، لازوال بلاغت، حکمت کے موتیوں اور جوامع الکلم سے ثروت مند کیا، اس میں بہت ساری تراکیب کا اضافہ کیا، نئے محاورے دیے اور نئی لفظیات سے اُس کو ملا مال کیا۔ انھیں سب پہلوؤں کو تفصیل سے ہم اس اکائی میں زیر بحث لائیں گے اور مختلف ذیلی سرخیوں اور عنوانات سے طلبہ کو موضوع کے مالہ وماعلیہ سے واقف کرائیں گے اور حدیث کی ادبی اہمیت و مقام پر مختلف حوالوں سے روشنی ڈالیس گے، تا کہ موضوع ان کی گرفت میں اچھی طرح سے آسکے۔ 6.3

قر آن آخری آسانی کتاب ہے جو آخری پیغیبر محمد بن عبداللہ سلائی تیکی پر خدا کی طرف سے نازل کی گئی۔اس کے نزول کا سلسلہ غار حرا سے شروع ہوا۔

مسلمانوں کے عقیدے کے مطابق ،قر آن کی سب سے اہم خصوصیت میہ ہے کہ وہ ہر قشم کی انسانی تحریفات اور تبدیلیوں سے پاک ہے۔اس کی وجہ میہ ہے کہ خودخدا نے اس کی حفاظت کا وعدہ کیا ہے (**الحجر** :9) جب کہ اس سے قبل نازل ہونے والی کتابوں کا معاملہ میہ ہے کہ یا تواب وہ سرے سے دنیا سے ناپید ہوچکی ہیں یا پھرتحریف وتبدیلی کی وجہ سے ان کی حیثیت خدا کے کمل سرچشمہ ُ ہدایت کی نہیں رہی۔ قر آن کے نزول سے تاریخ انسانی کا ایک نیا باب شروع ہوا۔قر آن کی پہلی وحی' پڑھنے کی تلقین'' (اقد أ) سے شروع ہوئی تھی، چنانچہ قر آن کے ذریعہ دنیا میں علم وتدن کی روشنی چیلتی چلی گئی۔

قر آن سے مخلف علوم کی سیکڑوں شاخیں نکلیں جن پر مخلف زبانوں میں ہزاروں کی تعداد میں کتابیں کھی گئیں جودنیا کے کتب خانوں کی زینت ہیں۔ یہ قر آن کاعملی معجزہ ہے۔علمی معجزہ سے ہے کہ اس نے انسانی فکر میں ایک زبردست انقلاب بر پا کر دیا۔ قر آنی تعلیمات کا سب سے اہم امتیاز اس کا نظریہ توحید ہے۔ قر آن کے نزول سے قبل توحید کی اصل روح اور بنیادی حقیقت دنیا کی اکثر قوموں کی نگا ہوں سے اوجھل ہوچکی تھی۔ قر آن نے اپنی مؤثر تعلیمات کے ذریعہ اس حقیقت کو بے غبار شکل میں دنیا کے سامنے پیش کیا۔ قر آن کی ایک دوسری اہم خصوصیت ہوچکی تھی۔ قر آن نے اپنی مؤثر تعلیمات کے ذریعہ اس حقیقت کو بے غبار شکل میں دنیا کے سامنے پیش کیا۔ قر آن کی ایک دوسری اہم خصوصیت

6.4 وجد تسميه

قرآن کوقرآن کہنے کی وجہ کیا ہے؟ قرآن کا لفظ دراصل قدّراً یقدّاً سے ماخوذ ہے جس کے معنی پڑھنا' کے ہیں۔ بیلفظ مصدر ' ہے لیکن اسے اسم مفعول ' کے معنیٰ میں استعال کیا گیا ہے یعنی پڑھی ہوئی یا پڑھی جانے والی کتاب۔قرآن کی اصطلاحی تعریف بیہ ہے:'' قرآن اللّٰہ تعال کا وہ کلام ہے جوثمہ رسول اللّہ صلی اللّہ علیہ وسلم پر نازل ہوا، مصاحف میں لکھا گیا اور آپ سلّ تلا یہ ہے ہوئی ادنی شبہ کے تواتر کے ساتھ منقول ہے۔'' قرآن کے علاوہ اس کے مختلف نام ہیں: جیسے الفد قان، الکتاب، التذذیل اور الذکر وغیرہ لیکن ان میں سب سے مشہور نام' القرآن

6.5 وحی کی حقیقت

عقل وحواس کے بعد دحی دوسرا ذریعہ علم ہے۔اس کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ اس کے ذریعہ غیب کاعلم حاصل ہوتا ہے۔اگر دحی کو نیچ سے نکال یا جائے تو پھر غیب سے تعلق رکھنے والے امور کاعلم حاصل کر ناممکن نہیں ہوگا۔اسی طرح اس کا ئنات کی حقیقت، اس کا ئنات میں انسان کی حیثیت اوراس کی تخلیق کا مقصد بھی صرف وحی کے ذریعہ ہی معلوم ہوسکتا ہے۔

وی نبوت کی خاصیت ہے۔ حضرت آ دم علیہ السلام سے حضرت محم صلی اللہ علیہ وسلم تک خدا کی طرف سے وی کا سلسلہ جاری رہا اور اس کے بعد میسلسلہ ختم ہوگیا۔ پیغیبر محم صلی علیہ وسلم اور دوسرے انبیا پر نازل ہونے والی وی میں فی نفسہ سرے سے کوئی فرق نہیں۔ ظاہر ہے دونوں کا ما خذ اور مقصد ایک ہی تھا۔ اللہ تعالی ارشاد فرما تا ہے:

''یقینا ہم نے آپ سلی قلیم کی طرف اسی طرح وجی کی ہے جیسے کہ نوح اور ان کے بعد والے نبیوں کی طرف کی ، اور ہم نے وجی کی ابراہیم اور اسماعیل اور اسحاق اور لیعقوب اور ان کی اولا د پر اور عیسیٰ اور ایوب اور یونس اور ہارون اور سلیمان کی طرف اور ہم نے داؤد کو زبور عطا کیا۔ ہم نے بعض رسولوں کا ذکر کیا ہے اور بعض کانہیں ، اور اللہ تعالی نے موسیٰ سے صاف طور پر کلام کیا۔'' (النساء: 164-163) حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم مکمل حد تک وجی خداوندی کے پابند تھے۔ وہ محض این خواہش اور مرضی سے کوئی بات نہیں کہہ سکتے تھے۔ اس بات کی وضاحت قرآن میں کی گئی ہے۔ قرآن کہتا ہے: وَمَا يَنطِقُ عَنِ الهَوى - إِنْ هُوَ إِلَّا وَحى تَوُو مَى ''وہ (محمصلی اللہ علیہ وسلم) اپنی مرضی سے کوئی بات نہیں کہتے ۔ وہ تو صرف وی ہے جو اتاری جاتی ہے' ۔ (البحم: 4-3) اسی طرح دوسری جگہ ارشاد فر مایا:

قُل آنَّمَا أَتَّبِعُ مَايُوْ حَى إلَيَّ مِن دَّبِي '' آپ کہہ دبجب کہ کہ میں اس وی کی پیروی کرتا ہوں جو میرے رب کی طرف سے میری طرف کی جاتی ہے۔''(الاعراف:7)

''وحی'' یااس سے مشتق لفظ'' اِیحا'' کے معنیٰ عربی میں اشارہ کرنے کے ہیں۔قرآن میں اس معنیٰ میں اس لفظ کا استعال اس آیت میں کیا گیا ہے:

فَخَرَجَ عَلٰى قَومِهِ مِنَ المِحْرَابِ فَأَوْحْى اِلَيهِمُ أَنْ سَبِّحُوْهُ بُكُرَةً قَّ عَشِيّا ''<sup>و</sup>پس وہ اپنی قوم کے سامنے محراب سے نظے اور انہیں اشارہ کیا کہ پنچ وشام شبیح کرتے رہا کرؤ' (م**دیم: 11)۔ ا**س طرح وحی کا ایک توسیعی معنی'' کسی کے دل میں کوئی بات ڈال دینا'' بھی ہے۔ قرآن میں متعدد جگہوں پر دحی کا استعال اس معنیٰ میں کیا گیا ہے۔ جیسے شہد کی کھی کے تعلق سے قرآن میں کہا گیا:

وَ اَوْحٰى رَبَّتَ اَلَىٰ النَّحْلِ اَنِ اتَّخِذِى مِنَ الْجِبَالِ بُيُوْتاً ''اور آپ سَلَّ اللَّيْ آيَةِ مِ حُدل ميں مديات ڈال دى كەتو پېاروں ميں گھر بنالے' \_ (انحل:68)

ق اَقْ حَيْنَا اِلْى أَمْمِ مُوْسَىٰ اَنْ اَذْضِعِيْهِ '' ہم نے موحیٰ کی والدہ کو بیالہام کیا (ان کے دل میں بیہ بات ڈال دی) کہ موحیٰ کو دودھ پلاؤ'' (القصص: 7)۔ شیطان انسان کے دلول میں جو وسولہ ڈالتا ہے، اس کے لیے بھی قرآن میں اس لفظ کا استعال کیا گیا ہے: ق کَذَلِکَ جَعَلُنَالِکُلِّ نَبِيِّ عَدُقاً شَيَاطِيْنَ الأنسِ ق الْجِنِّ يُوحى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ ''اور اس طرح ہم نے ہر نبی کے لیے ایک نہ ایک دخمن کو ضرور پیدا کیا ہے، جن وانس کے شاطین میں سے؛ جوایک دوسرے کے دل میں وسوسہ ڈالتے ہیں' (الانعام: 112)۔

یہ معانی اور مثالیں وحی کے لغوی منہوم سے تعلق رکھتی میں، جہاں تک اس کے اصطلاحی معنیٰ کا معاملہ ہے۔ تو اس کے معنیٰ ہیں:''اللہ تعالی کا وہ کلام جو اس کے کسی نبی پر اللہ کی طرف سے نازل کیا گیا ہو''۔مسلمانوں کے اجماعی عقیدہ کے مطابق وحی کا سلسلہ قیامت تک کے لیے بند ہو چکا ہے۔ اس لیے اس تعلق سے کسی شخص کی طرف سے کوئی بھی دعوی مسلمانوں کے بنیادی عقیدہ سے متصادم اور اس اعتبار سے باطل ہے۔ اس طرح ہیہ بات بھی قابل ملاحظہ ہے کہ وحی اور کشف والہام میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ کشف والہا م کوئی یقینی ذریعہ کم نہیں ہے، نہ ہی اس کا انکار وتسلیم عقیدہ کا جز ہے، جب کہ وحی کا انکارایمان کے منافی ہے۔ اس کا منگر ایمان سے نظلی جا تا ہے۔

6.6 وحی کے نازل ہونے کی مختلف صورتیں

پنیمبر خدا محمصلی اللہ علیہ وسلم پر مختلف طریقوں سے وحی نازل کی جاتی تھی۔ اس کا ذکر خود حدیث میں آیا ہے۔ ایک صحابی کے اس سوال کے جواب میں کہ آپ سالیٹاتی پڑ پر وحی کس طرح نازل ہوتی ہے، آپ سالیٹاتی پڑ نے فرمایا:

''<sup>بع</sup>ض اوقات نزول وحی کے وقت مجھے گھنٹی کی سی آواز سنائی دیتی ہے۔ یہ میرے لیے بہت سخت ہوتی ہے۔ جب یہ کیفیت دور ہوجاتی ہے تو جو کچھ مجھے بتایا گیا ہوتا ہے وہ مجھے یا دہوجا تا ہے۔بعض اوقات فرشتہ انسانی صورت میں آ کربات چیت کرتا ہے اور اس کو س کر میں یا دکرلیتا ہوں'۔ (صحیح بخاری ،باب بدءالوی ،عن حارث بن ہشام)۔اس حدیث سے نزول وجی کے دوطریقوں کاعلم ہوتا ہے۔ تاہم دوسری روایات اور صحابہ کرام کے اقوال کے مطابق ،آپ سلیٹی پر مختلف طریقوں سے وحی کا نزول ہوتا تھا جن کا ذکر درج ذیل سطور میں کیا جا رہا ہے:

6.6.1 صلصلة الجرس

صلصلہ گھنٹی بجنے اور جرس گھنٹی کو کہتے ہیں۔ آپ سلیٹناتیڈ پر گھنٹیوں کی آواز کی شکل میں دی آتی تھی۔ دی کی بیشکل آپ سلیٹناتیڈ کے ارشاد کے مطابق آپ سلیٹناتیڈ کے لیے بہت مشکل ہوتی تھی۔ یہاں تک کہ سخت سردی کے موسم میں بھی آپ سلیٹناتیڈ کی پیشانی سے پسینے کے قطرے شیکنے لگتے تھے۔ اگر آپ سلیٹناتیڈ کسی افٹنی پر بیٹھے ہوئے ہوتے تو وہ آپ سلیٹناتیڈ کے بوجھ سے دینے لگتی۔ بعض اوقات اس دحی کی ہلکی آواز دوسروں کوبھی سنائی دیتی تھی۔ حضرت عمر فاروق سے بقول بیآ واز شہد کی کھیوں کی جنبھنا ہٹ سے مشابہ ہوتی تھی۔ 6.6.2 فر شتے کا انسانی شکل میں آنا

وی کی دوسری صورت میتھی کہ فرشتہ (جریلٹ) انسان کی شکل میں آپ سائٹ آیپٹم کی خدمت میں حاضر ہو کرخدا کا پیغام آپ سائٹ آیپٹم کو پہنچا دیتا تھا۔ آپ سائٹ آیپٹم کے ارشاد کے مطابق وی کی میصورت آپ سائٹ آیپٹم کے لیے نہایت آسان ہوتی تھی۔ 6.2.3 فر شتے کا اپنی اصل شکل میں آنا

وی کی تیسری صورت میتھی کہ حضرت جریل اپنی اصل شکل میں آپ سائٹاتی ہو دکھائی دیتے تھے اور آپ سائٹاتی ہم کے پاس خدا کا پیغام پہنچاتے تھے۔لیکن ایسا صرف دویا تین مرتبہ ہی پیش آیا۔ 6.2.4 ہم کلامی

انبیائے کرام میں حضرت موتل علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ سے ہم کلامی کا جو شرف حاصل ہوا اس کا تذکرہ قر آن میں بھی وارد ہوا ہے۔ ''اللہ تعالی نے موتی سے گفتگو کی''(النساء:164) کیکن میہ حضرت موتل کے ساتھ ہی خاص نہیں ہے۔ میہ شرف آپ سلیٹی پیز کو موقع پر بیداری میں اورایک مرتبہ خواب میں حاصل ہواہے۔

6.6.5 سیچ خواب

وی کی ایک صورت سیچ خوابوں کی ہے۔ حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ:'' ابتدا میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو نیند میں وی کے طور پر سیچ خواب آیا کرتے تھے۔اس وقت آپ سائیٹی آیہ ہم کے تمام خواب صبح کی روشنی کی طرح سیچ نکلتے تھے'( متفق علیہ)۔ 6.6.6 القائے قلب

ایک صورت وحی کی میتھی کہ فرشتہ آپ سلین ٹی پیٹم کے سامنے آئے بغیر آپ سلین ٹی پیٹم کے قلب میں خدا کے پیغام کو القا کر دیا کر تا تھا۔ چنانچہ آپ سلین ٹی پٹم نے فرمایا کہ:'' روح القدس نے میرے دل میں میہ بات ڈال دی کہ کوئی شخص اس وقت تک دنیا سے جانہیں سکتا جب تک کہ وہ اپنارز ق مکمل نہ کرلے''۔ بعض اہل علم نے بعض اور دوسری صورتوں کا بھی ذکر کیا ہے، لیکن وہ عموماً اضح صورتوں کے ضمن میں آجاتی ہیں۔ 6.6.7 وحی کی قشمیں

یہاں میہ بچھ لینا بھی بہتر ہے کہ وحی کی علمانے دوقشمیں کی ہیں:'' وحی متلوٰ' اور'' وحی غیر متلوٰ'۔ وحی متلو: یعنی تلاوت کی جانے والی وحی اور بیقر آن ہے۔جس کے الفاظ و معانی دونوں خدا کی طرف سے ہیں اور ان میں ذرہ برابر بھی کوئی کمی بیشی نہ ہوئی ہے اور نہ ہو سکتی ہے کہ خود اللہ تبارک وتعالی نے اس کی حفاظت کا ذمہ لیا ہے۔

وحی غیر متلو: یعنی وہ وحی جس کی تلاوت نہیں کی جاتی یا وہ قرآن کا جزنہیں۔ سیسیحے ومتواتر احادیث ہیں۔ اس وحی کامنہ دم تو خدا کی طر ف سے ہے لیکن الفاظ خود آنحضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم کے یا حضرت جریل ؓ کے ہیں۔ البتہ حدیث قدس سے متعلق علما کی ایک بڑی جماعت کا خیال ہے کہ اس کے الفاظ بھی اللہ کی طرف سے نازل کردہ ہیں۔لیکن یہ ضروری نہیں ہے کہ وہ بعینہ اللہ تعالی کے الفاظ ہوں اور وہ کلمل طور پر محفوظ بھی ہوں۔ نیز اپنی حیثیت اور معنی ومفہوم میں وہ کسی بھی طرح قرآن کے برابر نہیں ہے کہ وہ بعینہ اللہ تعالی کے الفاظ ہوں اور وہ کلمل طور پر

6.7 قرآن کریم کانزول

رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم پر قرآن كا نزول 23 سالوں ميں كمل ہوا۔ اس پورى مدت ميں قرآن تدريجى طور پر آپ سالي لي تي ازل ہوتا رہا۔ يہ مدت مكہ ميں ہجرت سے قبل آپ سالي لي تي آي کے قيام كے 13 سال اور ہجرت كے بعد مدينہ ميں قيام كے 10 سالوں پر مشتمل ہے۔ قرآن كى بہت سى آيات اور سورتيں اپنے نزول ميں واقعاتى پس منظر ركھتى ہيں يعنى عموماً ايسے واقعات وحادثات پيش آت رہے، جن ميں خدا كى طرف سے رہنمائى كے ليے قرآن كى حچوق بر مى مكمل يا غير كمل شكل ميں آيتيں اور سورتيں نازل ہوتى رہيں۔

قرآن کے یکبارگی کے بجائے تدریجی طور پر نازل ہونے کی علانے مختلف مصلحتیں اور حکمتیں بیان کی ہیں۔ایک کا ذکر تو خود قرآن میں بھی آیا ہے کہ وہ آپ سلی طلی تی بھی کے قلب کی تقویت کا ذریعہ ہے (الفرقان: 23)۔ یعنی آپ سلی طلی تی بھی کو اپنے تبلیغی مشن میں مختلف سطحوں پر جو مصائب و مشکلات در پیش تھیں، حضرت جبریل کا آپ سلی طلی تی بھی خدا کی طرف سے پیغام لے کرآنا آپ سلی طلی تی بھی حذلف سطحوں پر جو اطمینان کا باعث بذما تھا۔ دوسری حکمت بیتھی کہ اگر پورا قرآن ایک مرتبہ نازل ہوجا تا تو شریعت کے سارے احکامات کی پابندی بیک وفت ضروری ہوجاتی اور بیہ بات انسانی طبیعت کے لحاظ سے قرین مصلحت نہیں تھی۔ دی سب سے انہم بیر کہ قرآن کا ایک بہت بڑا حصد، جیسا کہ او پر ذکر کیا گیا، واقعات وحوادث سے مربوط تھا، اس لیے متعلقہ واقعات کے پیش آنے سے قبل ان کا نزول کسی بھی طرح مناسب نہیں تھا۔

قر آن کے نزول کا آغاز شب قدر سے ہوا اور پہلے پہل غار حرا میں سورہ علق کی ابتدائی پاپنچ آیتیں نازل ہو سی ۔ یہاں نزول کے ایک دوسرے پہلو کو بھی پیش نظر رکھنا چاہئے۔قر آن میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:''میں نے قر آن کو شب قدر میں نازل کیا ہے'۔ (القدر: 1)اس کا مطلب حدیث کی روشنی میں سیسمجھ میں آتا ہے کہ اولاً قر آن کمل طور پرلوح محفوظ سے آسان دنیا کے ایک مقام' بیت العزت' پر نازل کیا گیا پھر وہاں سے حسب موقع وواقعہ جستہ جستہ آپ صلاحی پڑازل ہوتا رہا۔

اں وقت قرآن مصحف میں جس ترتیب سے موجود ہے، آنحضرت سلان الیہ ٹم پراس ترتیب سے نازل نہیں ہوا تھا۔ البتہ بیرتر تیب آپ

<sup>صلان</sup> لی کی سطح مطابق ہی قائم کی گئی۔ جب بھی کوئی آیت یا سورت نازل ہوتی تو آپ سلان لی بھی کا تب وحی کو بیر بتاتے کہ اسے س سورت میں اور کس مقام پر ککھا جائے گا؟ بطاہر بیداجتہا دبھی آپ سلان لائیں تھا بلکہ غالبا متعلقہ آیات کی تعلیم کے ساتھ قر آن میں ان کی متعلقہ جگہ کی نشان دبی بھی حضرت جبریل فرمایا کرتے تھے۔

1 \_ قرآن کی وجہ تسمیہ کیا ہے؟ 2 \_ وحی کے لغوی واصطلاحی معنی کیا ہیں؟ 3 \_ پیغیبراسلام پر وحی کے نزول کی عمومی صورتیں کیا تھیں؟ 4 \_ تدریخ کے ساتھ قرآن کے نزول کی حکمتیں کیا ہیں؟ 5 \_ وحی متلو کیے کہتے ہیں؟

6.7.1 قرآن کی حفاظت وتدوین

قران کی جمع و تدوین کا کام عہدر سالت میں شروع ہو چکا تھا۔ رسول اللہ سالیٹی آیڈ پن نے اس کا خصوصی طور پر اہتمام فرمایا۔ آپ سالیٹی پن نے اس کے لیے دوطریقے اختیار فرمائے۔ جمع صدور یعنی قرآن کو یا دکر کے سینے میں محفوظ کرنے کا ذریعہ اور جمع مکتوب یعنی تحریر و کتابت کے ذریعہ۔ آنحضرت سالیٹی پر جوآیتیں نازل ہوتیں انہیں وہ پہلے خود یا دکر لیتے پھر کا تبین وحی میں سے کسی کو بلا کر انہیں فوراً لکھوا دیا کرتے تھے۔ شروع شروع میں آپ کا زیادہ زور حافظے پر تھے۔ آپ سالیٹی پن کو اس تعلق سے اس قدر فکر واضطراب ہوتا کہ جب حضرت جریل آپ سالیٹی پن پر وحی لے کر نازل ہوتے تو آپ سالیٹی پر بھر اختیار اختیاں وہ پہلے خود یا دکر لیتے پھر کا تبین وحی میں سے کسی کو پر وحی طرر ان کی تعالیہ پر جوآیتیں نازل ہوتیں انہیں وہ پہلے خود یا دکر لیتے پھر کا تبین وحی میں سے کسی کو بلا کر انہیں فوراً لکھوا دیا کرتے تھے۔ شروع شروع میں آپ کا زیادہ زور حافظے پر تھے۔ آپ سالیٹی پن کو اس تعلق سے اس قدر فکر واضطراب ہوتا کہ جب حضرت جبریل آپ سالیٹی پن پر وحی لے کر نازل ہوتے تو آپ سالیٹی پن آپ سالیٹی کر کی سالیٹی پر کو اس تعلق سے اس قدر فکر واضطراب ہوتا کہ جب حضرت جبریل آپ سالیٹی پر کالیل پر وحی لے کر نازل ہوتے تو آپ سالیٹی اشتیاق واضطراب میں اسے تیز دی سے دہرانے لگتے۔ اس پر اللہ تعالی نے آپ سالیٹی پر کر تلیل دی کہ دو تی قرآن کو جلد از جلد یا دکر لینے کی تر ٹی میں آپ سالیٹی پن زبان کو زیادہ تیز دی کے ساتھ حرکت دینے کی کوشش نہ کریں۔ اس کو جمع کر نا

وی قرآنی کی کتابت کروانے کے بعدوہ آیات صحابہ کرام ؓ کے درمیان پھیل جانیں۔ وہ انہیں یا دکرتے اور بہت سے صحابہ کرام ؓ ان کی نقلیں بھی تیار کر کے اپنے پاس رکھ لیتے تھے۔ چونکہ قرآن کا حفظ نسبتاً تمام افراد صحابہ کے لیے زیادہ آسان بھی تھا اور ایک حدیث کے مطابق اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ سل ٹھا پیر کو اس کے اہتمام کا اشارہ بھی ملا تھا، اس لیے آپ سل ٹھا پیر نے صحابہ کرام ؓ کو حفظ قرآن کی ترغیب دی۔ مزید برآں تعلیم قرآن کے تعلق سے آپ سل ٹھا پیر نے لوگوں کو اس بات کا تھم دیا کہ وہ کسی مستند استاد سے ہی قرآن کو پڑھیں۔ خلا ہر ہے رسول اللہ سل ٹھا پیر برآں تعلیم قرآن کے تعلق سے آپ سل ٹھا پیر نے لوگوں کو اس بات کا تھم دیا کہ وہ کسی مستند استاد سے ہی قرآن کو پڑھیں۔ خلا ہر ہے رسول اللہ سل ٹھا پیر سل کی قرآن کے تعلق سے آپ سل ٹھا پیر نے لوگوں کو اس بات کا تھم دیا کہ وہ کسی مستند استاد سے ہی قرآن کو پڑھیں۔ خل ہر ہے رسول اللہ سل ٹی پڑ سے زیادہ مستند استاد کون ہو سکتا تھا، اس لیے لوگوں نے آپ سل ٹی پڑ پر مینا اور سکھنے کا التر ام کیا۔ جب مسلما نوں ک تعداد زیادہ بڑھ گئی تو آپ سل ٹھا پیر نے فران تھا، اس لیے لوگوں نے آپ سل ٹو لیے اور کی کہ وہ لوگوں کو آن کو پڑھیں۔ خل ہر اس ک

قرآن کے تعلق سے بیاہتمام دانظام قرآنی تعلیمات کی امت میں اشاعت کےعلاوہ، قرآن کی حفاظت کی ہی ایک مضبوط شکل تھی۔ 6.7.2 قرآن کی کتابت وتد دین کے تین مراحل

6.7.2.1 پېلامر حليه: عهد نبوي

سینوں کے ساتھ سنینوں کے ذریعے قرآن کی حفاظت اور اس کی تدوین کا کام بھی عہد نبوی میں ہی شروع ہو چکا تھا۔ محمط کی اللہ علیہ وسلم متعدد صحابہ کرام ملے قرآن کی کتابت کا کام لیا کرتے تھے۔ کا تبین وحی میں خاص طور پر چاروں خلفائے راشدین: ابوبکر <sup>4</sup>، عمر فاروق <sup>4</sup>، عثمان <sup>4</sup> اور طل <sup>4</sup> کے علاوہ زید بن ثابت <sup>4</sup>، معاویہ بن ابی سفیان <sup>4</sup>، ابی بن کعب <sup>4</sup>، خالد بن ولید <sup>4</sup> اور ثابت بن قیس <sup>4</sup> شامل ہیں۔ کتابت وحی کے تعلق عثان <sup>4</sup> اور طل <sup>4</sup> کے علاوہ زید بن ثابت <sup>4</sup>، معاویہ بن ابی سفیان <sup>4</sup>، ابی بن کعب <sup>4</sup>، خالد بن ولید <sup>4</sup> اور ثابت بن قیس <sup>4</sup> شامل ہیں۔ کتابت وحی کے تعلق <sup>4</sup> عثان <sup>4</sup> اور طل <sup>4</sup> کے علاوہ زید بن ثابت <sup>4</sup>، معاویہ بن ابی سفیان <sup>4</sup>، ابی بن کعب <sup>4</sup>، خالد بن ولید <sup>4</sup> اور ثابت بن قیس <sup>4</sup> شامل ہیں۔ کتابت وحی کے تعلق <sup>4</sup> سے آپ کا طریقہ یہ تھا کہ کا تبین وحی میں سے کسی کو بلا کر اسے پہلے کھواتے ، پھر اس کی صحت کے اطمینان کے لیے متعلقہ صحابی سے پڑھوا کر سفت تع ماد طرور دی پڑ نے پر اس کی اصلاح فرما دیت تھے۔ اس کا اندازہ <sup>4</sup> حضرت زید بن ثابت <sup>4</sup> کی اس روایت سے ہوتا ہے جس میں وہ فرماتے ہیں کہ: <sup>5</sup> (وحی نازل ہونے کے راس کی اصلاح فرما دیت تھے۔ اس کا اندازہ <sup>4</sup> حکرت زید بن ثابت <sup>4</sup> کی اس روایت سے ہوتا ہے جس میں وہ فرماتے ہیں کہ: <sup>5</sup> (وحی نازل ہونے کے بعد ) میں مونڈ ھے کی کوئی ہڑی یا کی اور چیز کا کوئی طرا آ آپ سائٹ پیل کے پارل کے تا۔ آپ سائٹ پیل محمواتے اور میں لکھتا۔ پھر جب میں لکھ کر فارغ ہوتا تو مجھ محسوں ہوتا کہ جیسے قرآن نقل کرنے کے بوجھ سے میری ٹائی ٹو ٹی جاری ہے۔ پڑ سائٹ پیل پڑ ھنے کو کہتے۔ اگر اس میں کوئی چیز چھوٹ گئی ہوتی تو آپ کی سکوں گا پھر جب میں لکھ کر فارغ ہوجا تا تو آپ سائٹ پیل اس کے ہو کے دی کے پڑ ہے کو کہ ہو کے دی کوئی کر خارت ہو ہو تا تو آپ کی ٹو ٹی جارتی ہو کے دی کوئی کر میں کوئی چیز چھوٹ گئی ہوتی تو آپ اس کی تھر جی سالوں کر فارغ ہو جا تا تو آ ہی سائٹ پیل ہو ہو کا ہو ہو ہو تو ہو ہو کوئی ہو کر ہے۔ پڑ می کوئی سائٹ کی ٹو ٹی جارت ہو ہو تا تو آپ سائٹ پیل ہو ہو کی میں کوئی ہو کے محمول ہو کے معرفہ میں کوئی کہ ہو ہو ہو تا تو ہوں ہو ہو تا تو آپ کی کوئی ہو ہو کی کھر ہو ہو کر ہو ہو کوئی ہو ہو کا ہو ہو ہو تا ہو ہو ہو ہو تا تو آپ سائٹ ہو ہو ہو تا تو آ ہو ہو ہو ہو تا ہو ہو ہو ہو ہو ہو تو ہو ہو تو ہو ہو کا ہو ہو ہو کا ہو

یہ بات صحیح ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے باضابطہ صحف کی شکل میں اپنے عہد میں قرآن کو یکجا اور مرتب نہیں کرایا، تاہم یہ بات صحیح ہے کہ متعدد صحابہ کرام ٹے پاس قرآن کے اہم حصے نبوی ترتیب کے ساتھ محفوظ تھے۔ اس کا اندازہ اس واقع سے بھی ہوتا ہے کہ ابت بھی صحیح ہے کہ متعدد صحابہ کرام ٹے پاس قرآن کے اہم حصے نبوی ترتیب کے ساتھ محفوظ تھے۔ اس کا اندازہ اس واقع سے بھی ہوتا ہے کہ ابتدائے اسلام میں ایسا ہی کچھ حصہ حضرت عمر فاروق کی بہن اور بہنو کی ترتیب کے ساتھ محفوظ تھے۔ اس کا اندازہ اس واقع سے بھی ہوتا ہے کہ ابتدائے اسلام میں ایسا ہی کچھ حصہ حضرت عمر فاروق کی بہن اور بہنو کی کر پاس تھا جسے وہ اس وقت پڑھ رہے ہے، جب وہ ان کے اسلام اللہ کی ایس کی ایس میں ایسا ہی کچھ حصہ حضرت عمر فاروق کی بہن اور بہنو کی کے پاس تھا جسے وہ اس وقت پڑھ رہے ہے، جب وہ ان کے اسلام لائے کا خطر میں ایسا ہی کچھ حصہ حضرت عمر فاروق کی بہن اور بہنو کی کے پاس تھا جسے وہ اس وقت پڑھ رہے ہے، جب وہ ان کے اسلام لائے کا خبرس کران کے پاس پہنچ تھے۔ بخاری میں رسول اللہ کی ایک حدیث ہے کہ آپ سی تھا جسے وہ ان اور بھی تھے۔ بھی رسول اللہ کی ایک حدیث ہے کہ آپ سی تھا جسے وہ ان وال کے اسلام لیک کران کے پاس پہنچ تھے۔ بخاری میں رسول اللہ کی ایک حدیث ہے کہ آپ سی تھا ہے ہوں بھی خور ہوں اللہ کی ایک حدیث ہے کہ آپ سی تی ترجرس کران کے پاس پنچ جسے۔ بخاری میں رسول اللہ کی ایک حدیث ہے کہ آپ سی تھا ہے ہوں بھی تھے۔ بخاری میں رسول اللہ کی ایک حدیث ہے کہ آپ سی تھی تھی خرمایا کہ قرآن کو لے کر دھمہ مرتب شکل میں موجود نہ ہواں پر قرآن کا اطلاق کیوں کر دھن کی میں منہ کیا جائے۔ ظاہر ہے جب تک قرآن کا معتد بہ اور قابل ذکر حصہ مرتب شکل میں موجود نہ ہواں پر قرآن کا اطلاق کیوں کر گی جا سکتا ہے؟

مختلف روایات واضح طور پراس بات کی شہادت دیتی ہیں کہ متعدد صحابہ کرام ؓ کے پاس مکمل یا ناکمل نسخ لکھے ہوئے موجود تھے۔ 6.7.2.2 دوسرا مرحلہ : عہدا بوبکر ؓ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے انتقال کے وقت قر آن سینکڑوں صحابہ کرام کے سینوں میں نیز ان کے پاس تحریری شکل میں محفوظ ہو چکا تھا۔ وہ ان کی تلاوت کرتے اور دوسروں کو ان کی تعلیم دیتے تھے۔ بعض اصحاب کے پاس باضا بطہ قر آنی سورتوں کے مجموع بھی موجود تھ کیکن میر مجموع مکمل نہیں تھے۔ بعضوں کے پاس کچھ سورتیں تھیں اور دوسرے کے پاس دوسری سورتیں جب کہ بعض اصحاب رسول سلین ایر محفوظ میں نہیں تھے۔ بعضوں کے پاس کچھ سورتیں تھیں اور دوسرے کے پاس دوسری سورتیں جب کہ بعض اصحاب رسول سلین ترز مرف چند آیات ہی لکھی ہوئی تھیں۔ اب تک قر آن کو یکجا اور مکمل شکل میں جع کرنے کا اہتما م نہیں ہو سکا تھا۔ رسول اللہ سلین تر پڑ کے پاس میں قر آن کو مدون کرنے کی غالبا اس لیے بھی کوشش نہیں کی کہ وہی قر آنی کا نزول جاری تھا اور رسول اللہ سلین تریز ہو

قر آن کے منتشر ابزا کو یکوا اور ایک مرتب نسخ کی شکل میں محفوظ کر دینے کا کام حضرت ایو بکر کے عہد میں ہوا۔ آپ سل طی ظیر یہ جات کے مالا میں یہ المناک واقعہ پیش آیا کہ نبوت کے مدعی مسیلمہ کذاب اور اس کی جماعت کے ساتھ جنگ میں جے اسلامی تاریخ میں جنگ میں جنگ کیا مہ کے نام سے جانا جاتا ہے؛ قر آن کے حفاظ کی ایک بڑی تعداد شہید ہوگئی۔ یعض لوگوں نے ان شہید ہونے والے اصحاب کی تعداد ستر (70) لکھی ہے۔ سے جانا جاتا ہے؛ قر آن کے حفاظ کی ایک بڑی تعداد شہید ہوگئی۔ یعض لوگوں نے ان شہید ہونے والے اصحاب کی تعداد ستر (70) لکھی ہے۔ اس واقعے سے حضرت عمر محر محر محر محر کے دل میں میہ تعوین پیدا ہوئی کہ اگر اس طرح حفاظ قر آن کی شہادت یا موت ہوتی رہی تو اساب کی سطح پر قر آن کے ضائع ہونے کا خطرہ پیدا ہو سکتا ہے۔ اس لیے قرآن کے تعلیٰ کو تعلیٰ اوقوں نے دان شہید ہونے والے اصحاب کی سطح پر قر آن حضرت ابو کمر کو آگاہ کیا، حضرت ایو کمر ذہنی طور پر اس کے لیے تیار نہیں محصر انہوں نے حضرت ایو کمر کو تو اسب کی سطح پر قر آن حضرت ابو کمر کو آگاہ کیا، حضرت ابو کمر ذہنی طور پر اس کے لیے تیار نہیں محصر انہوں نے حضرت ایو کمر کو تو کو او اس پر شرح علیہ وسلم نے نہیں کیا ہے، وہ ہم کیسے کر سکتے ہیں؟ حضرت محر ٹنے کہا کہ خدا کی قسم اس کام میں خیر ہی خیر ہے وہ جو کم نی کر کی صلی اللہ علیہ وسلم نے نہیں کیا ہے، وہ ہم کیسے کر سکتے ہیں؟ حضرت محر ت می ٹے اینہوں نے حضرت ابو کمر ٹو ہو اب پر تمرح صدر ہوگیا اور انہوں نے حضرت زید بن ثابت کو وجو کا تین وی می می سے حضور قر آن سے ان کا شین خیر ہی خیر ہے ابو کمر کو اس پر شرح مدر ہوگیا اور انہوں نے حضرت زید بن ثابت کی دولی میں سے حضاور قر آن سے ان کا شین خیر کی ہم تھا؟ ہو ابر تھا؟ بلی اور ان سے کہا کہ دو اپنی گر انی میں یہ کام شروع کریں۔ خود حضرت زید بن ثابت کی روایت کے مطابق ، انہوں نے تھی اپنی این ہی این ہوں ایک قر ایل ہو ہو ہو ہو کی ہو ہو کا پر او کی تو ہر کی محکن این مر مات ہ مشور سے پر حضرت ابو بکر خیلے تھا کہ جس کا مول سل شی پہلی ہوں نے تھی اور این میں ہم اپنا ہو دول ایل سے زما ہ مشرور سے پر حضرت ابو بکر نے تھا کہ جس کا مکوں ہوں کی میں میں ایل کی اور ہو کی کی خوں ہو تو کی ہو ہوں کی سلام میں تو ایل کو ہوں کی سلام اولوں سے سینوں سے نے محمر می کی اور تی کو ہی ہ کو ہی ہو ہوں کی ہروں کی نے قر ان کی ہیں کی ہو ہو

6.7.2.3 عہدصدیقی میں جع قرآن کا طریقہ کار

حضرت ابوبکرٹ نے مدینہ میں بیرمنادی کرادی کہ جس کے پاس قر آن کا جوبھی حصہ تحریری صورت میں موجود ہو، وہ زیدٹ کے پاس لاکر جع کر دے۔ حضرت ابوبکرٹ نے بعض دوسرے حضرات کے علاوہ حضرت عمر ؓ کو حضرت زید ؓ کی اس کام میں معاونت پر مامور کیا تھا۔ چنانچہ جب کوئی شخص ان کے پاس قرآن کا کوئی حصبہ لے کر حاضر ہوتا تو مختلف طریقوں سے اس کی تصدیق کی جاتی تھی: ایس حضرت زیڈ اور حضرت عمرؓ دونوں حافظ تھے۔وہ اپنے حافظے سے اس کی تصدیق کرتے تھے۔ اس کے بعد قرآن کے اس تحریر شدہ حصے پر دومستند اور قابل اعتبار لوگوں کی بیہ گواہی لی جاتی تھی کہ قرآن کا بید حصہ تحریر کیے جانے کے

ﷺ " ال نے بعد کر ان نے ال حریر شدہ تصبے پر دو مستند اور قابل اعتبار تو توں کی یہ تو ایمی کی جاتک کی لہ کر ان کا یہ حصہ حریر یے جانے نے بعد آپ سالیٹھاتی پڑی وفات کے سال آپ سالیٹھاتی پڑہ کے سامنے آپ سالیٹھاتی پڑہ کی تصدیق کے لیے پیش بھی کیا گھا۔

زیر ترتیب مجموعهٔ قرآنی میں کسی آیت یا سورت کو شامل کرنے کی ایک شرط میبھی تھی کہ کسی دوسرے مکتوب نسخ سے اس کا مواز نہ بھی کرلیا جائے۔گویا متعلقہ آیت یا سورت کم از کم دوجگہ تحریر شدہ شکل میں موجود ہو۔

تقریباً ایک سال کی مدت میں قرآن کی جمع وندوین کا کا مکمل ہوااور قرآن کا ایک مرتب و مدون نسخہ وجود میں آگیا۔اس نسخ کو''ام' کہا جاتا ہے۔ یہ نسخہ حضرت ابوبکر کے پاس رہا۔ان کے انتقال کے بعد حضرت عمر ؓ کی تحویل میں آگیا۔حضرت عمر ؓ کی شہادت کے بعد یہ صحیفہ قرآنی ام المونیین حضرت حفصہ ؓ کے پاس منتقل کردیا گیا۔حضرت عثان ؓ کی تحویل میں یہ اس لیے نہیں دیا گیا کہ حضرت عمر ابھی خلیفہ کے طور پران کا انتخاب نہیں ہوا تھا۔حضرت عمرؓ نے ان کی خلافت و جانشینی کا معاملہ شور کی کے سردریا تر

 حضرت عثمان ؓ کے وقت تک اسلام حدود عرب سے لکل کر روم وا یران کے ایک بڑے حصے میں پیمیل چکا تھا۔ اہل بیم کم کا یک بڑی تعداد مسلمان ہو پیکی تھی جن کی زبان عربی نہیں تھی۔ اسلام قبول کرنے کے بعد یہ لوگ قرآن کی تعلیم حاصل کرتے تھے۔ خاص طور پر ان کے درمیان قرآن کی قرآت میں انتشافات سر ابحار نے لگے۔ اس کی وجہ یہ ہوئی کہ رسول اللہ کی حدیث کے مطابق، قرآن عرب کے سات حرفوں پر نازل ہوا تھا۔ چنا نچہ لوگ مختلف طرح سے قرآن کی تلاوت کیا کرتے تھے۔ جب تک لوگوں کو قرآن کے سات حرفوں کی حقیقت معلوم رہی، اس وقت اس انتشاف نے سرنہیں اٹھایا لیکن پھر مختلف انداز کی قرآتوں کی بنیاد پر ان کے درمیان شدید ترین انتشافات پر یازل ہوا تھا۔ چنا نچہ لوگ مختلف طرح سے قرآن کی تلاوت کیا کرتے تھے۔ جب تک لوگوں کو قرآن کے سات حرف پر نازل ہونے کی حضرت ان معلوم رہی، اس وقت اس انتشاف نے سرنہیں اٹھایا لیکن پھر مختلف انداز کی قرآتوں کی بنیاد پر ان کے درمیان شدید ترین انتشافات پر اور گئے۔ حضرت انس بن مالک ؓ کی روایت کے مطابق، حد یف بن یمان ؓ نے آرمینیداور آذر با یجان کی میں شرکت کی تھی۔ اس موقع اور جھر ڈوں کا شکار ہو کر لوگوں کی نظروں سے او تھا دوں کو دیکھر کا نہیں ہی غلط نہ قرار دینے لیکس ۔ اس وجب حضرت عثمان ؓ نے زید بن تابت ؓ، عبداللہ بن زیبڑ ، سعید بن العاص ؓ اور عبدالرحن بن حارث بن میں اند میڈ ہوا کہ کہیں قرآن کی متوا تر قرآن گی میں کار کی تھی ہوا کہ ہیں ہوا کہ ہیں تو آن کی متوا تر قرآن کی متوا تر کی متوا ہو کر لوگوں کی اندلاف اور جھر ڈوں کا شکار ہو کر لوگوں کی نظروں سے او چھل نہ ہو اور بن بن علی نہ قرار دینے لیکس ۔ اس دوجہ سے معنی ٹی زید بن تابت ؓ، عبداللہ بن زیبڑ ، سعید بن العاص ؓ اور عبدالرحن بن حارث بن میں میں شیل سور تیک کھی مرت شکل میں ہوں۔ ان کی متوا تر تر ان کی تعلی ای اور سرت خلی نے زید بن تابت ؓ، عبداللہ بن زیبڑ ، سیم مرت کریں۔ اس اسم تھا ہو میں سور تیک تھی مرت شکل میں ہوں۔ ان چار کی کی تی کو تو تر کی مضرت زید کے علاوہ ہوتی تیوں قریبڑ میں کہ تر ہی ان بنا دین میں می مرت شکل میں ہوں۔ ان چار میں ہی کر نے میں اختلاف ہوتو اے قریش کی زبان میں لکھا جائے کیوں کہ قرآن نیاد میں در مطر پر نہی کی زبان میں نازل ہوا ہے۔ حضرت ایو کر ڈی میں اختل کی ہو۔ وربارہ حضرت کے مقصد کے پاں جی توا دیا گیا۔ ان چار (بعض روایت کے مطابق بارہ) افراد پر شمت کمیٹی نے قرآن کا جونٹی تحریری شکل میں مرتب کیا اس کی خصوصیات میتھیں: حضرت ابو بکر سطح ذمانے میں جونٹ تیار کیا گھا اس میں سورتیں مرتب نہیں تھیں۔ ہر سورت الگ الگ صحیفوں کی شکل میں کہ صی ہوئی تھی۔ چنانچہ تما صحیفوں کو ایک ہی مصحف میں مرتب شکل میں کھھا گیا۔ ککھنے میں ایسے رسم الخط کا استعمال کیا گیا کہ اس میں تمام متواتر قرا تیں جمع ہوجا عیں۔ چنانچہ تما صحیفوں کو ایک ہی مصحف میں مرتب شکل میں کھھا گیا۔ ککھنے میں ایسے رسم الخط کا استعمال کیا گیا کہ اس میں تمام متواتر قرا تیں جمع ہوجا عیں۔ چنانچہ تما صحیفوں کو ایک ہی مصحف میں مرتب شکل میں کھھا گیا۔ ککھنے میں ایسے رسم الخط کا استعمال کیا گیا کہ اس میں تمام متواتر قرا تیں جمع ہوجا عیں۔ چنان چو اس پر نقطے اور اعراب تک نہیں لگائے گئے۔ نیز سے کہ اس کے پانچ کیا سات نسخ تیار کرائے گئے۔ ان میں سے ایک کو مدینہ منورہ میں اور باقی نسخوں کو مکہ مکر مدہ شام، یہن اور کو فیہ وغیرہ علاقوں میں جینچ دیا گیا اور محقف کو کوں کے پاس قرآن کے جو محقف نسخ اب تک موجود تھے، انہیں نذر آتش کردیا گیا۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ دوسرے سی مصحف قرآن کی بنیاد پر اب دوبارہ کی قسم کے اختلاف اور جھگڑ کے کو سر ابھارنے کا موقع نہ ملے اور کی امت ایک نسخہ قرآن کی قرارت و تلاوت پر متی تھی دیا تیں اور محقق ہو جائے۔ تمام وہ صحابہ کرام جن کے پاس انفرادی نسخے تھے وہ بخو تی اس پر آمادہ ہو گئے۔ البتہ حضرت عبداللہ این مسعود کو اس میں پر چھی زرداد در تک رہوا ہے تمام وہ صحی ہیں تھی تمار کے پات کی مراب میں چھی تر دراوں اس پر آمادہ ہو گئے۔ البتہ حضرت عبداللہ این مسعود کو اس میں پر چھی زرداد در تک رہوا۔ تا تم بعد میں وہ بھی حضرت عثان ٹر افرادی نسخ تھے وہ بخوتی اس پر آمادہ ہو گئے۔ البتہ حضرت عبداللہ این مسعود کو اس میں پر چھی زرداد در تک رہوں کا ہوں جن تھی ہو میں تھی میں تکھی میں تعنوب کی ہو ہوں ہو تھی۔ تمام دو محل میں میں تھی خور ہو تھی تک نیں تھی ہو ہو تھی ہو ہو تھی ۔ اس می تھی حسن می تھی تر میں تھی ہو ہو تھی ہے میں دو بھی میں تر میں تھی ہو تھی ہو تو تھی ہو ہو تھی ۔ کرام جن کے پات

6.7.2.5 يوتها مرحله: قرآن پر نقطے اور اعراب

حضرت ابوبکر ٹیا حضرت عثان ٹنے قرآن کا جونسخہ تیار کروایا اس میں قرآن کے الفاظ و حروف پر نقطے اور حرکات (زیر، زبر، پیش وغیرہ) نہیں لگائے گئے ضحے عربوں میں اب تک نقطے اور حرکات کے بغیر ہی تحریر کا رواج تھا۔ اہل زبان ہونے کی بنیاد پرلوگ اس سے اس قدر مانوس شخصے کہ عموماً اس میں انہیں دشواری پیش نہیں آئی تھی۔ لیکن اہل تجم کے لیے یہ صورت حال پریشاں کن تھی۔ اس لیے تلاوت کو آسان اور غلطیوں سے پاک کرنے کے لیے الفاظ قرآنی پر نقطے اور حرکات لگانے کی ضرورت پیش آئی اور وقت کے علاواہل نظر نے اس سے اتفاق تھی کرلیا۔

سے پائی رہے سے بعد طران پر سے اور رفائ وال سے کہ میداہم خدمت کس اہل علم کے ذریعہ انجام پائی ؟ زیادہ شہرت ابوالا سود دؤلی کو حاصل ہے۔ کہا اس تعلق سے کوئی ایک رائے نہیں ہے کہ میداہم خدمت کس اہل علم کے ذریعہ انجام پائی ؟ زیادہ شہرت ابوالا سود دؤلی کو حاصل ہے۔ کہا جاتا ہے کہ انہوں نے حضرت علیؓ کی ایما پر مید کارنامہ انجام دیا۔ بعض اصحاب علم کے مطابق ، مید کام تجابت بن یوسف شقفی کی فرمائش پر حسن بھر گُن ، تکی بن یعمر اور نصر بن عاصم لیٹی نے انجام دیا۔ کہا جاتا ہے کہ نقطے کی باضا بطہ ایجاد کا سہراخلیل بن احمد فراہیدی (175 ھ) کے سر ہے۔ اس کے بعد قرآن کی تلاوت ، حفظ اور تعلیم و تفہیم کے کمل کو آسان تر کرنے کے لیے مزید اقدامات بھی کیے گئے۔ جیسے ہر سورت کے

شروع میں اس کا عنوان تحریر کرنا، آیت کے اخیر میں اختمامی علامت، قرآن کو اجزا یعنی پاروں میں تقسیم کرنا اور پارے کو نصف اور ربع میں تقسیم کرنا، رکوع لگانا، اسی طرح احزاب اور منزلوں کا تعین \_ بعض صحابہ و تابعین کو ان چیز وں میں تامل رہالیکن اکثریت کے اتفاق رائے اور احساس ضرورت کے تحت سیر کام انجام دیا گیا۔ مثلاً قران کو سات منزلوں یا تمیں پاروں میں تقسیم کرنا بعض علما کے قول کے مطابق ، مدارس میں طلبہ کی تعلیم کی سہولت کے لیے تھا۔

آ گے چل کر بعض علانے رموز اوقاف کی تشکیل وتعیین کی جن سے تلاوت وتجوید کاعمل مزید آسان ہو گیا۔ پریس کی ایجاد کے بعد سب سے پہلے بعض عیسائیوں اور مستشرقین کی طرف سے قر آن کی اشاعت عمل میں آئی لیکن ان کے نسخوں کو عالم اسلام میں قبولیت حاصل نہ ہوسکی۔ پھر 1787ء میں مولائے عثان نے روس کے شہر''سینٹ پیڑس برگ' میں قر آن کا ایک نسخہ طبح کروایا پھرقازان اور تہران وغیرہ مقامات پر قرآن کے نسخ طبع ہوئے اور اس طرح عالم اسلام میں قرآن کی طباعت وا شاعت کی تحریک عام ہوتی چلی گئی۔

6.8 قرآن کا اعجاز اور عربی ادب پراس کے اثرات

قر آن اپنے اندراعجاز کے متعدد پہلور کھتا ہے۔ ان میں بعض کا تعلق زبان و بیان سے تو بعض دوسر بے پہلوؤں کا تعلق اس کے معانی وافکار سے ہے۔ یہاں ان سطور میں اس کے اعجاز کی پہلی قشم مراد ہے۔ قر آن نے منگرین کو چینج کیا کہ وہ اس کے جیسی ایک سورت ہی پیش کردیں (البقرة: 23) اور اس کے ساتھ بیاعلان بھی کردیا کہ تمام جن وانس مل کر بھی وہ اس عمل پر قادر نہیں ہو سکتے (الاسراء: 88)۔ قر آن کے اس دعوے میں دونوں پہلو شامل ہیں کہ نہ تو الفاظ واسلوب کے لحاظ سے اس جیسا بلیخ ومؤ تر کلام کسی سے ممکن ہے اور نہ ہی افکار معانی کے وہ جواہر جو قر آن اپنے اندر رکھتا ہے، اس کی نظیر پیش کی جاسکتی ہے۔

اس کا لغوی اعجاز دراصل اس کی بلاغت ہے۔نزولِ قرآن سے قبل عرب نظم ونٹر دونوں سے واقف تھے۔البتہ نٹر کانمونہ بہت محدود تھا، کیوں کہ عربوں میں لکھنے کی روایت بہت کم تھی۔تاہم ادبی روایت کا بڑا سرمایہ محفوظ تھا، جس پر اہلِ عرب کوفخر و نازتھا۔ وہ اشعار، خطبات کے اقتباسات اور فقروں، امثال ومحاورات کو بلاغت کا اعلیٰ نمونہ تصور کرتے تھے۔قرآن نے جس اسلوب کو اختیار کیا وہ نہ تو شعر ہے اور نہ ہی خالص اور مجرد نٹر، بلکہ وہ ان دونوں کے مابین ہے۔ اس میں بکثرت قافیہ کا حسن ہے، کیکن شعری اوز ان اور بیمانوں سے خالی۔ اس میں نٹری عبارتیں ہیں: طویل بھی مختصر اور درمیانہ نوعیت کی تھی کہ کی بینٹر سے قافیہ کا حسن ہے، کیکن شعری اوز ان اور بیمانوں

ايجاز واختصار

کنایت<sub>ہ</sub> قرآن میں کنایوں،استعاروں اور مجازات وتشبیہات وغیرہ کا بکثرت استعال ہواہے۔<sup>ج</sup>ن سے کلام کا<sup>حس</sup>ن واثر دوبالا ہوگیا ہے۔ نظم

قرآن کے اسلوب کا ایک کمال اس کانظم ہے۔نظم کا مطلب میہ ہے کہ اس کے مضامین میں باہم ایک خوب صورت ربط پایا جاتا ہے حالال کہ عموماً قرآن کی ایک سورت کی مجموعی آیات مختلف اوقات میں مختلف مواقع پر نازل ہوئی ہیں۔ بیقر آن کالفظی اور معنوی دونوں اعجاز ہے۔ 6.8.1 قرآنی اسلوب کے عربی ادب پر انثرات

عربی زبان وادب پر قرآن کے غیر معمولی اثرات مرت ہوئے۔ حقیقتا میہ اصلاً قرآن کریم ہی ہے جس نے اس زبان کو وہ پائیداری، حسن اور استحکام عطا کیا اور اس کو دیگر ایسی خصوصیات سے نواز اکہ وہ دنیا کی چند قدیم ترقی یافتہ زبانوں میں سے ایک تصور کی جاتی ہے۔ وہ ایسی منفر دخصوصیات کی حامل ہے، جن کا تصور دوسری زبانوں کے تعلق سے نہیں کیا جاسکتا۔ چنا نچہ اس کی ایک اہم خصوصیت سے ہے کہ پچھلے ڈیڑھ ہزار سالوں کے درمیان اس زبان کی ساخت، اس کی ترکیب، اس کی قواعدی خصوصیات اور اصول اپنی جگہ برقر ار ہیں۔ دوسری زبانوں کا معاملہ یہ ہے کہ مرف چند صدیوں کے بعد ان کی ساخت، اس کی تو اعدی خصوصیات اور اصول اپنی جگہ برقر ار ہیں۔ دوسری زبانوں کا معاملہ کو گی بڑا اور بنیا دی نہیں رہتا۔ لیکن عربی زبان اس معاطے میں منفر دہے کہ اس کی ڈیڑھ ہزار سال قبل کی زبان واسکو سے اور سو میں اس کی قواعد کی خصوصیات اور اسلامی کی جائیں ہوں کا معاملہ کو گی بڑا اور بنیا دی فرق نہیں رہتا۔ لیکن عربی زبان اس معاطے میں منفر دہے کہ اس کی ڈیڑھ ہزار سال قبل کی زبان واسلوب اور آج کے سلوب میں لی

قر آن جس وقت نازل ہوا، عربی زبان عرب قبائل کے متعدد کہجات کے زیر اثر پراگندگی کا شکارتھی۔قر آن کے ذریعے اس پراگندگی اور انتشار کی کیفیت ختم ہوئی۔ اس طرح پورا عالم عرب ایک لسانی سانچ میں ڈھل گیا۔قر آن کا ہی فیض ہے کہ اس زبان کے جو ہزاروں الفاظ اور محاور بے جنگلوں ، پہاڑ وں اور بیابانوں میں بدوقبائل کے خیموں تک محدود تھے،قر آن کی آیات کی تفہیم کے لیے مسلم لغت نگاروں اور ماہر لسانیات کی انتخب کوششوں سے عربی زبان وادب میں آئے اور ہمیشہ کے لیے عربی اوب کا حصہ بن گئے۔

قرآن نے نئی اصطلاحات وضع کیں۔ پرانے الفاظ کو نئے معانی دیے یا دائرہ معنیٰ کو وسعت دی جیسے: صلاۃ، زکاۃ، کافر، مسلم، مومن، رکوع، ہجود وغیرہ۔ دوسری زبانوں کے بہت سے الفاظ ہیں جوقرآن میں جگہ پاکر عربی ادب عالیہ کا حصہ بن گئے۔ معلومات کی جانچ

> ا یہ قرآن کی جمع وتدوین کی کمیٹی کا سربراہ حضرت ابو بکر نے کس صحابی کو بنایا تھا؟ ۲ یقر آن کا جو پہلانسخہ مرتب کیا گیا،اس کا نام کیا تھا؟ سرحضرت عثان کے عہد میں تدوین قرآن کی دوبارہ ضرورت کیوں پیش آئی؟ 6.9 حدیث کی تعریف

لفظی طور پر حدیث کے معنی بات، گفتگواورنٹی چیز ہوتا ہے۔اصطلاح میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بات، آپ سلیناتی بڑہ کا قول وعمل

اورآپ سالیٹی پیٹم کی تقریر کوحدیث کہتے ہیں۔تقریر کا مطلب میہ ہے کہ آپ سالیٹی پیٹم کی موجودگی میں کوئی بات کہی گئی یا کوئی کام کیا گیا اور آپ سالیٹی پیٹم نے اس پر نگیر نہیں کی ۔حدیث کے دائرے میں مزید وسعت پیدا کرتے ہوئے صحابہ کرام کے فیصلے اور اقوال و آرا کو بھی حدیث میں شامل کیا جاتا ہے اور اسی طرح صدر اوّل کے مسلمان معاشرہ کے مجموعی طرز عمل کو بھی بعض ائمہ مثلاً امام مالک حدیث میں شامل کرتے ہیں، مگر عمومی طور پر حدیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے قول وفعل وتقریر ہی کو کہتے ہیں۔

اگر چیقر آن پاک کے بعد حدیث کا درجہ ہے اور اُس کی بہت ی فنی اقسام صحیح ، حسن ، ضعیف وغیرہ ہوتی ہیں ، لیکن اد بی مطالعہ میں حدیث کے صحت وسقم کو یا جرح وتعدیل کوزیر بحث نہیں لایا جا تا۔ حدیث صحیح ہو یا غیر صحیح ، ادیب ان کو اس نظر سے دیکھے گا کہ وہ کلام کے طریقوں میں سے ایک طریقہ اور معانی و مطالب کے سرچشموں میں ایک سرچشمہ ہیں اور قرآن سے ماخوذ و مستفاد ہونے کی وجہ اعلیٰ درجہ کے اسلوب بیان کی حامل ہیں ، یہاں تک کہ بیاسلوب بیان ضعیف و کمز وراحادیث میں بھی پایا جا تا ہے۔ اس لیے ان کی ان کی اوبی قدرو قیت مسلم ہے۔ س

6.10 حديث كي اہميت

6.11 حديث کې تدوين

جس طرح قر آن کی کتابت و تدوین اس کے نزول کے ساتھ ساتھ ہی ہوتی رہی اس طرح حدیث کی تدوین نہیں ہوئی۔ اس کا ایک سب تو بیتھا کہ کتابت و تدوین کے آلات و دسائل کم تھے۔ پڑھنے لکھنے کا رواج عرب معاشرہ میں ابھی شروع ہوا تھا۔ دوسرے بیخوف تھا کہ

ایک بڑا مسئلہ میہ بیش آیا کہ علما نے سالہا سال تک زبانی روایت کی بنا پر حدیث کے الفاظ بعینہ رکھنے کو محال قرار دیتے ہوئے اپنے الفاظ میں حدیثوں کے مفہوم کو روایت کرنے کی اجازت دے دی، جس کو روایت بالمعنی کہتے ہیں۔ سیاسی نزاعات، مسلکی، جماعتی اور مشربی انحتلافات نے ہزاروں حدیثیں اپنی دعوت کی تائید اور اپنے میلان کی ترجیح میں اختر اع کر وادیں۔ بعض عابر زاہد لوگوں نے معاشرہ کی اصلاح کے مقصد سے بھی فضائل اعمال کی بہت میں حدیثیں گھڑلیں۔ قرآن مجید کی سورتوں کے فضائل، بعض عابر زاہد لوگوں نے معاشرہ کی اصلاح کے مقصد سے بھی فضائل اعمال کی بہت میں حدیثیں گھڑلیں۔ قرآن مجید کی سورتوں کے فضائل، بعض عابر زاہد لوگوں نے معاشرہ کی اصلاح حدیثیں وضع کی کئیں۔ قریش کی نامی جماعتی الحدیثیں وضع کی کئیں۔ قریش کی تمام عرب پر فضیلت، جم پر عرب کی فضائل، بعض صبروں اور شخصوں کے فضائل پر مشتل حدیثیں وضع کی کئیں۔ قریش کی تمام عرب پر فضیلت، جم پر عرب کی فضیلت، بعض صبروں رادو قدین کی تعار بر میں تک حدیثیں وضع کی کئیں۔ قریش کی تمام عرب پر فضیلت، جم پر عرب کی فضیلت، بعض صبحاب کی بعض سبروں اور قدیش کی بنائی حدیثیں وضع کی کئیں۔ قریش کی تمام عرب پر فضیلت، جم پر عرب کی فضیلت، بعض صحابہ کی بعض پر فضیلت کے باب میں بھی حدیثیں بنائی حدیث میں حدیث کی اس کے دیثوں میں میں میں معدیث کی ایک پر از دولا ہے میں میں میں میں۔ وضع حدیث کی اس تحریک کے ذریعہ ان لوگوں نے عربی معفول اور مناح میں معروب کی اور شریس معدیث کی ایک بڑا دولہ معلیں۔ وضع حدیث کی اس تحریک کے در یعدان لوگوں نے عربی معنوں معاد میں وضع حدیث این کر دیا، جس نے تقریر و خطابت، بحث و مناظرہ، شعود ان میں کہ گر وہ محدثین نے حدیث کے غد وثمین کو چھا منٹے کی بڑی کی کوشی کی ہیں۔ مسلم و نوں میں علم میں خرادوں کی بڑی کی میں کی ہیں۔ میں حدیث کے وہ معنوں میں علم معروب بڑا در دی ہوں کی ہیں کہ میں خروب کی معنوں کی بڑی کی کو میں میں میں میں میں میں شائل کر دیا، میں کہ گر وہ محدثین نے حدیث کے غد وثمین کو چھا منٹے کی بڑی کی کوشیں کی ہیں۔ میں میں تی زیادوں کی بڑا اور نے میں نائل کر دیا، میں کہ بڑا در وہ معدثین نے حدیث کے غد وثمین کو چھا منٹے کی بڑی کی کوشی کی ہیں۔ میں میں کی ایک ہیں کہ میں معدیث کے دو مستم میں میں کی بڑا دوں میں علی میں میں میں ہیں ہیں۔ میں میں میں ہیں ہیں۔ میں کی می خی میں ہیں ہیں کی میں گی ہ ہیں ہیں ہ

6.12 حديث كاطرزبيان

تاریخ ادب عربی کے معروف مصنف استاذ احمد حسن زیات حدیث کے طرز بیان کو اس طرح بیان کرتے ہیں:

رسول الله صلى الله عليه وسلم كى احاديث پر باوجود بر جستگى كے فيضان ساوى كا اثر، غير معمولى صلاحيت كا نشان اور بلاغت و دل نشينى كى مهر نظر آتى ہے اور آپ سل شي پر كا طرز بيان ، قر آن مجيد كے اسلوب كى نسبت زمانة نبوت كے طرز بيان سے قريب تر ہے۔ تا ہم وہ اپنى ظاہرى چمك دمك، عبارت كى تر تيب وروانى، واضح و معين غرض و غايت كو بيان كرنے كے ليے سليھے ہوئے مناسب الفاظ لانے ، بيان كے حسن حال ہونے اور جس سے گفتگو كى جائے اس كى بولى كے مطابق ہونے كى وجہ سے ممتاز ہے۔ دوسرى زبانوں سے مطابقت اليى شكل ميں بہت زيادہ نماياں ہوجاتى تقلى حب آپ صلى الله عليه وسلم باہر سے آنے والے وفود سے معتاز ہے۔ دوسرى زبانوں سے مطابقت اليى شكل ميں بہت زيادہ استعال كرتے ، مقتلى عبارت كا الله عليه وسلم باہر سے آنے والے وفود سے معتاز ہے۔ دوسرى زبانوں سے مطابقت اليى شكل ميں بہت زيادہ زمين محروب تقلى عبارت كا التر ام كرتے اور وفود سے گفتگو كرنے كے ليے آپ سل شي تي ہم اللہ عليہ وسل مغريب الفاظ متروك تھے، مگر ان وفود كے قبائل كى زبانوں ميں مستعمل تھے۔ ابن عبدر ہ نے اس سلسلے ميں آپ كا وہ كل اللہ عليہ وسل م زمير فہدى اور ليے ميں اللہ عليہ وال ميں استعمل تھے۔ ابن عبدر ہو نے اس سل ميں آپ كان ال كا اللہ عليہ وسل م غريب الفاظ رول تقريب ميں اللہ عليہ وليہ ميں اللہ عليہ وسل م اور ميں مستعمل تھے۔ اين عبدر ہو نے تھے۔ سل الفاظ ہمى بول د سے تھ ہو تر يہ الفاظ رول تر ميں مكر ان وفود کے قبائل كى زبانوں ميں مستعمل تھے۔ ابن عبدر ہو نے اس سلسلے ميں آپ كا وہ كل م ن كي ايں اب

حدیث ایخ طرز بیان میں نہایت ممتاز ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو جوامع الحکم دیے گئے تھے، چنانچہ حدیث میں طبعی روانی کا جمال، الفاظ کا جلال اور قدرتی وطبعی استدلال نمایاں ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو تشبیہ وتمثیل، کلیما نہ کلام اور حسن جواب اور فی البد یہہ گفتگو پر قدرت حاصل تھی۔ انبیائے کرام اصل میں انسانیت کے معلم ہوتے ہیں اور تعلیم و تربیت میں سب سے بہتر طریقہ اور مؤثر اسلوب تمثیل و تشبیہ کا طریقہ ہے۔

6.13 حديث کي ادبي قدرو قيمت

 اچھ ہیں جوزم خوہیں جولوگوں کوجوڑتے ہیں اورتم میں سے مجھے سب سے زیادہ ناپنداور قیامت میں مجھ سے دوروہ ہوں گے جوبہت بولتے ہیں، بال کی کھال نکالتے ہیں اور چبا چبا کر بولتے ہیں' ۔ اور آپ سلین تی پڑ کا قول : مااملق تناجر صدوق : صادق وامین تجارت کرنے والا کبھی مختاج نہ ہوگا۔ اور آپ سلین تی پڑ کا فرمان : رحم اللہ عبد اُقال خید افغذم أو سکت فسلم' اللہ اس بندے پر رحم کرے کہ بولے تواچھی بات بولے اور جملائی پائے یا چپ رہت وسلامتی پائے''۔

اورفرايا:ان الله يرضى لكم ثلاثاويكره لكم ثلاثاً:يرضى لكم أن تعبدوه لاتشركوابه شيئاًوأن تعصموابحبله جميعاًولاتتفرقواوأن تناصحوامن ولاه الله امركم ويكره لكم قيل وقال وكثرة السوال واضاعة المال'' الله تم سي تين چیزیں چاہتاہے اور تین چیزیں ناپسند کرتا ہے ، پسند بیہ کرتا ہے کہتم اسی کی عبادت کرواس کے ساتھ کسی کوشریک نہ کرواس کی رسی کومغبوطی سے پکڑلو، متفرق نہ ہو، آپس میں ہمدرد بنو، اپنے حکمراں کے خیرخواہ رہو، قیل وقال ، کثرت سوال اور مال کی بربادی کودہ ناپیند کرتا ہے۔ اور فرمایا: يقول ابن آدم: مالى مالى ، وانمالك من مالك مااكلت فافنيت اولبست فابليت اووهبت فامضيت '' - ابن آدم ميرامال ميرامال چلاتا ہے، حالانکہ تمہارامال تووہ ہے جوتم نے کھا کرختم کردیایا پہن کر پرانا کردیایا ہدید میں دوسرے کودے کرآ گے جیج دیا۔اورآ پ صلی تلاتیہ کا ارتاد: ان قوما ركبواسفينة في البحرفاقتسموافصارلكل رجل موضع فنقررجل موضعه بفأس فقالواماتصنع؟قال هومكاني أصنع به ماشئت، فان أخذو اعلى يديه نجاو نجواوان تركوه هلك وهلكوا ـ پَچ لوگ ايك شق ميں سوار ہوئ اور قرعه ڈال کرکشتی میں جگہ میں آپس میں بانٹ لیں،اب ہرآ دمی کوایک جگہ مل گئی توایک آ دمی نے کلہاڑی لیکراپنی جگہ کھودنی شروع کردی ،لوگوں نے کہا پیکیا کررہے ہوبھئی ؟ کہنے لگا میری جگہ ہے میں اس کا جو جاہوں کروں ،اب اگر سب لوگ اس کا ہاتھ کپڑ لیتے ہیں تو وہ بھی بچے گااور دوسرے لوك بحى ورنه وه بحى بلاك موكا دوسر بحى \_اورآب سالتفاتية كا قول : أوصانى ربى بتسع ، أوصانى بإخلاص في السروالعلانية وبالعدل في الرضاوالغضب وبالقصدفي الغني والفقروأن أعفوعمن ظلمني ، وأعطى من حرمني وأصل من قطعني وأن یکون صمتی فکرا، ونطقی ذکراونظری عبراً' میرے رب نے مجھے نوباتوں کا حکم دیا ہے مجھے کم دیا ہے کہ کھلے اور چھے اخلاص برتوں، رضامندی وناراضگی ہرحال میں انصاف کروں، مالداری وفقر ہرحال میں اعتدال سے کام لوں، جومجھ پرظلم کرے اس کومعاف کر دوں جو مجھے محروم کرے میں اسے دوں جومیر کی قطع رحمی کرے میں اس کے ساتھ صلہ رحمی کروں،اور بیہ کہ میر کی خوثی فکر، میر ابولناخدا کا ذکر اور میرا دیکھنا عبرت پکڑناہو''

اس کے علاوہ کتب امثال میں رسول اللہ سلی الی یہ کی معض اقوال وکلمات بھی نقل کیے گئے ہیں جومحاورے اور ضرب الامثال بن گئے ہیں مرحک اور نہ مسافت طے کرتا ہے اور نہ سرائل کے طور پر :ان المذبت لاأر ضاً قطع و لاظھر اًا بقی : سواری کو تیز دوڑا کرقافلہ سے کٹ جانے والا نہ مسافت طے کرتا ہے اور نہ سواری ہی بچا پا تا ہے۔ المؤمن ھین لین کل کرتا ہے اور نہ سواری ہی بچا پا تا ہے۔ المؤمن ھین لین کالجمل الآنف، ان قیدانقادان اندخ علی صخر قالہ سے کٹ جانے والا نہ مسافت طے کرتا ہے اور نہ سواری ہی بچا پا تا ہے۔ المؤمن ھین لین کل بھر گا بھی اُل بن گئے ہیں مثال کے طور پر :ان المذبت لاأر ضاً قطع و لاظھر اًا بقی : سواری کو تیز دوڑا کرقافلہ سے کٹ جانے والا نہ مسافت مے کرتا ہے اور نہ سواری ہی بچا پا تا ہے۔ المؤمن ھین لین کالجمل الآنف، ان قیدانقادان اندخ علی صخر قاستناخ : مؤمن تکیل پکڑ ے ہو کا اونٹ کی طرح نرم خواور اطاعت شعار ہوتا ہے، اگر اسے ہا نکا جائے تو چلنے لگتا ہے اور اگر اُن سے چٹان پر بٹھاد یا جائے تو وہ بیٹھ جا تا ہے۔ لو تو کلتم کی طرح نرم خواور اطاعت شعار ہوتا ہے، اگر اسے ہا نکا جائے تو چلنے لگتا ہے اور اگر اُن ہے چٹان پر بٹھاد یا جائے تو وہ بیٹھ جا تا ہے۔ لو تو کلتم کل لی لائی لرز قدہ کہ کہ اور کا ہو کا لگ ہے گئے گا ہے ہوں کا لی میں لین کا لہ موں کر نہ ہو ہو تا ہے ہو تا ہے۔ اور گر ہم خواور اطاعت شعار ہوتا ہے، اگر اسے ہا نکا جائے تو چلنے لگتا ہے اور اگر اُسے پٹان پر بٹھاد یا جائے تو وہ بیٹھ جا تا ہے۔ لو تو کل لگ ہن

كوخالى پيٺ نكل جاتے بيں اور شام كوبھر ے پيٺ لوٹ كرآتے بيں ۔ مثل المؤمن كالنحلة لاياكل الاطيباو لايطعم الاطيبا: مؤمن شہد كى كمھى كى طرح ہے خوش ذائقہ چيز كھا تا ہے اور خوش ذائقہ چيز ہى كھلا تا ہے : انكم لن تسعو الناس باموالكم فسعو ھم باخلا قكم تم تمام انسانوں كواپنے مال سے خوش نہيں كر سكتے توان كواپنے اخلاق سے خوش كرو۔

آپ سلین آلی پی نے فرمایا: المؤمن الف مألوف و لاخیر فی من لایألف و لایؤلف : مؤمن ملنساراور ہردل عزیز ہوتا ہے اور جو تحض ملنساراور خوش اخلاق نہ ہواس میں کوئی بھلائی نہیں۔ایاکم و خضراءالد من، المد أة الحسناء فی المنبت السوء: دیکھو گھورے کی سبزی سے بچویعنی اُس حسینہ سے جو خراب ماحول میں پلی ہو۔المد أة کالضلع ان رمت قوامهاکسر تھا بحورت پسلی کی طرح ہے اگرتم اُسے سیدھا کرنے لگو گے تواس کوتو ڑ ڈالو گے۔

الناس کلھم سواسیة کاسنان المشط: تمام انسان کنگی کے دانتوں کی طرح برابریں ۔ جنة الرجل دارہ: انسان کی جنت اس کا گھر ہے۔

حدیث میں آئے بیماور بی محاور بی مغرب الامثال اور کہاوتیں عربی زبان وادب پر بہت مؤثر ہوئے ہیں۔ اس کی خاص وجہ بیہ ہے ک مسلمانوں نے تمام علوم اسلامیہ میں جوز بردست اعتنا اور توجہ حدیث کودی اتن کسی علم کونصیب نہیں ہوئی۔ ہرزمانہ میں حدیث کی کتابیں، دواوین ، ان کی شرعیں، معاجم، انڈیکس اور تشریحات پر مینی کتابیں کھی گئیں۔ حدیث کی کتابوں کے اختصار، ترجم اور حایث کھے گئے ۔ حدیث کی کتاب کے مختلف عالمی زبانوں میں ترجے ہوئے ، محدثین ، رواۃ اور رجال حدیث پر عظیم الثان کتابیں کھی گئیں۔ یوں حدیث کی کتابیں ، دواو سے عربی زبان وادب کی خدمت بھی ہوتی رہی ہے۔ حدیث نے عربی نثر کوایک خاص آ ہنگ اور اسلوب دیا اور اس کی تروت مندی میں زبردست اضافہ کیا۔ اس لیے علم ومؤرخین ادب قرآن پاک کے بعد عربی زبان وادب پر حدیث کے گہرے اور واتی کا تر دین کی تر دست

6.14 اكتسابي نتائج

لی قران کی جمع و تدوین کا کام عہد رسالت میں شروع ہوا۔ رسول اللہ سالیطین نے اس کا خصوصی طور پر اہتمام فرمایا۔ آپ سالیطین نے اس کے لیے دوطریفے اختیار فرمائے۔ جمع صدور یعنی قرآن کو یاد کرکے سینے میں محفوظ کرنے کا ذریعہ اور جمع مکتوب یعنی تحریر و کتابت کے ذریعہ۔ قرآن کے منتشر اجزا کو یکجا اور ایک مرتب نسخ کی شکل میں محفوظ کردنے کا دریعہ اور جمع مکتوب یعنی تحریر و کتابت کے ذریعہ۔ قرآن کے منتشر اجزا کو یکجا اور ایک مرتب نسخ کی شکل میں محفوظ کردنے کا کام حضرت ابو کر تے عہد میں پر ایت کے ذریعہ۔ قرآن کے منتشر اجزا کو یکجا اور ایک مرتب نسخ کی شکل میں محفوظ کردنے کا کام حضرت ابو کر تے عہد میں ہوا۔ اس کے بعد اپن تک تعدر ایپ تعدیر اور نے میں تعدیر اجتمام قرآن کے مہد میں ہوا۔ اس کے بعد اپن تعدیر مرحلے میں قرآن کی منتشر اجزا کو یکجا اور ایک مرتب نسخ کی شکل میں محفوظ کردینے کا کام حضرت ابو کر تے عہد میں ہوا۔ اس کے بعد اپن تعدیر مرحلے میں قرآن کی منتشر اجزا کو یکجا اور ایک مرتب نسخ کی شکل میں محفوظ کردینے کا کام حضرت ابو کر تی عہد میں ہوا۔ اس کے بعد اپن تعدیر مرحلے میں قرآن کی تعد اور یہ کی محکول میں جو نہ قرآن کی مرتب من عہد میں ہوئی۔ عہد عوان میں جو نہ قرآنی مرتب ہوا وہ نسخہ صحف عثانی کہلا تا ہے اور بیدوں کی تعدر ہے کہ میں ہوئی۔ عہد یو خصر حضر محفوض میں ایوا اور دولی یا تجان ہیں میں جو نی قرآن کی تدوین کی محفوض کی کو شنوں سے تعد ہو ہے میں ایوا سود دولی یا تجان ہیں یوسف کی کو شنوں سے قرآن پر اعراب اور نقط لگا کے ۔ اس طرح قرآن کی تدوین پوری طرح مکمل ہوگئی۔

مح قر آن اپنے اندراعجاز کے متعدد پہلورکھتا ہے۔ان میں بعض کا تعلق زبان و بیان سے تو بعض دوسرے پہلوؤں کا تعلق اس ک معانی وافکار سے ہے۔قر آن نے منگرین کوچیلنج کیا کہ وہ اس کے جیسی ایک سورت ہی پیش کردیں (البقرۃ: 23)۔اور اس کے ساتھ میہ اعلان بھی کردیا کہ تمام جن وانس مل کربھی وہ اس عمل پر قادرنہیں ہو سکتے (الاسراء:88)۔ قرآن کے اس دعوے میں دونوں پہلو شامل ہیں کہ نہ تو الفاظ واسلوب کے لحاظ سے اس جیسا بلیغ ومؤثر کلام کسی سے ممکن ہے اور نہ ہی افکار ومعانی کے وہ جواہر جوقر آن اپنے اندرر کھتا ہے، اس کی نظیر پیش کی جاسکتی ہے۔

لی قرآن کی نثر ایک اہم ادبی نمونے کی حیثیت رکھتی ہے۔نہ وہ مجرد نثر ہے اور نہ ہی شعر۔وہ ان دونوں کے مابین کی صنف ہے۔ اس میں بکثرت قافیہ کا<sup>حس</sup>ن ہے،لیکن شعری اوز ان اور پیانوں سے خالی۔اس میں نثری عبارتیں ہیں: طویل بھی ،مخضر اور درمیانہ نوعیت کی بھی، لیکن پینثر سپاٹنہیں ہے۔یہی قرآنی اسلوب کا کمال ہے جواسے اعجاز کی صفت عطا کرتا ہے۔

این حدیث نبی اکرم سلین لی بل کم کر میں الکرم سلین لی کہتے ہیں۔ حدیث نے عربی زبان کے ذخیرۂ ادب کو اپنی زبردست فصاحت، لازوال بلاغت، اپنی حکمتوں اور جوامع الکلم سے ثروت مند کیا۔ اس میں بہت ساری تراکیب کا اضافہ کیا، نے محاورے دیے، نئی لفظیات سے اُس کو مالا مال کیا۔

کر گئیں۔صحابہ سے تابعین اوران سے اتباع تابعین نے علم و تحقیق اور درس و تعلیم حدیث کے متعدد حلقہ مختلف شہروں میں بنا لیے اور اس طرح علم حدیث ایک مفصل شکل اختیار کرتا چلا گیا۔ پھر اموی دور حکومت میں خلیفہ را شد حضرت عمر بن عبد العزیز نے باضا بططور پر اپنے گورنروں کو حدیث کی تدوین کی طرف متوجہ کیا۔ اس کے بعد مختلف شہروں مکہ، مدینہ، کوفہ، بصرہ وغیرہ میں باضا بطہ حدیث کے اوّلین مجموعے ترتیب دینے ک کوششیں شروع ہوگئیں، چنا نچہ امام مالک کی مؤطا، مصنف عبد الرزاق، جامع معمر بن را شد وغیرہ کھی گئیں۔ اس کے بعد پورے عالم اسلام میں درس حدیث کی محب میں، چنا نچہ امام مالک کی مؤطا، مصنف عبد الرزاق، جامع معمر بن را شد وغیرہ کھی گئیں۔ اس کے بعد پورے عالم اسلام میں در یں دور تھا اور حدیث کی دور تروع ہو گئیں، چنا نچہ موال موجہ معر بن را شد وغیرہ کھی گئیں۔ اس کے بعد پورے عالم اسلام میں

لی اس کے علاوہ کتب امثال میں رسول اللہ سلی الی توال وکمات بھی نقل کیے گئے ہیں جومحاورے اور ضرب الامثال بن گئے ہیں مثال کے طور پر:ان المذبت لاار ضاقطع و لاظھر اابقی: سواری کو تیز دوڑ اکر قافلہ ہے کٹ جانے والا نہ مسافت طے کرتا ہے اور نہ سواری ہی بچا پا تا ہے۔الموظ من ھین لین کالجمل الآنف، ان قیدانقادان اندیخ علی صخرة استناخ: مؤمن تکیل پکڑے ہوئے اون کی طرح زم خواور اطاعت شعار ہوتا ہے، اگراسے ہا نکاجائے تو چلنے لگتا ہے اور اگرا سے چٹان پر بٹھاد یاجائے تو وہ بیٹھ جا تا ہے۔ غرض میں کہ حدیث کی ادبی قدرو قیمت بہت زیادہ ہے اور اس کی تشریعی حیث سے ساتھ ہی جان وال بی موار کے اور کہ ہو کے اون ارثرات پر بھی نظر رکھنی چا ہے۔

ہے اورا گراُسے چٹان پر بٹھادیا جائے تو وہ بیٹھ جا تاہے۔غرض بیر کہ حدیث کی ادبی قدرو قیمت بہت زیادہ ہے اوراس کی تشریقی حیثیت سے ساتھ ہی عربی ادب کے طالب علم کوحدیث کی بلاغت اوراس کے ادبی اثرات پر بھی نظررکھنی چاہیے۔

6.15 فرہنگ

6.16 نمونے کے امتحانی سوالات

|                         | ے۔                                                                  |
|-------------------------|---------------------------------------------------------------------|
|                         | ۸۔ جوامع الکلم پر روشن ڈالیےاور بعض مثالیں دیجیے۔                   |
| لرق پڑتا ہے وضاحت کریں؟ | ۹۔ حدیث کی روایت باللفظ اورروایت بالمعنی سے ادبی لحاظ سے کیا        |
|                         | 6.17 مطالعے کے لیے معاون کتابیں                                     |
| مولانا محرتقى عثانى     | <ol> <li>علوم القرآن، مكتبه دارالعلوم كرا چى</li> </ol>             |
| صحی صالح                | <li>(2) علوم القرآن (ترجمه: غلام احمد حريرى)</li>                   |
| ڈ اکٹر محمود احمد غازی  | (3) محاضرات قرآنی،اریب پیلی کیشنز،نٹی دہلی                          |
| مولانا محمد حذيف ندوى   | (4) مطالعة قرآن، اداره ثقافت اسلاميه، لا ہور                        |
|                         | (5) نفوش، لا ہور، قر آن <i>نمبر</i> ۔                               |
| د_شوقيضيف               | (6) تاريخ الأدب العربي، المجلدالثاني، العصر الإسلامي،               |
| د_أحمدحسن الزيات        | (7) تاريخالأدب العربي، اردوتر جمه عبد الرحمن طاهر سورتى             |
| د_عمرفروخ               | (8) تاريخالأدب العربي                                               |
| د_أحمدأمين              | (9) فجرالإسلام                                                      |
|                         | (10)      اردودائرَه معارف اسلامیه پنجاب یو نیورشی لا ہور مادہ حدیث |

ا کائی 7 مخضر می شعرا اور ان کی شعری خصوصیات

- ا کائی کے اجزا
- 7.1 مقصد
- 7.2 تمہيد
- 7.3 كعب بن ما لك
- 7.3.2 حسان بن ثابت
  - 7.3.3 خطيئه
  - 7.3.4 الخنساء
  - 7.3.5 نابغة جعدى
- 7.4 اكتسابي نتائج
- 7.5 نمونے کے امتحانی سوالات
- 7.6 مطالعے کے لیے معاون کتابیں

7.1 مقصر

اس اکائی کو پڑھنے کے بعد طلبہ مخضر می عہد کے نمائندہ شعرااوران کی شاعری خصوصیات سے واقف ہو سکیس گے۔اس اکائی میں مخضر می عہد کے پانچ اہم شعرا کعب بن ما لک، حسان بن ثابت، حطیئہ، خنساء، نابغہ جعدی کے مختصر سوانحی حالات بیان کیے جائیں گے اور ان کی شاعری کی خصوصیات کے ساتھ ساتھ ان کے اشعار بھی بطور مثال پیش کیے جائیں گے۔

7.2 تمہيد

عربی زبان وادب کی تاریخ میں مخضر م شعرا کے ادبی کارنا ہے قابل ذکر قرار دیے جاتے ہیں۔ ان کی شاعری میں جہاں ایک طرف جابلی شاعری کی بعض صفات پائی جاتی ہیں وہیں وہ دوسری طرف اسلامی تعلیمات واقدار سے بھی مزین نظر آتی ہے۔ عربی شاعری میں ان شعرا کو دمخضر م شعرا' کے لقب سے ملقب کیا جاتا ہے جنہوں نے زمانہ جاہلیت کے ساتھ ساتھ عصر اسلامی میں شاعری کی تھی اور اپنے اسلام لانے کے باوجود بھی کو چہ شاعری میں اپنے وجود کو منوات رہے۔ دراصل عربی زبان میں خصرم کے کئی معنی ہیں۔ ان تمام معانی میں قدر مشترک ہی ہے کہ اوجود بھی کو چہ شاعری میں اپنے وجود کو منوات رہے۔ دراصل عربی زبان میں خصرم کے کئی معنی ہیں۔ ان تمام معانی میں قدر مشترک ہی ہے کہ او در خان میں ملانے کا مفہوم پایا جاتا ہے۔ یعنی دو چیزوں کو ملانا، حالا تکہ ہی ملانا کئی طرح کا ہو حکتا ہے کہ اس میں ملانے کا مفہوم پایا جاتا ہے۔ یعنی دو چیزوں کو ملانا، حالا تکہ ہی ملانا کئی طرح کا ہو حکتا ہے لیکن شعری اصطلاح میں اس سے مراد زمانہ جاہلیت اور زمانہ اسلام کا ملانا ہے۔ یعنی دو چیزوں کو ملانا، حالا تکہ ہی ملانا کئی طرح کا ہو حکتا ہے لیکن شعری اصطلاح میں اس سے مراد زمانہ جاہلیت کے شعرا سے متاز ہے۔ ان کے یہاں اخلاقی اقدار، زندگی کے اعلیٰ مقاصد اور مشکلات کا مقابلہ حوصلہ مندی کے ساتھ کر کی ان ہی جاتا ہے۔ یعنی ای سے شعرا جنوں نے زمان معانی میں شاعری کی ہو۔ ان شعرا کل مزمانہ جاہلیت کے شعرا سے ممتاز ہے۔ ان کے یہاں اخلاقی اقدار، زندگی کے اعلیٰ مقاصد اور مشکلات کا مقابلہ حوصلہ مندی کے ساتھ کرنے کا رجمان چاہلیت ہے۔ ان کی شاعری میں زمانہ جاہلیت کی طرح قوطیت نہیں ہے بلکہ رجا تیت اور امید کی فضا ہے۔ ساتھ تی کی ان شعرا

- 7.3 اہم مخضر م شعرا
  - 7.3.1 كعب بن مالك

حضرت کعب بن مالک ایک جلیل القدر صحابی تھے۔انصار کے قبیلہ بنی خزرج سے نسبی تعلق تھا۔انصار میں سے جولوگ بیعت عقبہ ثانیہ میں شریک ہوئے یہ بھی ان میں شامل تھے۔ان کی پیدائش ہجرت سے کم ومیش ۲۵ سال قبل ۵۹۸ء میں ہوئی۔ شعر و شاعر کی کا ذوق بچپن سے تھا، جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہجرت کر کے مدینہ تشریف لائے تویہ پختہ کار شعرا میں تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی ان کے بعض اشعار پند فرمائے تھے اور ان کو اپنے بہت قریب رکھتے تھے۔ شاعر کی کے ساتھ وہ میدان کار زار میں بھی داد شجاعت دیا کر احد کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ساتھ بڑی ہے جائر ہے۔ شاعر کی مساتھ وہ میدان کار زار میں بھی داد شجاعت دیا کرتے تھے۔غزورہ احد کے موقع پر رسول اللہ علیہ وسلم نے بہت قریب رکھتے تھے۔ شاعر کی کے ساتھ وہ میدان کار زار میں بھی داد شجاعت دیا کہتر خودزیب تن فر مائی اور اپنی زرہ حضرت کھی کے مود کی

غزوہ تبوک کے موقع پر جب تمام مسلمانوں کو میدان جنگ میں جانے کا عکم تھا، اس موقع پر جو چندلوگ شریک نہ ہو سکے ان میں حضرت کعب بن ما لک بھی نتھ۔حالاں کہ کعب اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے بہت چہتے تھے لیکن یہاں دین کا مسلمہ آگیا تھالہ ذا آپ سلّ للّاتِيبِہِ کے عکم پر مدینہ کے تمام لوگوں نے ان سے بات چیت بند کر دی۔ بیوی بھی علیحدہ ہوگئی اور وہ اسلیے اس مصیبت کو جھیلتے رہے۔ بہت سخت امتحان تھا۔ان حالات میں ایک آزمائش میہ ہوئی کہ عنسان کے عیسائی حکمراں نے ان کواپنے یہاں آنے کی دعوت دی۔لیکن ان حضرات کے دلوں میں ایمان راشخ ہو چکا تھا، دنیا کی ہر چیز ان کی نظر میں بے معنی تھی، وہ ہر مشکل کا مقابلہ کرتے رہے اور اپنی غلطی کے لیے استغفار کرتے رہے۔ آخر اللہ تعالی نے ان کی دعا قبول فرمائی اور پچاس دن کے بعد ان کے لیے قرآن پاک کی آیات نازل ہوئیں۔حضرت کعب نے خود بھی ان واقعات کا بہت موثر انداز میں تذکرہ کیا ہے جو عربی اوب کا ایک شاہ کار مانا جاتا ہے۔

حضرت کعب نے طویل عمر پائی۔ خلافت راشدہ کا پورا زمانہ دیکھا۔ حضرت عثمان کی شہادت کے بعد انھوں نے بھی حضرت علی " قصاص کا مطالبہ کیا تھا۔ امیر معاویہ کے عہد خلافت میں سنہ ۵۰ یا ۵۱ ء میں ان کی وفات ہوئی۔ حضرت کعب بن ما لک ایتھ شاعر تھے۔ تاہم ان کو صف اول کا شاعر نہیں کہا جا سکتا۔ حضرت حسان کا مقام ہم حال ان سے بلند ہے۔ لیکن دوسری صف کے شعرا میں ان کا نما یاں مقام ہے۔ ان کا دیوان شائع ہو چکا ہے۔ اس دیوان میں اس دور میں رائج تمام اصاف سخن میں طبع آزمائی ملتی ہے۔ ان کے کلام میں نعت ، نقائض ، مرشیہ اور رزمیہ شاعر کی کا چھی ہونے ہیں۔ یہ ات دور میں رائج تمام اصاف سخن میں طبع آزمائی ملتی ہے۔ ان کے کلام میں نعت ، نقائض ، مرشیہ اور رزمیہ شاعری کے اچھی نمونے ہیں۔ یہ اتفاق ہے کہ حضرت کعب بن ما لک کی شاعری پر قدما کے یہاں کم کلام ملتا ہے۔ خال کا خال کا زکر بن ثابت کی وجہ سے ان کو عربی ادب کی تاریخ میں وہ مقام نہیں مل سکا جس کے مشخص تھی ملتی ہے۔ ان کے کلام میں نعت ، نقائض ، مرشیہ کرتے ہیں۔ انھوں نے ان کی شاعرانہ خوبیوں پر تفصیل سے کھا ہے۔ ان کے دیوان پر ما می العانی نے تعیق کی خال ما ملک کی شاعر ای کا دیوان کا ذکر کا تعمیل سے تذکرہ کیا ہے۔

نعت گوئی میں ان کا رجحان حقائق نگاری کی طرف تھا۔ انھوں نے اللہ کے رسول سالیٹالیکٹم پر ایمان ، آپ کی شخصیت کے اوصاف ، آپ کے فضائل ومنا قب اور اطاعت رسول سالیٹالیکٹم کے مضامین باند ھے ہیں۔ایک نعت کے چند اشعار ملاحظہ ہوں:

| يتبعه | شهاب     |     | الرسول |       | فينا |
|-------|----------|-----|--------|-------|------|
| الشهب | على      | فضل | له     | مضيئ  | نور  |
| مصدقه | فاتبعناه |     | النا   |       | بد   |
| العرب | اسعدُ    | کنا | ف      | كذبوه | و    |

ترجمہ: رسول سلینٹائیل ہمارے درمیان شہاب ثاقب کی طرح ہیں،جس کی اتباع کی جاتی ہے، بلکہ وہ شہاب ثاقب سے بھی زیادہ پر نور ہیں چملدار ہیں، ہم نے تصدیق کرتے ہوئے ان کی اتباع کی ،ادران لوگوں نے ان کوجھٹلایا، پس ہم عربوں میں سب سے زیادہ خوش نصیب تھے۔ اسی طرح:

> وفينا رسول الله نتبع امره اذا قال فينا القول لا نتطلع تدلى عليه الروح من عند ربه ينزل من جو السماء ويرفع

ترجمہ: اور ہمارے درمیان اللہ کے رسول سلین تیر ہیں جن کی ہم اتباع کرتے ہیں، جب وہ ہمیں کوئی حکم دیتے ہیں تو ہم بے توجہی نہیں کرتے ، اپنے رب کے حکم سے روح (جبرئیل علیہ السلام) ان کے پاس آتے ہیں، آسمان کی فضا سے اتر تے ہیں اور چڑھتے ہیں۔ اسی طرح:

### الحق منطقه و العدل سيرته

فمن یجبہ الیہ ینج من تبب ترجمہ: ان کی گفتگو برحق ہے، اور عدل وانصاف ان کی سیرت ہے، پس جوبھی ان کی اتباع کرے گاوہ ہلاکت سے پنچ جائے گا۔ اس طرح ان کی نعت گوئی میں اتباع رسول سلیٹی لیپڑم کی دعوت اور رسول اللہ سلیٹی لیپڑم کے فضائل ومنا قب کا ذکر بڑے دل نشیں انداز میں ملتا ہے اور ایسامحسوں ہوتا ہے جیسے جو دہ دیکھر ہے ہیں اس کو بیان کررہے ہیں۔

نقائض لیحنی اللہ کے رسول سل ظاہر پر کفار ومشرکین کے اتہامات کا جواب بھی انھوں نے بڑے سیلیقے اور انچوتے انداز میں دیا ہے۔ مکہ کے ایک شاعر ضرار بن خطاب نے بدر کے میدان میں جو قصیدہ کہا حضرت کعب نے اس کا جواب اس لب وابچہ میں دیا جوان کا بہترین قصیدہ مانا جاتا ہے۔ اس طرح ابو سفیان کو بھی ایک تہدیدی قصیدہ لکھا۔ احد کے موقع پر عمر و بن عاص کے جواب میں قصیدہ لکھا۔ غزوہ خندق کے موقع پر عبد اللہ بن زهری اور غزوہ بنی نضیر کے موقع پر عبد اللہ بن مرداس کی نقیض کی ، ان کے بید فاض کے جواب میں قصیدہ لکھا۔ غزوہ خندق کے موقع پر عبد اللہ بن زهری اور غزوہ بنی نضیر کے موقع پر عبد اللہ بن مرداس کی نقیض کی ، ان کے بید فاض کا فی مشہور ہیں۔ بعض کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ حضرت حسان کے ہم پلہ ہیں۔ ان کے نقائض میں مشرکین کے جوابات ، ان کے الزامات کی تر دید اور دین اسلام کی عظمت و خوبیوں کا اعتراف شامل ہے۔ ان کے اس طرح کے بعض اشعار کورسول اللہ سلی طالب ، ان کے الزامات کی تر دید اور دین اسلام کی عظمت و خوبیوں کا اعتراف شامل ہے۔ ان کے اس طرح کے بعض اشعار کورسول اللہ سلی طالب ہیں میں بند فرمایا۔ روایت ہے کہ غزوہ حین کے موقع پر انھوں نے

> قضينا من تهامة كل ريب و خيبر ثم اجمعنا السيوفا نخيرها ولو نطقت لقالت قواطعهن دوسا اور ثقيفا

ترجمہ: تہامہ اور خیبر میں ہم نے تمام شک کو زائل کردیا، پھرتلواروں نے ہمیں جمع کردیا، ہم نے ان کو اختیار کر لیا، اگرتلواریں بول سکتیں تو وہ کہتیں کہ دوس اور ثقیف کا فیصلہ کرنے والی ہیں۔

مشہور ہے کہ اس قصیدہ کو سن کر قبیلہ دوس نے اسلام قبول کر لیا اور رسول اللہ سل قلیم ہیجی ان اشعار کو پسند فرمایا۔ امام بیم قی نے ان اشعار کے سلسلے میں آپ سل قلیم کی جملہ نقل کیا ہے''لھوا مسوع فیھم من المسھم فی غلس الطلام۔'' (بِ شک وہ ان پر اندھیاری کے تیروں سے زیادہ اثر کرنے والا ہے۔)

مرثیہ نگاری میں بھی حضرت کعب کا اسلوب بڑا منفر دتھا۔ انھوں نے متعدد مرثیہ کہے۔ اللہ کے رسول سلینٹاتیپڑم کی وفات پر انھوں نے مرثیہ کہا وہ بڑا مؤثر ہے۔اس کے چندا شعار بیہ ہیں: ياعين فابكى بدمع ذرى لخير البرية والمصطفى على خير من حملت ناقة وأتقى البرية عندالتقى على سيد ماجد جحفل وخيرالانام و خيراللها

ترجمہ: اے آنکھ تو آنسو چھلکادے اس ذات کے لیے جومخلوق میں سب سے بہتر اور اللہ کی طرف سے منتخب ہے، اس شخصیت پر جو اونٹ پر سوار ہونے کے اعتبا سے سب سے بہترین ہے، اور مخلوق میں سب سے زیادہ تقوے والی ہے، بزرگیت میں سب کی سر کی سر ہے،اور مخلوق میں سب سے بہتر ہے،

حضرت حمزہ کی شہادت پر انھوں نے جو مرشیہ کہا تھا وہ بھی ان کے بہترین مراثی میں شار ہوتا ہے۔ اس قصیدہ میں حضرت حمزہ کی بہن حضرت صفیہ کومخاطب کرکے بیا شعار کہے:

> صفية قو مي! ولا تعجزي و بكى النساء على حمزة ولا تسأمى ان تطيل البكا على اسدالله فى الهزة يريد بذاك رضا أحمد

و رضوان ذی العرش و العزة

ترجمہ: اےصفیہ! اٹھو! کمز درمت پڑ و، در آنحالیکہ عورتیں حضرت حمزہ پر آنسو بہار ہی ہیں، اللہ کے شیر پر جو جنگ میں شہید ہو گیا زیادہ روکرتم اپنے آپ کومت تھا ؤ، وہ اس شہادت کے ذریعے حضور صلاح لیا تی اور اللہ رب العزت کی رضا چاہتے ہیں۔

مجموعی طور پر حضرت کعب بن مالک اپنی عہد کے بہترین شاعر تھے۔ شاعری میں انھوں نے اجتہا دی بصیرت سے کام لیا۔ ان کی شاعری میں روایتی عرب شاعری سے انحرافات بھی پائے جاتے ہیں۔ مثلاً انھوں نے اپنی قصائد میں تشبیب کی رعایت نہیں کی جب کہ عرب شعرا اپنی قصائد تشبیب سے شروع کرتے تھے۔ اسی طرح انھوں نے نئی لفظیات کا استعال کثرت سے کیا۔ خاص طور پر اسلامی اصطلاحات کو انھوں نے اپنی شاعری کا حصہ بنایا، ان کی شاعری ایک مکمل اسلامی شاعری تھی۔ قرآن وحدیث کے مضامین بھی انھوں نے نظم کیے۔ دین کی دعوت اور رسول اللہ سل شایری کی اتباع ان کا پسندیدہ موضوع تھا۔ نعت اور مدح و شاہمی ان کے کلام میں موجود ہے لیکن انھوں نے کبھی بھی بے مبالغہ یا غلو کا راستہ اختیار نہیں کیا۔ خاص طور پر قصائد میں زور بیان کے لیے انھوں نے نقب ا کثرت سے استعال کیے ہیں۔ اس کے باوجود ان کی شاعری ہوجھل نہیں معلوم ہوتی ہے۔انھوں نے حسن وعشق اور رنگین مضامین نہیں باند سے ہیں۔شایدایک وجہ یہ بھی ہے جس کی وجہ سے متفذمین نے ان کے کلام کو درخور اعتنانہیں سمجھا ورنہ حقائق نگاری اور شعریت کا جہاں تک تعلق ہے وہ اعلیٰ درجہ کے شاعر بتھے۔

7.3.2 حسان بن ثابت:

حضرت حسان بن ثابت کا شار دور جاہلیت اور عہد اسلام کے اہم ترین شعرامیں ہوتا ہے۔ زمانہ جاہلیت میں ان کو معلقات کے شاعروں کے ہم پلہ قرار دیا گیا اور زمانہ اسلام میں تو کوئی شاعر نہ مسلمانوں میں اور نہ شرکین ان کے ہم سر اور ہم پلہ ہوا۔ ساتھ ہی ان کی دوسری فضیلتیں متز اد ہیں۔ وہ واحد شاعر ہیں جنھوں نے اللہ کے رسول سل ٹا پیڑ کے منبر سے اپنے اشعار سنائے۔ ان کو شاعر النبی کا معزز خطاب ملا، اور ان کو باضابطہ دربار رسالت کی طرف سے شعر کوئی کے لیے مقرر کیا گیا اور حضرت ابو بکر کے ذریعہ باضابطہ ان کی تعلیم و تربیت کی گئی تا کہ وہ مرک والوں کی ہوکا اس لاہ اور ان کی تعلیم و تربیت کی گئی تا کہ میں اور حضرت ابو بکر کے ذریعہ باضابطہ ان کی تعلیم و تربیت کی گئی تا کہ وہ مرد و اول

حضرت حسان بن ثابت کوقدرت کی طرف سے کمبی عمر ملی۔ ان کی ولادت ہجرت سے تقریباً ساٹھ سال قبل ۵۶۵ء میں ہوئی۔ ان کا تعلق قبیلہ خزرج سے تھا اور وہ بنی نجار سے نتھے۔ اس طرح رسول اللہ سے نا نیہالی رشتہ داری بھی تھی۔ ان کا گھرا نہ بھی اپنے دور میں بہت معزز مانا جاتا تھا اور جب ان کی شاعری کے چرچے شروع ہوئے رفتہ رفتہ وہ خزرج کے قومی شاعر بن گئے۔ چوں کہ بنی عنسان اور بنی منذر سے ان کا خاندانی تعلق تھا اس لیے وہ ان کے بادشا ہوں کے پہلی بھی جانے لگے اور ان کے دربار میں تھی تھی۔ ان کا گھرا نہ بھی ان کا تھر ان کا قدر پہند کیے گئے کہ ان بادشا ہوں نے نہ صرف ان کو انعام واکر ام دیا بلکہ ان کا مستقل وظیفہ بھی مقرر کر دیا جو ان کو تا دی سان کی منذر سے اس کرنے کے بعد بھی بیہ وظیفہ جاری رہا حالانکہ عنسانی برستور عیسائی ہی رہے۔

غسانی حکمرال حضرت حسان کی اتنی رعایت کرتے تھے کہ ایک مرتبہ وہ دربار میں گئے، اتفاق سے معلقات کا مشہور شاعر نابغہ ذبیانی بھی دربار میں تھا۔ عنسانی باد شاہ کو ڈر ہوا کہ نابغہ کی موجودگی میں حضرت حسان نے شعر پڑھے تو ان کی سبکی ہوسکتی ہے اس لیے انھوں نے حضرت حسان سے کہا کہ آپ قصیدہ نہ سنا نمیں آپ کا انعام آپ کو ل جائے گا،لیکن حضرت حسان نے اپنا قصیدہ سنا یا اور وہ ان لوگوں سے بھی زیادہ پسند کیا گیا۔ اپنی قوم کی مدح و شنا اور عنسانی باد شاہوں کی مدح میں قصیدہ کہتے ہوئے حضرت حسان نے اپنا قصیدہ سنا یا ان انھوں نے مکہ کے میلوں میں بھی اپنے قصیدے پڑ ھے اور دادہ دستین وصول کی۔

جب رسول اللد سلن فل بجرت کر کے مدینہ تشریف لائے تو مکہ کے چند شعرا جیسے عبداللہ بن زبعری، ابوسفیان بن حارث اور عمر و بن عاص، ضرار بن خطاب اور امیہ بن ابی صلت وغیرہ شعرا نے رسول اللہ سلن فلی بی اور مسلمانوں کی جو شروع کی۔ اس زمانے میں شاعری وہ کام کرتی تھی آج کا میڈیا کر رہا ہے۔ رسول اللہ سلن فلی بی نے ان کا جواب دینے کے لیے انصار کو مخاطب کر کے کہا کہ آپ لوگوں نے تلوار سے ہماری مدد کی ہے۔ زبان سے مدد کرنے میں کیا چیز مانع ہے؟ اس پر حضرت حسان آگ بڑ سے اور انھوں نے اپنی زبان پر کر کہا کہ اس اس با اس با کہ سال میں بر زبان سے سوائے آپ سلن فلی بی ہم کہ جن اور مدافعت کے اور کو کی بات نہیں نکلے گی۔ رسول اللہ سلن فلی بی خرار حسان کو بھر ہوں کی جو شروع کی میں شاعر کی وہ کام حضرت ابو بکر کے پاس بھیجا کہ اہل مکہ کے عیوب و نقائص معلوم کریں۔ اس کے بعد انھوں نے مکہ کے مشرکین کی ہجو شروع کی اور اس طرح شروع کی کہ اس ہجو میں سے رسول اللہ سلاماتی ہے اور آپ سلاماتی ہی کہ خاندان کو پوری طرح بچالیا۔ روایات میں آتا ہے کہ رسول اللہ سلاماتی ہے نے حضرت حسان کو دعائبھی دی کہ حسان تم پڑھے جاؤ جرئیل تھا رمی مدد کریں گے۔

حضرت حسان نے ہجرت سے قبل ہی اسلام قبول کرلیا تھا اور مشرکین مکہ کے اعتراضات کا جواب دینے لگے تھے۔لیکن اس میں سب سے اہم مسلہ جنگ بدر کا ہے۔اس موقع پر حضرت حسان کے اشعار نے وہ کام کیا جومجاہدین کے تیروں نے کیا۔ مکہ کے تقریباً + ے سردار اس میں مارے گئے تھے، ان کی لاشیں ایک گڑھے میں ڈال دی گئیں۔اس موقع پر آپ سلین پیپٹم نے ان کو مخاطب کر کے اللہ کے وعدہ کی بحکیل کا ذکر کیا تھا۔ حضرت حسان نے اس منظر کونہایت خوبصورتی کے ساتھ ان اشعار میں بیان فرمایا:

> يناديهم رسول الله لما قذفناهم كبا كب فى القليب الم تجدوا حديثى كان حقا وامرالله يأخذ بالقلوب فما نطقوا ولو نطقوا لقالوا صدقت وكنت ذا رأى مصيب

ترجمہ: رسول اللہ سلی ایس نے انھیں ( کفار) کو مخاطب کیا، جب ہم نے ان کے لشکر کے پنج وزیج حملہ کیا، کیا تم نے میری بات کو برحق نہیں سمجھا، کہ اللہ کا حکم دلوں کو پکڑنے والا ہے، تو انھوں نے پچھنہیں کہا، اگر وہ بولتے تو کہتے کہ آپ سیچ اور درست رائے والے ہیں۔ غزوہ بدر کے موقع پر بھی انھوں نے متعدد قصیرے کہے۔حضرت حمزہ کی دردناک شہادت پر جوقصیدہ کہا وہ ان کے رثائی کلام میں خاص

اہمیت کا حامل ہے۔ فتح مکہ کے موقع پر انھوں نے بہت شاندار تصیدہ لکھا۔ اس کا ایک شعر بہت مشہور ہے: لغان أبی و والدہ و عرضی ترجمہ: میرے والد اور ان کے والد اور میری عزت حضور سلی ٹی آپٹر کی عزت کے لیے ڈھال ہے۔ رسول اللہ سلی ٹی پڑ کی وفات اور اس کے بعد پورے خلافت را شدہ کے عہد میں وہ زندہ رہے۔ حضرت عثمان کی دردنا ک شہادت پر بھی انھوں نے نہایت موثر مرشیہ لکھا اور اس میں حضرت علی ٹر پر تنقید کی تھی۔ خالباً ان کو بیغلط فہمی تھی کہ حضرت عثمان کے قالوں کو سزا در خلی حضرت علی ٹے مطلوبہ سرگرمی نہیں دکھائی۔

حضرت حسان تقریباً ۲۰ اسال کی عمر پا کر ۵۴ صیں امیر معاویہ کے دور حکومت میں فوت ہوئے۔ان کی وفات کی تاریخ میں اختلاف ہے۔لیکن سبھی تذکرہ نگاروں نے لکھا ہے کہ انھوں نے اسلام سے قبل ساٹھ سال گزارے اور اسلام لانے کے بعد بھی وہ ساٹھ سال زندہ رہے۔اس لیے قرین قیاس یہی ہے کہ مذکورہ بالا سنہ وفات زیادہ معتبر ہے۔انھوں نے ہجرت سے دوسال قبل اسلام قبول کیا تھا۔اس طرح میہ ۵۲ سال ہوتے ہیں اور عربی زبان میں ۵۶ کوساٹھ کہنے کا یعنی دو چارسال کے کسرکو پورا کہنے کا رواج ہے۔

حضرت حسان اعلیٰ درج کے شاعر تھے اور چوں کہ کمی عمر پائی اس لیے کلام بھی ان کا سب سے زیادہ ہے۔ ان کی شاعری کے موضوعات میں تنوع ہے۔ قصیدہ، ہجو، مرثیہ اور نعت ان کے خاص موضوعات ہیں۔ جیسا کہ سب جانتے ہیں غزل دراصل قصیدہ کے تشبیب کا موضوعات میں تنوع ہے۔ قصیدہ، ہجو، مرثیہ اور نعت ان کے خاص موضوعات ہیں۔ جیسا کہ سب جانتے ہیں غزل دراصل قصیدہ کے تشبیب کا حصہ ہے جس نے اپنی علیحدہ پرچان قائم کر لی۔ حضرت حسان کے قاص موضوعات ہیں۔ جیسا کہ سب جانتے ہیں غزل دراصل قصیدہ کے تشبیب کا موضوعات میں تنوع ہے۔ قصیدہ، ہجو، مرثیہ اور نعت ان کے خاص موضوعات ہیں۔ جیسا کہ سب جانتے ہیں غزل در اصل قصیدہ کے تشبیب کا حصہ ہے جس نے اپنی علیحدہ پرچان قائم کر لی۔ حضرت حسان کے قصائد میں تشبیب بلکہ بعض مراثی میں بھی تشبیب کے بہترین نمونے ملتے ہیں۔ گو یا جس کو آج غزلیہ شاعری کہا جاتا ہے حضرت حسان کے یہاں وہ بھی کافی ترقی یافتہ شکل میں موجود ہے۔ حضرت حسان کا سب سے اعلیٰ کلام وہ ہے جو انھوں نے رسول اللہ سائی تاہی کہا جات حسان کے یہاں وہ بھی کافی ترقی یافتہ شکل میں موجود ہے۔ حضرت حسان کا سب سے اعلیٰ کلام دوہ ہے جو انھوں نے رسول اللہ سائی تائیں کہا ہے داس کی خوبی سے ہم کہ اس میں نہ صلہ کی خواہش کی وجہ سے تمان اور چا پلو تی ہے اور نے خوبی ہے ہے کہ اس میں نہ صلہ کی خواہ ش کی وجہ سے تمان کا سب سے اعلیٰ کلام دور نہ خولی تا تک حصول اللہ سائیں تائیں ایں اعلیٰ ترین حقائق کا بیان ہے۔

نعت نبی سلی تلالی ہے صرف حضرت حسان نے نہیں کہی بلکہ اس کے دور کے اور بھی بہت سے شعرا نعت گوئی کرتے تھے بلکہ مکہ میں بھی نعت کے اچھے نمو نے مل جاتے ہیں۔ حضرت ابوطالب کوتو نعت گوئی کا موجد کہا جا سکتا ہے کہ نعت سب سے پہلے انھوں نے ہی شروع کی تھی لیکن اس میدان میں امامت کا درجہ حضرت حسان کو حاصل ہے۔انھوں نے نعت میں ایسے اشعار کہے ہیں جو آج بھی ضرب المثل ہیں۔مثلاً میہ دوشعر:

و أحسن منك لم ترقط عيني وأجمل منك لم تلدالنساء خلقت مبرأً من كل عيب كأنك قدخُلقت كما تشاء

ترجمہ: مری آنگھ نے آپ ساحسین دیکھانہیں، کسی عورت نے آپ جیسا خوبصورت جنانہیں، آپ ہرعیب سے پاک پیدا کئے گیے ہیں ، گویا کہ آپ کو پیدا کیا گیا ہے جیسا آپ چاہتے تھے۔

نعت گوئی کی تاریخ میں ان سے بہتر اور ان سے زیادہ مبنی بر حقیقت اشعار اور کسی نے نہیں کہے۔اس نعت کے علاوہ بھی ان کا نعتیہ کلام بہت ہے اور اس میں نہایت معیار کی اشعار موجود ہیں۔ یہ چند شعر بھی نعت کے بہترین نمونے ہیں:

> أغر عليه للنبوه خاتم من الله مشهود يلوح و يشهد وضم الاله اسم النبى الى اسمه إذا قال فى الخمس المؤذن اشهد و شق له من اسمه ليسجله فذو العرش محمود و هذا محمد فامسى سراجا مستنير او هاديا

## يلوح كمالاح الصقيل المهند

ترجمہ: بچھے خاتم الانبیاء کے امتی ہونے پر فخر ہے، اس واضح گواہی پر اللہ شاہد ہے جو آج تک دی جاتی ہے، اللہ نے اپنے نام کے ساتھ نبی کے نام کوملا دیا ہے، جبکہ مؤدن پانچ مرتبہ گواہی دیتا ہے، اللہ نے اپنے نام سے ان کے نام کو نکالا ہے، پس عرش والامحمود ہے اور میڈ محد ہیں، پس وہ روشنی دینے والے چراغ اور ہدایات دینے والے ہو گئے، وہ ایسے جبکتے ہیں جیسے ہندوستان کی تکوار چیکتی ہے۔

ان کے نعتیہ اشعار میں رسول اللہ سائٹاتی پٹم سے محبت وعقیدت، آپ سائٹاتی پٹم کے فضائل و کمالات، اہل مکہ میں اور اہل عرب میں آپ سائٹٹاتی پٹم کی افضلیت اور آپ سائٹاتی پٹم کے لیے قربان ہوجانے کا جذبہ پایا جا تا ہے ان نعتیہ اشعار میں خوشا مدانہ انداز نہیں ہے جو قصائد کی جان ہوتا ہے بلکہ فدویا نہ اور عقیدت مندانہ اسلوب ہے۔

فخر ومباہات، نسب اور قبیلہ پر فخر کرنا اسی طرح دشمنوں اور مخالفوں کی ہجو کرنا اس دور کی عربی شاعری کا پامال مضمون تھا۔ حضرت حسان نے بھی اس طرح کی شاعری کی ہے۔ حضرت حسان کے فخر بیا شعار نے اسلام کی سربلندی کا سامان فراہم کیا تو ہجو بیا شعار نے مشرکین کو منھ تو ڑ جواب دیا۔ غز دہ بدر کے موقع پر انھوں نے جوفخر بیڈصیدہ کہا تھا وہ بڑا معیاری ہے۔ اس کے چندا شعار بیہیں:

> لقد علمت قريش يوم بدر غداة الأسروالقتل الشديد بأنا حين تشجرالعوالي حماة الروع يوم أبى الوليد قتلنا ابنى ربيعه يوم سا روا إلينا فى مضاعفة الحديد

ترجمہ: قریش نے بدر کے دن جب کہ لوگوں کو قیدی بنایا جارہا تھا اور زبر دست قتل عام بر پر تھا جان لیا کہ ہم جب مصیبتیں آتی ہیں، تو ہم جنگ کے شہسوار ہیں ابوالولید کے مقتل کے دن، ہم نے ربیعہ کے دونوں بیٹوں کواس وقت قتل کیا جب کہ وہ دوہرے اسلحہ سے لیس تھے۔ ایک اورقصیدہ میں اپنے قومی فضائل کا ذکر کرتے ہوئے کہا ہے:

و كنا ملوك الناس قبل محمد

فلما اتى الاسلام كان لنا الفضل

ترجمہ: ہم محمد سل تلا ایک سے پہلے بادشاہ تھے، جب اسلام آیا تو ہم کو ہی فضیلت حاصل ہوئی۔ نقائض اس دور کی عربی شاعری کا خاص مضمون تھا۔ حضرت حسان کے نقائض بھی بڑی شہرت رکھتے تھے بلکہ مسلمان ہونے کے بعدان کی شاعری کا زیادہ حصہ ان نقائض پر ہی مشتمل ہے۔ اگر چہ ہجو نگاری اور نقائض ملتی جلتی اصطلاحیں ہیں، لیکن ہجو عام ہے اور نقائض ان ہجو بیہ قصائد کو کہا جاتا ہے جو کسی کے جواب میں کہے گئے ہوں۔ چونکہ مشرکین اللہ کے رسول سل شاہی ہے خلاف اشعار کے ذریعہ بھی پر وی ترج سے مقاد کے بعد ان رہتے تھے، اس لیے حضرت حسان نے کفار ومشرکین کے ان الزامات کا جواب دیا اور کم وہی میں دیں سال تک وہ یہ فریفہ اس طرح کے قصائد میں غزوہ احد کا وہ قصیدہ ہے جوانھوں نے ابوسفیان بن حرب کے جواب میں کہا تھا۔ اس طرح کا ایک مشہور قصیدہ وہ ہے جو بنو تمیم کے ایک شاعر کے جواب میں کہا تھا۔ اس کا ایک شعر سہ ہے:

إن الذوائب من فهرو إخوتهم قد بينوا سنة للناس تتبع ترجمہ: پيشک سرداران قريش اوران کے بحائيوں نے لوگوں کے ليے ايک طريقہ بنايا ہے جس کی پيروی کی جاتی ہے۔ معر کہ بدر کے موقع پر جوقصيدہ انھوں نے کلھا تھا اس کی مثال نقائض کی تاريخ ميں کم ملتی ہے۔ عبداللہ بن زبعری نے بدر کے مشرک مقتولين کا مرثيد کلھا تھا۔ حضرت حسان نے اس کا جواب ديا۔ بيجواب اپنی اثر آفرينی، پر شکوہ الفاظ، ندرت بيان اور حقيقت پسندی کے اعتبار سے بے مثال ہے۔ بيقصيدہ مکہ ميں بھی بہت متبول ہوا۔ خود زبعری اس پر تلملا اٹھا اور موقع کی تاک ميں تھا کہ احد کا معن مسلمانوں کو يک گو نہ ہار ہوئی تھی تو اس نے خاص حضرت حسان کو محاطب کر کے اس قصيدہ کا جواب کلھا تھا۔ جنگ بدر کے بارے ميں ہيں میں مسلمانوں کو يک گو نہ ہار ہوئی تھی تو اس نے خاص حضرت حسان کو مخاطب کر کے اس قصيدہ کا جو اب کلھا تھا۔ جنگ بدر کے بارے ميں ہيں نے بھی ايک قصيدہ لکھا تھا۔ حضرت حسان نے اس کا جو اب جو ديا تھا اور موقع کی تاک ميں تھا کہ احد کا معرکہ پيش آگیا اور اس

ترجمہ: تم نے بوقونی کرتے ہوئے کنانہ قبیلے کو اللدرسول سل شن تی کہ مقابلے میں لا کھڑا کردیا، اور اللہ کالشکر اس کو شکست دیگا، تم نے اس کو موت کے گڑھے میں لایا ہے قربان ہونے کے لیے، تو آگ ان کے وعدے کی جگہ ہے اور قتل ان کا ہونے والا ہے، تم احباش ہو جو بغیر نسب کے جع کردیے گئے ہو، تم کفر کے سرخیل ہوتم کو تمہارے طاغوتوں نے دھو کے میں ڈال دیا ہے۔ مرثیہ نگاری میں انھوں نے کوئی منفر داسلوب تو نہیں نکالا بلکہ وہ بڑے مرثیہ گو تھی نہیں سے ان کے ابنا کی سات میں گ ایک عنوانی شہزادہ کا مرثیہ ملتا ہے۔ اس کے علاوہ ان کا کوئی مرثیہ دستیا بنہیں۔ لیکن رسول اللہ سل تھی تی کی جائے کر یہ ہوں کا کردیا ہو کہ مال کی شاعری میں الی کے حکم میں ڈال دیا ہے۔ کم یہ میں انھوں نے کوئی منفر داسلوب تو نہیں نکالا بلکہ وہ بڑے مرثیہ گو تھی نہیں تھے۔ ان کے ابتدائی ساٹھ سال کی شاعری میں ایک عنوانی شہزادہ کا مرثیہ ملتی ہو تھی منہیں جو اس کی من عرف کی جائے ہوں کہ میں تھے۔ ان کے ابتدائی ساٹھ سال کی شاعری میں ایک میں انھوں نے کوئی منفر داسلوب تو نہیں نکالا بلکہ وہ بڑے مرثیہ گو تھی نہیں تھے۔ ان کے ابتدائی ساٹھ سال کی شاعری میں ایک میں انھوں نے کوئی منفر داسلوب تو نہیں نکال بلکہ وہ بڑے مرثیہ گو تھی نہیں جو ان کے ابتدائی ساٹھ سال کی شاعری میں کہ میں نہ میں انھوں ہے کوئی منفر داسلوب تو نہیں نکالا بلکہ وہ کر مرثیہ گو ہی نہیں جو میں میں اس کی میں ایک میں میں میں میں میں بیر میں ہو ہوں کی میں میں ہو ہوں ہے مرثیہ نگری کا بند ایک میں ہوں ہوں ہوں ہوں ہیں ہوں میں میں ہوں ہوں ہوں ہوں مابال عينك لاتنام كانما كحلت ماقيها بكحل الارمد جزعا على المهدى أصبح ثاويا ياخير من وطى الحصى لاتبعد بابى وأمى من شهدت وفا ته في يوم الاثنين النبى المهتدى

ترجمہ: میرے آنکھوں کو کیا ہو گیا کہ وہ نہیں سور ہی ، ایسا لگتا ہے جیسے کہ آنکھوں میں مٹی کا سرمہ لگ گیا ہے، مہدی پرغم کرتے ہوئے جو دفن ہو گیا، اے وہ جس کو کنگریوں نے چھپادیا ہے دور مت ہو، میرے ماں باپ کی قشم پیر کے دن جس کی وصال میں شریک ہواوہ نبی رحمت ہیں۔ اللہ کے رسول سلن تاہیم کی وفات سے قبل حضرت حمزہ کے بارے میں بھی انھوں نے رثائی ا شعار کہے۔ بعض اور صحابہ کی وفات پر بھی مریفے کہے، خلفائے راشدین کی وفات پر بھی مریفے لکھے۔ ان میں سب سے اہم اور سب سے مشہور وہ مرشیہ ہے جو انھوں نے حضرت عثان کی وفات پر کہاتھا بی مرشیہ اس میں درد وغم کے سچے بیان کے ساتھ ساتھ اثر آفرینی کے اعتبار سے مشہور وہ مرشیہ ہے جو انھوں نے حضرت عثان کی

حضرت حسان بن ثابت ؓ اپنے عہد کے مامیہ ناز شاعر تھے۔ ان کے کلام میں سب سے زیادہ قصائد اور نقائض ہیں۔ اس کے علاوہ نعت، مرثیہ اور قبائلی فخر و مباہات کے مضامین بھی ان کی شاعری میں ملتے ہیں۔ساتھ ہی ساتھ حضرت حسان کے یہاں غزلیہ شاعری کے بھی اچھے نمونے ملتے ہیں۔ان کے قصائد کی تشبیب میں حسن وعشق کی حقیقی تصویر نظر آتی ہے۔

7.3.3 حطينه

عام طور پر لوگ مدح و ثنا کو پیند کرتے ہیں اور ہجو و مذمت کو ناپیند کرتے ہیں۔ اسی طرح کسی بھی انسان کی ذاتی شخصیت، اس کی وجاہت، اس کی شکل وصورت کا معاملہ ایسا ہوتا ہے جس میں اس کا دخل نہیں ہوتا لیکن اس کی وجہ سے لوگ اس کی عزت کرتے ہیں اور اس کو قدر و منزلت حاصل ہوتی ہے۔ لیکن کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ تمام منفی صفات مجتمع ہو کر ایک شخص کی صورت میں مجسم ہو جاتی ہیں۔ نہ اس میں خاندانی و جاہت ہوتی ہے نہ حسن صورت اور نہ حسن سیرت، زبان دہکتا ہوا انگارہ اور الفاظ چھتے ہوئے تیر بن جاتے ہیں۔ بنظاہر ایسا وجود ملنا مشکل ہے، لیکن عربی اور بی تاریخ میں حطیبہ ایک ایسی شخصیت ہے جس کے لیے ہی سب کچھ ثابت ہے اور اس کے باوجود اس کا نام تاریخ کے روشن اور اق میں شبت ہے۔

حطیمہ کا اصل نام جَروَل ہے۔ ماں اوس بن مالک کی حبثی باندی تھی۔ اس اعتبار سے ان کو قبیلہ اوس کا ایک فرد ہونا چا ہے لیکن اس کی ماں کے بارے میں لوگوں کی اچھی رائے نہیں تھی اور ایک روایت میں آتا ہے کہ ایک مرتبہ حطیمہ نے اپنے باپ کے بارے میں پوچھا تو ان ک ماں جن کا نام ضریر تھا، اپنے مالک کی بیوی کے بھائی افقم کا نام بتادیا جو قبیلہ بنی ذہل سے تھا۔ اس طرح اس کا وجود دو قبیلوں میں بٹ گیا۔ شکل و صورت کے اعتبار سے وہ انتہائی لاغر اور کمزورتھا، چہرہ سوکھا ہوا اور بے رونق تھا، نچلے جبڑ ہے کی ہڈی ابھری ہوئی تھی اور جھوٹا سا قد تھا۔ عرب زبان میں حطیمہ کا مطلب ناٹا قد کا آدمی ہوتا ہے۔ اس کے قد کی وجہ سے اس کو حطیمہ کہتے تھے۔ غرض حطیمہ کے ساتھ نہ جسمانی خوبصورتی تھی، نہ خاندانی وجاہت، نہ اس کا کوئی قبیلہ تھا، نہ خاندان ۔ شکل وصورت ایسی تھی کہ اپنے بھی دیکھ کر منھ چھپا لیتے تھے۔ اوس بن مالک کے بیٹوں نے اس کو اپنا بھائی تسلیم کرنے سے انکار کر دیا اس لیے اس کو باپ کی وراثت میں سے حصہ نہیں ملا۔ پھر وہ بنی ذہل میں افتم کی اولا د کے پاس گیا۔ ان کی بڑی مدح و ثنا کی۔ انھوں نے اس کو کھجور کے تین درخت گزارے کے لیے دے دیے جو اس کے لیے ناکافی تھے۔ اس نے پوری میراث کا مطالبہ کیا۔ یہاں بھی وہ مطالبہ پورانہیں ہوا۔ اس دوران اس کی شادی بھی ہو گئی اور ایک بیٹی بھی جس کا نام ملک ہو جا پ کے برخلاف بڑی خوبصورت تھی۔

حطیمہ کی شخصیت جس طرح بیان کی جاتی ہے اس کی شاعری اس کے مقابلے میں اعلیٰ درجہ کی تھی۔قافیہ وضع کرنے میں اس کو کمال حاصل تھا اور دیگر شعرا کے کلام پر اس کی گہری نظرتھی۔ اس نے دوسرے شعرا کے بارے میں جو تبصرے کیے ہیں وہ اس کی دفت نگاہ اور تنقیدی بصیرت کا منھ بولتا ثبوت ہیں۔

جیسے جیسے حطیفہ کی ہجوگوئی کا چرچا ہونے لگا اس کی عزت و تکریم بھی ہونے لگی۔لوگ اس غیراہم شخصیت کواہمیت دینے لگے۔اس دوران عرب میں اسلام کا آغاز ہوا۔سارے عرب نے رسول اللہ سلیٹن آیہ کمی کا طاعت کر لی۔ بنی عبس اور بنی ذہل بھی مسلمان ہو گئے۔ان کے ساتھ حطیفہ نے بھی اسلام قبول کرلیالیکن اس کی زبان کی تیزی اسلام لانے کے بعد تیز ہی رہی۔حطیفہ کو صحابیت کا شرف نہیں کل سکا کہ وہ رسول اللہ سلیٹن آیہ کمی وفات کے بعد مسلمان ہوا تھا۔حطیفہ کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ رسول اللہ سلیٹن آیہ کی طاق ور دیل

### أطعنا رسول الله اذ کان صادقا

فيا عجبا ما بال دين ابي بكر

ترجمہ: ہم نے رسول اللہ سلی تلالی کی اطاعت کی جب کہ وہ صادق (سیچ) تھے، کہ ابو بکر کے دین پر تعجب ہے بیر کا چیز ہے۔ اس کے علاوہ بھی اس نے ردۃ کی جنگوں میں حصہ لیالیکن مرتدین کی ہار کے بعد وہ پھر مسلمان ہو گیا۔ ط<sup>رحس</sup>ین اور دوسرے ناقدین نے اس کے اسلام کو مجبوری بتایا ہے ورنہ ان کا خیال ہے کہ وہ دل سے مسلمان نہیں ہوا تھا۔ اس لیے ساری زندگی طرح طرح کی خرافات میں مبتلا رہا حتیٰ کہ اس نے وصیت بھی ایسی کی جس کی امید کسی مسلمان سے نہیں کی جاسکتی۔

حضرت عمر کے دورخلافت میں حطیئہ اور زبرقان کا واقعہ پیش آیا۔ زبرقان حضرت عمر کی طرف سے صدقات کی وصولی پر مامور تھے اور اپنی قوم کے سردار تھے۔ ان کے اور ان کے چچپازاد بھائیوں میں چیشمک تھی۔ ان کے چچپازاد بھائی 'بنی انف ناقۂ کے نام سے مشہور تھے جو توہین آمیز لقب تھا۔ اتفاق سے ایک سال ملک میں بڑا قحط تھا۔ حطیئہ اپنی بیوی اور اولا دکو لے کرعراق کی طرف جارہا تھا۔ راستہ میں زبرقان سے ملاقات ہو گئی۔ زبرقان ان کو پیچپانتا تھا۔ اس نے اپنے ساتھ رہنے کی پیشکش کی۔ حطیئہ نے قبول کر لیا لیکن حالات ایسے ہو گئے کہ وہ زبرقان کے مخالف بھائیوں کے پاس چلا گیا اور اس نے وہاں رہ کر ایک تو ان کے لقب بنی انف ناقہ کو ایت میں زلقب بنادیا، دوسر نے زبرقان کی ہجو میں ایک شعر کہا کہ:

المكارم لاترحل لبغيتها دع

و اقعد فانك انت الطاعم الكاسي

ترجمہ: عزتوں کو چھوڑ دے، اس کے حاصل کرنے میں کدوکا وش مت کر، بیٹھ جا بیٹک تو کھانے والا ہے اور پہنے والا ہے۔ زبرقان نے اس شعر پر حضرت عمر سے شکایت کی کہ حطیئہ نے میری ہجو کی ہے۔ حضرت عمر ؓ نے شعر سن کر کہا کہ اس میں تو کوئی ہجونہیں ہے۔ اس کے بعد حضرت حسان کو بلا کر پوچھا تو انھوں نے فیصلہ دیا کہ اس میں بڑی ہجو ہے اس لیے حطیئہ کو گرفتار کرلیا گیا۔ بعد میں حطیئہ نے معافی نامہ لکھا اور حضرت عمر کی مدح بھی کی۔ حضرت عمر نے اس کورہا کر دیا اور تاکید کی کہ اب کسی کی مذمت مت کر نا ذریعہ معاش ہی ہی ہے، اگر بیرنہ کروں گا تو کھاؤں گا کیا۔ حضرت عمر ؓ نے اس کوتین ہزار دینار دیار دیار دیا کہ اس کی کہ میں کر گا۔ حطیئہ جنگ قاد سیہ میں شریک ہوا اور اپنے اشعار کے ذریعہ لوگوں کا حوصلہ بلند کیا۔

حطیمہ کی زندگی کے بہت سے واقعات تاریخ ونڈ کرہ کی کتابوں میں مرقوم ہیں اوراس کے دیوان میں قصائد کے ساتھ بھی بعض واقعات کا تذکرہ ہے۔ بہر حال حطیمہ نے خلافت راشدہ کا زمانہ دیکھا اور حضرت امیر معاویہ کے عہد میں 90ھ میں وفات یائی۔

ہم حال، حطینہ اپنے دور کاعظیم لیکن تیکھا شاعر تھا۔ اس کے یہاں اگر چہ کئی صنف شخن ملتی ہیں لیکن اس کا امتیاز ہجو گوئی ہے۔ ہجو کے علاوہ مدح بھی کسی قدر ہے اورغز لیہ شاعری میں بھی اس کاقلم بڑا رواں ہے۔غز لیہ شاعری میں جابلی عہد کے شعرا کی طرح اس کے یہاں فخش گوئی اور عریانیت پائی جاتی ہے۔وہ مجموعی طور پرحسن وعشق اورمحبوب کے سرا پا کا نقشہ بڑی چا بکد سی سے کھینچتے ہیں۔

مدح میں بھی حطیئہ کو یدطولی حاصل تھا۔ اور اس کے مدحیہ قصائد، ہجو کے مقابلے میں زیادہ نیے تلے اور سیح ہوئے یعنی مرضع ہیں۔ ہجو نگاری میں ان کے یہاں والہانہ پن ہے جب کہ مدح نگاری میں تھہراؤ اور طمانیت ہے۔ مدح میں اس نے کم ککھا اور جو کچھ ککھا اس کا بھی اکثر حصہ ضائع ہو گیا۔ اس وقت ان کا جو مدحیہ کلام موجود ہے اس میں ایک تو حضرت عمر کی مدح میں کہا گیا قصیدہ ہے جو اگر چ پختصر ہے لیکن بڑا موثر ہے۔ یہ قصیدہ ایک معذرت نامہ ہے اور عربی ادب میں مثالی معذرت نامہ مانا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ دوقصیدے بنی انف ناقہ کے نام کے ہیں یہ دونوں قصیدہ ایک معذرت نامہ ہے اور عربی ادب میں مثالی معذرت نامہ مانا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ دوقصیدے بنی انف ناقہ کے نام کے میں یہ دونوں قصیدہ ایک موثی ہوئی بستیوں کا ذکر محبوب کی یا دوان سے معدرو کی خون محمد حرف کی میں کہا گیا تو میں م

محبوب کے سراپا کا بیان بھی عربوں کا پیندیدہ موضوع تھا۔قصیدہ کی تشبیب کا موضوع وہی ہوتا تھا۔ حطیئہ نے بھی اپنے محبوب کا سراپا اور اس کے ساتھ گزارے ہوئے اوقات کونہایت رنگین انداز میں بیان کیا ہے۔حطیئہ نے اپنی ایک محبوبہ ام معبد کا نام لیا ہے۔ غالباً اس کی غزلیہ شاعری کی محرک ام معبد ہی ہے۔اس کے انداز و نیاز کو بیان کرنے میں اس نے بھی تو پاک بازی کی حدکردی ہے اور بھی عریانیت اور فخش نگاری میں زمانہ جاہلیت کے شعرا کوبھی بیچھے چھوڑ دیا ہے۔اس کی پاک باز شاعری کے چندا شعار سے ہیں:

> ولمارأت من فی الرحال تعرضت حیائً و صدّت تتقی القوم بالید فبتنا ولم نکذبک لو أن لیلنا إلی الحول لم نملل وقلنا له ازدد

و فی کل ممسی لیلة أو معرس خیال یوافی الرکب من أم معبد ترجمہ: جب اس نے کجاوے میں موجودلوگوں کو دیکھا تو وہ حیا کے مارے ہٹ گئی اور قوم سے اپنے ہاتھ کے ذریعے سے بچنے لگی، ہم نے رات گزاری اور ہم نے آپ کو جھوٹ نہیں کہا، اگر رات سال دجتنی طویل بھی ہوتی تو ہم نہیں اکتاتے اور ہم زیادہ کی آرزور کھتے ، ہر رات گزارنے والے اور رات کو اتر نے والے کا بیخیال ہے کہ ام معبد کے قافلے والوں کے خیال سے میل کھا تا ہے۔ حطیفہ کی شاعری میں حکمت و دانش، زندگی کے حقائق اور اخلاق و کر دار کا بھی تذکرہ ملتا ہے۔ اس کے بعض اشعار بڑے حکیما نہ ہیں اور بعض اشعار میں مذہب کی بھی گہری چھاپ نظر آتی ہے۔

> ولست أرى السعادة جمعَ مالٍ ولكن التَّقِىَ هو السعيد و تقوى الله خيرالزاد ذخرا و عندالله للاتقى مزيد وما لابد أن ياتى قريب ولكن الذى يمضى بعيد

تر جمہ: میں مال کو جمع کرنے میں سعادت نہیں شجھتا، لیکن متق ہی ہے جو خوش قسمت ہوتا ہے، اللہ کا تقوی ذخیرہ اندوزی کا بہترین تحفلہ ہے،اوراللہ کے نز یک متقیوں کے نز دیک مزید انعامات ہیں، جوآنے والا ہے وہ قریب ہے لیکن جو گز رگیا بہت دور ہے۔

ان اشعار میں حطیئہ نے مذہب سے لگا و اور اللہ پر بھرو سے کا تذکرہ مومنا نہ شان سے کیا ہے۔ دراصل حطیئہ شم ظریف تھے۔ ان کی نظر زیادہ تر ان عوارض اور کمیوں پر رہی جو ان کو فطری طور پر ملی تھیں۔ بدل میں فطرت نے جو اس کو بے پناہ قیمتی دولت دی تھی اس کا احساس پس منظر میں چلا گیا۔ اس لیے کمیوں کا زیادہ رونا رویا ہے اور منفی رجحان کو اپنی زندگی کا نصب العین بنا لیا تھا۔ اس کے یہاں معاشرہ سے بغاوت اور حالات کا شکوہ زیادہ ملتا ہے۔

7.3.4 الخنساء

حضرت خنساء عرب کی عظیم ترین خاتون شاعر گزری ہیں۔عربوں میں شاعری کا عام رواج تھا۔ بہت سی خواتین بھی شاعری کرتی تھیں اوران کے اشعار متفرق طور پر کتابوں میں ملتے ہیں کیکن حضرت خنساء پہلی باضابطہ صاحب دیوان شاعرہ ہیں۔ حضرت خنساء کا نام تماضر تھا۔ قبیلہ مصر کے عمرو بن حارث خنساء سلمی کی بیٹی تھیں۔ ان کے دو بھائی تھے معاویہ اور صخر ۔ دونوں بڑے

وجیہ اور ابھرتے ہوئے نوجوان تھے۔ کہتے ہیں کہ ان کے والد کوان پر اتنا نازتھا کہ میلہ میں ان کو لے جاتے اور ان کے ہاتھ پکڑ کر کہتے کہ میں مصر کے دوسب سے اچھے جوانوں کا باپ ہوں۔ اہل قبیلہ کو بھی ان سے بڑی امیدیں وابستہ تھیں۔ حضرت خنساء بھی اپنے علم وفضل اور شاعرانہ ملاحیتوں کی وجہ سے اپنچھے جوانوں کا باپ ہوں۔ اہل قبیلہ کو بھی ان سے بڑی امیدیں وابستہ تھیں۔ حضرت خنساء بھی اپنے قبیلہ مفر کے لوگ اسلام لائے تو بیچی مسلمان ہو کئیں اور صحابیت کا شرف بھی ان کو حاصل ہوا۔ ان کے چار بیٹے تھے وہ جوان ہو چکے تھے۔ جنگ قادسیہ میں وہ چاروں شریک ہوئے اور چاروں اللہ کی راہ میں شہید ہو گئے۔ بوڑھی ماں نے جب ان کی شہادت کی خبر سی تو زبان سے ارشاد فرمایا "المحمد ملہ الذی شرفنی ہقتلھم"۔

حضرت خنساء کی وفات کے بارے میں اختلاف ہے۔ایک قول کے مطابق ان کی وفات حضرت عثان کے عہدخلافت میں سنہ ۲۴ھ میں ہوئی۔

حضرت خنساءا پنے قبیلہ کے ساتھ اللہ کے رسول سلیٹی تیبڑی کی خدمت میں حاضر ہو سمیں تو کچھا پنے اشعار اللہ کے رسول سلیٹی تیبڑ کو سنائے۔ آپ سلیٹی تیبڑ انہیں پسند فرمائے اور مزید سننے کی خواہش کی ۔حضرت خنساء کی شاعری کے لیے بیسب سے بڑا اعزاز تھا۔ اس کے علاوہ بھی اجلیہ صحابہ میں ان کی شاعری مقبول تھی ۔حضرت حسان کے بعض اشعار پرانھوں نے اصلاح بھی دی تھی۔

حضرت خنساء کے لیے شاعری ذریعہ اظہارتھی۔ بیرنہ ان کا ذریعہ معاش تھا اور نہ انھوں نے دیگر شعرا کی طرح شاعری کو اپنی پہچان بنانے کا ذریعہ بنایا تھا بلکہ ان کے لیے شاعری صرف واردات قلبی کا بیان تھا۔ ان کے سرمایۂ شاعری میں زیادہ تر مراثی ہیں اسی وجہ سے ان کوفن مرشیہ میں عرب کی سب سے بڑی شاعرہ کہا جاتا ہے۔ اپنے بھا ئیوں خاص طور صخر کی موت سے وہ بہت دل برداشتہ ہوئیں اور ان کی یاد میں انھوں نے مریفے کہے۔ اس کے شوہر مرداس بن عامر کی وفات بھی اس کے لیے بڑا حادثہ ثابت ہوئی اور ان کی وفات کے بعد تھا نے متعدد مریفے کہے جو ان کے بہترین مراثی میں شار ہوتے ہیں۔ مرداس کی وفات پرانھوں نے جو مرشیہ کھا تھا اس کے چندا شعار یہ یں:

> ألا اختار مِرْدَاسًا على الناس قاتله ولو عاده كُناتة و حلائِلُه فلما راه البدر أظلم كاسفا

أرن شواذ بطنه وسوائله و فضل مرداسا على الناس حلمه و إن كل همّ همه فهو فاعله متى تعادل ماجدا يُعتدل به كما عدل الميزان بالكف ثاقله

ترجمہ: مرداس کے قاتل نے تمام لوگوں میں سے اسی کا انتخاب کیا، ۔۔۔ میں نے جب چاند کودیکھا تو وہ گر<sup>ہ</sup>ن سے تاریک ہو چکا تھا، اور شواذ پہاڑ اس کی وادیاں اور اس کے جھرنے رور ہے ہیں، بردوباری نے مرداس کو تمام لوگوں پر فضیلت دیدی، اور وہ اپنے ہر اراد ے کو کر گزرتا ہے، بزرگی کو جب کبھی ناپا جائے گاتو اسی سے ناپا جائے گا جس طرح کہ تر از وکو اس کے رطل سے نوازا جاتا ہے۔

شوہر کے ساتھ فطری محبت انسانی معاشرہ کی بڑی حقیقت ہے۔ اس کے ساتھ زن وشوہرایک دوسرے کے سہارے اورایک دوسرے کے ضرورت مند بھی ہوتے ہیں۔ ان میں سے کسی کا بچھڑ جانا بڑا حادثہ ہوتا ہے اور خاص بیوی کے لیے شوہر کی جدائی کاغم اور بڑا ہوتا ہے۔ لیکن کے ضرورت مند بھی ہوتے ہیں۔ ان میں سے کسی کا بچھڑ جانا بڑا حادثہ ہوتا ہے اور خاص بیوی کے لیے شوہر کی جدائی کاغم اور بڑا ہوتا ہے۔ لیکن حضر درت مند بھی ہوتے ہیں۔ ان میں سے کسی کا بچھڑ جانا بڑا حادثہ ہوتا ہے اور خاص بیوی کے لیے شوہر کی جدائی کاغم اور بڑا ہوتا ہے۔ لیکن حضر درت مند بھی ہوتے ہیں۔ ان میں سے کسی کا بچھڑ جانا بڑا حادثہ ہوتا ہے اور خاص بیوی کے لیے شوہر کی جدائی کاغم اور بڑا ہوتا ہے۔ لیکن حضر دخت خنساء کو جو تعلق اپنے بھائی صخر کی موت کا تواضیں اتنا سخت صدمہ ہوا کہ ایک کر جنا ہو تا ہے بھائیوں سے تھا بیال گاؤ شوہر سے بھی نہیں تھا۔ خاص طور پر اپنے سو تیلے بھائی صخر کی موت کا تواضیں اتنا سخت صدمہ ہوا کہ ایک کر بی خالی میں زندگی بھر روتی رہیں۔ کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت خنساء حضرت عائشہ سے ملنے آئیں۔ اس دفت دوہ بوڑھی ہو چکی تھیں اور ہوا کہ ایک رہر کے بھی نظری خالی مرتبہ حضرت خنساء حضرت عائشہ سے ملنے آئیں۔ اس دفت دوہ بوڑھی ہو چکی تھیں اور لیو الہ ان کی یا دمیں زندگی بھر روتی رہیں۔ کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت خنساء حضرت عائشہ سے ملنے آئیں۔ اس دفت دوہ بوڑھی ہو چکی تھیں اور لیکن کی سہارے سے چلی تھیں دفتر میں میں میں ہو جات کی ہوں ہو گی تھیں دوست دو ہو ہوں کہ تو خال کی سہارے سے چلی تھیں۔ حضرت عائشہ نے پہلی لیا اور پوچھا کہ تھاری میں میں ہوگئی؟ حضرت خنساء نے جو جو ان ایا اور پوچھا کہ تھاری میں میں ہوگئی؟ حضرت خنساء نے حضرت خالی میں ہو جو کہ کہ میں میں ہو تھی ہو تھیں ہو تھیں ہیں ہو تھی ہو تھیں ہو تھی ہو دھرت خال ہو جو ہوں ہوگئی؟ حضرت خالی ہو جو کہ ہو تھیں ہو تھی کہ جو ہو تھی ہو تی ہو تھی ہو تھی ہو تھی ہو ہو تھی ہو تھی ہو تھیں ہو تھی ہو تھی ہو تھی ہو تھی ہو ہو تھی ہ دو ہو ہو ہو تھی ہو تھی ہو تھیں ہو تھی ہو ت

صخر کے علاوہ اپنے حقیقی بھائی معاویہ کے لیے بھی انھوں نے بہت سے مریفے کہے۔ ناقدین کا خیال ہے کہ اگر چہ معاویہ کے مراثی بھی اعلیٰ درجہ کے ہیں لیکن صخر کی یاد میں انھوں نے جو مریفے کہے ہیں وہ اپنی اثر آ فرینی اور درد وغم کی حقیقی تصویر تصیخے میں بے مثال ہیں۔ حضرت خنساء کی اصل شاعری تو مرثیہ نگاری ہے لیکن ان کے یہاں حکمت و دانش اور زندگی کے حقائق کا بیان بھی بڑی خوبصورتی کے ساتھ ملتا ہے۔

حضرت خنساء کی شاعری کا بڑا حصہ مرثیہ نگاری پر مشتمل ہے۔لیکن ان کے مراثی جہاں درد دغم کی ہو بہونصو یرکشی کرتے ہیں و ہیں ان اشعار میں ان کیفیات اوران وسائل کا بھی بڑا تفصیلی تذکرہ ملتا ہے جن کے ذریعہ انسان اپنے خم کو کم کرنے کی کوشش کرتا ہے۔اپنے آپ کو بھلاتا ہے اور غموں کو بھلاوا دیتا ہے۔ساتھ ہی ساتھ بدوی زندگی اور اس کے انداز اور وسائل حیات کا بھی مرقع سامنے آجا تا ہے۔ اسلام لانے کے بعد ان کے درد دغم کم تونہیں ہوئے لیکن اللہ کی رحمت اور اس کی مغفرت کی امید نے ان کا حصلہ بڑھا دیا اور انھوں

اسلام لانے نے بعدان نے درد وسم کو بیل ہونے یہن اللہ کی رسمت اور ال کی معفرت کی اسمید نے ان کا حوصلہ بڑھا دیا اور الطول نے غموں کوصبر وشکر کے گھونٹ کے ساتھ جھیلنا شروع کر دیااور بڑی مجاہدہ خاتون بن گئیں۔ جنگ قاد سیہ میں ان کی قربانیاں بے مثال ہیں۔ 7.3.5 نابغة جعدی

مخضر می شعرامیں نابغہ جعدی کا نام اہمیت سے لیا جاتا ہے۔ وہ اچھے شاعر اور بڑے باہمت محاہد تھے۔طویل عمری میں بھی وہ بہت سے لوگوں پر سبقت لے گئے۔ان کی عمرایک سوبیں سال بتائی جاتی ہے۔اسلام لانے کے بعدانھوں نے ابتدائی عہداسلامی کے بہت سے نشیب و فراز دیکھے۔حضرت عبداللہ بن زبیر کے عہد میں ان کی وفات ہوئی۔ نابغہ کا اصل نام عبداللہ بن عدس بن جعدہ ہے۔ اس لیے نام کے ساتھ جعدی لکھا جاتا ہے۔ اندازہ کے مطابق ظہور اسلام سے ۵۵ سال قبل پیدا ہوئے ۔مورخین نے ان کی طویل عمری کے لیے ان کے اشعار سے شواہد جمع کیے ہیں جن سے میہ ثابت ہوتا ہے کہ واقعی اس کی عمر ۱۲۰ سال رہی ہوگی۔

اسلام سے قبل اس دور کے دیگر شعرا کی طرح قصیدہ گوئی کواپنا ذریعہ معاش بنایا اور کنمی باد شاہوں کے یہاں جا کر مدح و ستائش کرتے اور صلہ پاتے۔اورانعام واکرام کے سہارےا پنی زندگی گزارتے تھے۔

نابغہ کے بارے میں تذکرہ نگاروں نے لکھا ہے کہ وہ دین حنیف کے پیروکار تھے۔انھوں نے اسلام سے پہلے کبھی بھی نہ بت پر تی کی اور نہ فال نکالا جو اسلام میں حرام ہے اور جس کو قرآن نے ازلام کہا ہے۔وہ روز ہے بھی رکھتے تھے اور عرب کی دوسری برائیوں شراب،رنداور فخش وعریا نیت سے بھی ہمیشہ دورر ہے۔وہ اپنے آپ کو دین ابرا ہیمی کامتنع بتاتے تھے۔ایسے شخص کے لیے اسلام نعمت غیر مترقبہ سے کم نہیں تھا۔ لیکن بوشمتی سے 9 ہجری تک ان کا براہ راست اسلام سے واسطہ پیش نہیں آیا۔ نابغہ کے زمانہ جاہلیت کا ایک شعر ہے:

الحمدلله لاشريك له

من لم يقلها فنفسه ظلما

تر جمہ: تمام تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جس کا کوئی شریک نہیں، جوان تعریفات کا قائل نہیں پس اس کا دل تاریک ہے۔ نابغہ نے زمانہ جاہلیت میں طویل زمانہ پایا اور کافی شاعری کی ۔اسی دور میں ایک مرتبہ ان کی زبان شاعری کے لیے ایس بند ہوئی ہے کہ

باوجود کوشش کے وہ شعر نہیں کہہ پائے۔ ۹ ہجری میں جب ان کا قبیلہ بارگاہ رسالت میں حاضر ہوا تو اللہ نے ان کی زبان شعر گوئی کے لیے دوبارہ کھول دی اور شان رسالت میں ایک قصیدہ کہا۔ اس قصیدہ کو سن کر روایات میں آتا ہے کہ رسول اللہ سن تلاقی ہی نے ان کو دعا دی کہ خدا ساری عمر تمھارے دانت سلامت رکھے۔ یعنی تم پو پلے نہ ہو۔ ہو سکتا ہے کہ ان کے پڑھنے کا انداز ایسا ہو کہ اگر دانت گر جاتے تو اسلوب باقی نہیں رہتا۔ اس لیے رسول اللہ سن تلاقی ہی ہے نہ ہو۔

نابغہ نے درباررسالت میں جوقصیرہ پڑھا تھا وہ بہت طویل ہے۔<sup>بع</sup>ض لوگوں نے لکھا ہے کہ اس قصیرہ میں دوسو*شعر تھے* اور وہ تمام *شعر* انھوں نے رسول اللہ کو سنا کے اور آپؓ نے بڑی توجہ سے سنے اس قصیرے کے چندا شعار سی بیں: اتیت رسول اللہ اذا جاء بالھدی و یتلو کتابا کالمجرۃ نیّرا تذکرت والذکری تھیج للھوی و من حاجة المحزون أن يتذکرا

ترجمہ: میں رسول اللہ سلامی تی خدمت میں حاضر ہوا، جب کہ وہ ہدایت کا پیغام لے کرآئے ، اورالیک کتاب کی تلاوت کرتے ہوئے آئے جو روثن کہکشاں کی طرح ہے، میں نے ان کو یا دکیا، اورکسی کی یا دعشق کو برا پیچنۃ کرتا ہے، اورغم زدہ څخص کی ضرورت ہوتی ہے کہ وہ محبوب

# کو یادکرے۔ نابغہاس قصیدہ میں جب اس شعر پر پہنچ:

بلغنا السمائ مجدأ وجودأ وسؤددًا

### وانا لنرجو فوق ذلك مظهرا

ترجمہ: ہم بزرگی ، سخاوت اور قیادت کے اعتبار سے آسانوں پر پہونچ گئے، اور اس سے بھی او پر جو مظہر ہے وہاں تک پہونچنا چاہتے ہیں۔

بی شعرسن کر رسول اللہ سلیٹاتی تی فرمایا کہ بھائی وہ مظہر کہاں ہے، تو نابغہ نے جواب دیا کہ جنت۔ رسول اللہ سلیٹاتی تم نے فرمایا انشاء اللہ کہو۔

> اس قصیدہ کے درج ذیل شعر پر رسول اللہ سالی لی تی ان کو دعا دی تھی: ولا خیر فی حلم اذا لم تکن له بوا در تحمی صفوہ ان یکڈر ترجمہ: اس بردیاری میں کوئی خیر نہیں ہے جب کہ اس میں غیض وغضب نہ ہو، جواسے مکدر ہونے سے بچالے۔

نابغہ کا بیقصیدہ بہت مقبول ہے۔متعددلوگوں نے اس کونقل کیا ہے اوران کے دیوان میں بھی شامل ہے۔بعض لوگوں کی رائے ہے کہ بی قصیدہ دراصل انھوں نے زمانہ جاہلیت میں کہا تھا پھر اسلام لانے کے بعد اس قصیدہ کومزید بڑھا کر دوسوا شعار کا کر دیا۔اس لیے اس قصیدہ میں دونوں انداز کی جھلک موجود ہے۔دوسرے حصہ میں قرآنی تعلیمات اور اسلام کا واضح انژ دکھائی دیتا ہے۔

نابغہ نے مدینہ آکراسلام قبول کیا اور پھر مدینہ میں ہی مستقل بود و باش اختیار کرلی۔ وہ شاعر ہونے کے ساتھ ساتھ بڑے بہادر تھے۔ انھوں نے متعدد جنگوں میں شرکت کی ، خاص طور پر ایران کی جنگوں میں شریک رہے۔ حضرت عثمان کے عہد خلافت میں انھوں نے اپنے وطن جانے کی اجازت چاہی لیکن حضرت عثمان نے اجازت نہیں دی اوران کو سمجھایا کہ ہجرت کرنے کے بعد واپسی درست نہیں ہے۔لیکن وہ نہیں مانے اور اپنے علاقے میں چلے گئے۔

نابغہ کا علاقہ جو بادیہ کہلاتا ہے، وہ عراق کے ماتحت تھا۔ وہاں کے گورنر حضرت ابوموسی اشعری تھے ان سے سی اختلاف کی بنا پر ان کی ہجو کہہ دی اس پر حضرت ابوموسی اشعری نے ان کوسز ادی۔ وہاں سے بڑی مشکل سے رہائی ملی۔

امیر معاویہ اور حضرت علی کے اختلاف میں وہ حضرت علی کے پرزور حامی تھے۔ حالانکہ کافی ضعیف ہو چکے تھےلیکن صفین کی جنگ میں شریک ہوئے۔ حضرت علی کی مدح میں اور امیر معاویہ کی ہجو میں قصید ہے بھی لکھے۔ حضرت علی کی شہادت کے بعد جب اقتدار امیر معاویہ کو حاصل ہو گیا تو کہتے ہیں کہ انھوں نے مدینہ کے حاکم مروان کوحکم دیا کہ نابغہ کا مال واسباب ضبط کرلیا جائے۔ جب نابغہ کواس کی اطلاع ملی تو وہ امیر معاویہ کے پاس آئے اور انھوں نے بچھا شعار پڑھے جن میں سے دوشت میں ہے دوشت میں ک

فإن تاخذ و أهلى و مالى بظِنَّة

فإني لجرّاب الرجال مجرّب صبور على مايكرهُ المرئُ كله سوى الظلم أنى إن ظلمت سا غضب

ترجمہ: اگرتم میرے مال اور خاندان والوں کو کسی خام خیالی میں لیتے ہو،تو میں لوگوں میں سب سے زیادہ تجربہ کار ہوں ، میں ان تمام چیز وں پر صبر کرنے والا ہوں جس کوانسان ناپسند کرتا ہے،سوائے ظلم کے کیوں کہ کوئی مجھ پر ظلم کرتا ہے تو میں غصہ ہوجا تا ہوں۔ امیر معاویہ نے فوراً اپنا سابقہ تھم واپس لے لیا۔ پچھ لوگوں نے کہا بھی کہ آپ تو حاکم وقت ہونے کے باوجود ان کی دھمکیوں سے ڈر

گئے؟ امیر معاویہ نے کہا کہ بینابغہ ہیں۔ مجھے سارے عرب میں رسوا کر دیں گے۔

نابغہ کی زندگی کا ایک واقعہ اور ملتا ہے۔ وہ حضرت عبداللہ بن زبیر کے عہد کا ہے۔ یزید کی وفات کے بعد حضرت عبداللہ بن زبیر نے خلافت قائم کی۔اگر چہ مروان اور عبدالملک کے مقابلے میں ان کو شکست ہوگی لیکن پھر بھی کئی سال ان کی خلافت قائم رہی۔ ان کے زمانے میں نابغہ ان سے ملنے گئے اور ان کی مدح میں قصیدہ لکھا ہے۔ کہتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن زبیر نے ارشاد فرمایا کہ تمھا رے قصیدہ کی وجہ سے نہیں بلکہ تمھا رے مسلمانوں کے مال میں دوسرے حقوق ہیں ان کی وجہ سے ہم تمھا ری مدد کریں گے اور ان کو فاق مل ودولت عطا ک

نابغہ کی وفات ان کے اپنے علاقہ میں سنہ ۲۵ ہجری کے آس پاس ہوئی۔ انتقال کے وقت ان کی عمر ۲۰ اسال کے قریب تھی۔ نابغہ مخضر می شعرا میں نمایاں حیثیت کے مالک ہیں۔ عہد جاہلیت میں انھوں نے راگ رنگ اور حسب ونسب پر فخر اور قومی بہادری ک گن گائے۔ اپنے قبیلہ کے بہادروں اور ان کی جنگ جوئی کا ذکر کیا ہے۔ اگر چہ بیام موضوعات ہیں لیکن نابغہ کا انداز بیان بڑا منفر د ہے۔ نابغہ نے نہ صرف اپنے قبیلہ کے بہادروں اور ان کی جنگ جوئی کا ذکر کیا ہے۔ اگر چہ بیام موضوعات ہیں لیکن نابغہ کا انداز بیان بڑا منفر د ہے۔ کا خوں ریز کی کا نقشہ بیان کرتے ہوئے انھوں نے لکھا ہے کہ ہمارے بہادری کے گن گائے ہیں اور میدان جنگ میں ان کے قبیلہ کے بہادروں خون میں تر ہوجاتے ہیں اور اس کی وجہ سے ہم لال گھوڑ وں کو کلا اور کا لے گھوڑ کے لال سیکھنے لگتے ہیں۔

نابغہ کے کلام میں مبالغہ آرائی کا عضر بہت بڑھا ہوا ہے۔ خاص طور پر میدان جنگ کے مناظر بڑی خوبصورتی کے ساتھ بیان کرتے ہیں۔اس میں بہادروں کے مقابلے،ان کی تلوارووں کی جھنکار، نیز وں کی بوچھار اور تیروں کی بارش میں مرد میدان کس طرح ایک دوسرے سے مقابلہ کرتے ہیں اوران کے قبیلے کے لوگ کس طرح میدان جنگ میں شیروں کی طرح بہادری سے جنگ کرتے ہیں وغیرہ کا ذکر ملتا ہے۔ نابغہ کے یہاں مبالغہ میں منظرکتی کا عضر بھی اوروں سے زیادہ ہوتا ہے۔خاص طور پر جنگی مناظر کوتو وہ اپنی شاعری میں مرد میں م

اسلام کے بعد ان کی شاعری میں اخلاقیات اور قرآن وسنت کی تعلیمات کا عضر غالب آگیا۔ شعر کے مضامن میں تقویٰ، طہارت اور آخرت کی فکر کے مضامین باند صفے لگے، نعت نبی بھی انھوں نے کہی اور خلفائے راشدین کے زمانے میں مریفے اور قصید یے بھی لکھے جن کا ذکر او پر کمیا گیا۔ اسلامی تعلیمات پر نحور وفکر کرنے سے ان کے کلام میں فلسفیانہ سوچ اور حیات وممات کے مسائل پر غور کرنے کی بھی عادت پڑی۔ ان کے چند شعر سی بیں: وجا هدت حتى ما أُحِشُ و من معى سهيلاً اذا ما لاح ثُمَتَ غَوَرا اقيم على التقوى و أَرضى بفعلها وكنت من النار المَحُوفَة أَوْجرا ترجمد: مي ني جهادكيا يهال تك كه جومير ے ساتھ سے، تم ني ايک ستارے وَحُسوں كيا جو چكا اور پُحر دُشنوں كوشكست ديديا، ميں تقو برقائم رہوں گا اوراس كے مطابق كام كروں گا، كيوں كہ ميں مہيب آگ سے ڈرتا تھا۔ دنيا كى بے ثباتى اور آخرت كى پا كيرارى كي بارے ميں چند شعر يہ يں: ولا تَخبَرَ عا إن الحياة ذَميمَة فَخِفَا لروعات الحوادث أوقرا وإن جاء أمز لا تُطِيقان دَفعَه فلا تجزعا مِمَا قضى الله و إصبرا

تُغیر شیئا غیر ما کان قُدِّرا ترجمہ:تم دونوں پریثان مت ہو، بلا شبہ زندگی حقیر ہے، حوادث زمانہ کے سامنے نرم ہوجا، ادر اگر تجھ کو کوئی ایسا معاملہ در پیش ہوجائے،جس کوحل کرنے کی تو طاقت نہیں رکھتا تو اللہ کے فیصلے پر پریثان مت ہواو رصبر کا دامن تھامے رکھ، تو رونے کواور پشیمانی کو برا پیچنتہ کرےگا ،اور جو پچھ مقدر میں لکھا جاچکا ہے وہ تبدیل نہیں ہوگا۔

نابغہ کے بارے میں ایک بات سے کہی جاتی ہے کہ وہ شاعر تو بہت بڑے شے اور میدان کارزار میں بہادر بھی تھے لیکن میدان شعر میں کرور شے۔ اگر کوئی شخص شاعری میں ان کا مقابلہ کرتا تو میدان چھوڑ کر بھاگ جاتے ۔ تذکرہ نگاروں نے متعدد نام لکھے ہیں جن کے ساتھ ان کے مباحثہ ہوئے اور بہت جلدانھوں نے ہار مان لی کبھی کبھی ایسا بھی ہوا کہ انھوں نے کسی کی مذمت یا جو کی جب اس کی طرف سے کسی نے جواب دیا تو فوراً ہار مان لی اور میدان چھوڑ دیا۔ اس کمزوری کے باوجود وہ عظیم شاعر سے۔ قصیدہ نگاری میں وہ اعلی درجہ کے شاعروں میں سے ہواب دیا تو فوراً ہار مان لی اور میدان چھوڑ دیا۔ اس کمزوری کے باوجود وہ عظیم شاعر سے۔ قصیدہ نگاری میں وہ اعلیٰ درجہ کے شاعروں میں سے ہواب دیا تو فوراً ہار مان لی اور میدان چھوڑ دیا۔ اس کمزوری کے باوجود وہ عظیم شاعر سے۔ قصیدہ نگاری میں وہ اعلیٰ درجہ کے شاعروں میں سے ہواب دیا تو فوراً ہار مان لی اور میدان چھوڑ دیا۔ اس کمزوری کے باوجود وہ عظیم شاعر سے۔ قصیدہ نگاری میں وہ اعلیٰ درجہ کے شاعروں میں سے ہواب دیا تو فوراً ہار مان لی اور میدان چھوڑ دیا۔ اس کمزوری کے باوجود وہ عظیم شاعر سے۔ قصیدہ نگاری میں وہ اعلیٰ درجہ کے شاعروں میں سے ہواب دیا تو فوراً ہار مان لی اور میدان چھوڑ دیا۔ اس کمزوری کے باوجود وہ عظیم شاعر سے۔ قصیدہ نگاری میں وہ اعلیٰ درجہ کے شاعروں میں سے ہوں جن کو گھوڑ ہے کے اوصاف بیان کرنے میں تو ان کو خصوصی مہارت حاصل تھی۔ اصل تھی۔ اس سے زیادہ مہارت ہے۔ ان میں ایک نابغہ جعدی ہیں۔ ہیں جن کو گھوڑ ہے کے اوصاف ہو بہو بلکہ مبالغہ آمیز انداز میں بیان کرنے کے اندر سب سے زیادہ مہارت ہے۔ ان میں ایک نابغہ جعدی ہیں۔ ہوں جن کو گھوڑ ہے کہ اولیات میں سے ایک ہی ہے کہ انہوں نے اپنے قصائد کی تشیب اور اپنی عشقیہ شاعری میں اپنے محبوب کی پر دہ داری بھی کی ہو۔ وہ اپنے محبوب کا نام نہیں لیتے بلکہ ایسانام لیتے ہیں جس سے کنا یہ محبوب کی طرف اشارہ ہوجا تا ہے۔ در اصل عرب شعر اس معالم میں ہو۔ موہ ہو جن کا نام نہیں لیتے بلکہ ایسانام لیتے تھی اور ان کے ساتھ گر ار دن اشارہ ہوجا تا ہے۔ در اصل عرب شعر اس معالم میں ہو۔ موہ ہوں جل منظر میں این ہوں کا نام لیتے تھی اور ان کہ ساتھ گر ار ہی اشارہ ہو میا تا ہے۔ میں میں تو دو سر ب

حصے کوتو باقی رکھالیکن محبوب کو پردہ میں چھیا دیا۔ اس طرح کی شاعری میں وہ منفر دشخصیت ہیں اورعہد جاہلیت کی شاعری میں اس کنانے کی

مثالیں کم ملتی ہیں۔

7.4 اكتسابي نتائج

عربی شاعری کو بالعموم تین حصوں میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ایک عہد جاہلیت کے شعرا ، دوسرے وہ شعرا جنھوں نے جاہلیت کے عہد میں ہوش سنجالا پھر اسلام قبول کر کے عہد اسلام میں بھی شاعری کی اس طرح کے شعرا کو مخصر می شعرا کہا جاتا ہے۔مخصر م کا مطلب ہوتا ہے ملانے والا یعنی بیشعرا ایسے تھے جنھوں نے دوعہدوں کو ملایا۔ تیسرا دورعہد اسلامی کے شعرا کا دور ہے۔

اس یونٹ میں ہم نے مخضر می شعرا میں سے چند کا مطالعہ کیا ہے۔ ان میں ایک نام کعب بن مالک انصار کا ہے۔ حضرت کعب بن مالک بہت بڑے شاعر ہیں۔ ان کی شاعر کے خاص موضوعات میں نعت رسول ، مرثیہ اور وصف نگار کی ہے۔ ان کے یہاں غزل بالکل نہیں ہے ان کے تصاکد تشبیب سے خالی ہوتے ہیں۔ دوسر ے شاعر حضرت حمان ہیں جن کو مشاعر المرسو لی اور مشاعر الذي کا خطاب حاصل ہے۔ رسول اللہ صلاح اللہ سی تشاعر ہیں۔ ان کا بنیاد کا کام کفار ومشرکین کی طرف سے رسول اللہ صلاح پیل کے بارے میں کہے گئے نا زیبا الفاظ کا جواب ہے۔ اس کے علاوہ نعت گوئی میں وہ بے مثال تھے۔ بعض لوگ ان کو معلقات کے درجہ کا شاعر مانتے ہیں۔ تیر کی شخصیت حطید ک ہواب ہے۔ اس کے علاوہ نعت گوئی میں وہ بے مثال تھے۔ بعض لوگ ان کو معلقات کے درجہ کا شاعر مانتے ہیں۔ تیر کی شخصیت حطید ک ہواب ہے۔ یہ تفری شعر میں اپنی گونا گوں خصوصیات کی وجہ سے منفرد ہیں۔ اصل ہی ہو کوئی کے شاعر عاد اخصوں نے زیادہ ہو وہ ذمت ہی کھی بیں۔ ان کے قصاکد میں حضرت عمر کی گونا کوں خصوصیات کی وجہ سے منفرد ہیں۔ اصل ہی چو کوئی کے شاعر عادر اخصوں نے زیادہ ہو وہ ذمت ہی کھی بیں۔ ان کے قصاکد میں حضرت عمر کی گونا گوں خصوصیات کی وجہ سے منفرد ہیں۔ اصل یہ ہو کوئی کے شاعر میں ہو ہی زبان کی بہترین شاعر کی مان بی ہو ان کے تعار میں اپنی گونا گوں خصوصیات کی وجہ سے منفر دہیں۔ اصل یہ ہو کوئی کے شاعر میں ای کی بیتریں شاعر کی مان بی ہو را تی ہو ہیں ہی مادوں نے اپنے دو ہو میں کہا ہوا تصیدہ زیادہ معبول ہے۔ حطید کی عشقیہ شاعری بھی دیا تھا ہوں کی خطر کی مان جوال ہوں جن میں ہیں۔ میں میں کہا ہوا تصیدہ زیادہ معبول ہے۔ حطید کی صور میں میں میں ہو ہو پی زبان کی بہتریں خاط ور پر مراثی پر مشمل ہے۔ انھوں نے اپنے دو بھا یُوں کی یاد میں متعدد مرضے کے ہیں جو اپنی اثر آفرینی اور درد دیم کی کی میں سے میں کی کی میں میادی کی خطور رش پر مراثی پر مشمل ہیں۔ دیم سے میں کی کی میں معاد میں معموں ہو ہو ہی ہوں ان میں شاعرہ ہیں۔ ان کا کام بنیادی طور رش پر میں نائر ہوں نے اپنے دو تھا یُوں کی یا دہ میں معمور میں کھا ہے کہ رسول اللہ صل میں ہیں جو اس دور کے دیگر عرب میں سے میں ہوں میں میں ہوں کی میں میں ہوں ہوں ہیں جو اس کی تو میں ہوں کی ہوں ہو ہوں ہیں ہوں ہوں ہوں ہوں ہیں میں میں ہو ہوں کی ہو ہو ہو ہوں ہوں ہوں ہوں ہ کے موضوعیت میں ہوں شاعر میں ہو میں ان کی میں ہے ہو میں م

|                 | 7.6 مطالعے کے لیے معاون کتابیں   |
|-----------------|----------------------------------|
| حنا فاخوري      | ا۔ الجامعفىتاريخالأدبالعربي      |
| ڈ اکٹر شوقی ضیف | ٢_ تاريخالأدبالعربي(جلدروم)      |
| عمر فروخ        | ٣_ تاريخ الأدب العوبي (جلد اول)  |
| احمد حسن زيات   | <sup>6</sup> -تاريخ الأدب العربي |
| عبدالحليم ندوى  | ۵۔ عربی ادب کی تاریخ (جلد دوم)   |

#### 8.1 مقصد

اس اکائی سے آپ کو بیہ بتانا مقصود ہے کہ عصر اسلامی کی خطابت میں مقصد، اسلوب، مضامین اور تاثیر کے لحاظ سے کیا فرق آیا اور اس زمانہ میں بڑے بڑے خطبا کون کون تصاوران کی خصوصیات کیاتھیں، عربی ادب میں انھوں نے کیا اثرات ڈالے اور اس کو کس طرح متاثر کیا۔ 8.2 تمہیر

خطابت کلام کالازمی جزو ہے اور عربی زبان میں تو اس کی بہت زیادہ اہمیت رہی ہے۔عصر اسلامی میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے کلام کی بلاغت اور اس کے سحر نے ایک زمانہ کو متاثر کیا۔ قرآن پاک کا اسلوب بھی خطابی ہے۔ قرآن وحدیث یہ دونوں عربی زبان کے ایسے لازوال نمونے ہیں جن پر کبھی اضحلال طاری نہ ہوگا، نہ ان کی تا ثیر میں کی آئے گی۔ ان دونوں کے زبر دست اثر ات عربی زبان پر پڑے۔ قرآن و حدیث نے مضامین کے اعلیٰ اور لاز وال خزانے عربی کی تعثیر میں کو آئے گی۔ ان دونوں نے اس کو اتن عربی زبان پر پڑے۔ قرآن و حدیث نے مضامین کے اعلیٰ اور لاز وال خزانے عربی کی تعثیر میں کو آئے گی۔ ان دونوں نے اس کو اتن عمتیں، وسعتیں، برکتیں، مضامین کی محدیث نے مضامین کے اعلیٰ اور لاز وال خزانے عربی کی چھولی میں ڈال دیے۔ ان دونوں نے اس کو اتن عکمتیں، وسعتیں، برکتیں، مضامین کی حدیث نے مضامین کے اعلیٰ اور لاز وال خزانے عربی کی جھولی میں ڈال دیے۔ ان دونوں نے اس کو اتن عکمتیں، وسعتیں، برکتیں، مضامین کی حدیث نے مضامین کے اعلیٰ اور لاز وال خزانے عربی کی جھولی میں ڈال دیے۔ ان دونوں نے اس کو اتن عکمتیں، وسعتیں، برکتیں، مضامین کی محدیث نے مضامین کے اعلیٰ اور لاز وال خزانے عربی کی جھولی میں ڈال دیے۔ ان دونوں نے اس کو اتن عکمتیں، وسعتیں، برکتیں، مضامین کی حدیث اس معانی کی پہنا ئیاں عطا کیں کہ جن سے عربی زبان شروت مندا ور بنظیر بن گئی۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد صحابہ و تابعین نے اس صنی او آئے بڑ ھایا اور حسن بھری، سحبان وائل اور تجان جی یوسف کی خطابت میں سی اپنے عروج کو پہنچ گیا۔ ان سب کی تفصیلات آنے والے صنی کی صفیات میں آپ کے سامنے آئیں گی۔

## 8.3 خطابت كاتعارف

استاذ احمد حسن زیات فن خطابت کا تعارف کراتے ہوئے کہتے ہیں:

''شاعری کی طرح فن خطابت کا تا ناباناتھی خیالات وافکاراور فصاحت و بلاغت ہیں۔ یہ آزادی و شجاعت، ہمت واولوالعزمی کے اظہار کا ایک ذریعہ ہے۔لوگوں کواپنا ہم خیال بنانا، دلائل سے (مخالف کو) خاموش کرنے اورا ہم کا موں پر ابھارنے اور اکسانے کا یہ ایک کارگر حربہ ہے۔اس فن کے لیے چرب زبانی، خوش بیانی اور برجستہ گوئی لازمی شرائط ہیں۔'( تاریخ ادب عربی، اردو، ترجمہ عبدالرحمن طاہر سورتی ،ص ۳۷، البلاغ پبلی کیشنز، 2015)

جابلی زمانہ کے عربوں میں خطیب کی بڑی اہمیت تھی۔ اگر شاعر عرب کا دیوان تھے تو خطیب قبیلہ کا فخر ۔ خطیب اپنی تقریر میں دل نشین اسلوب، سحر بیانی، سلیس و رواں الفاظ، صاف صاف حاف با تیں، چھوٹے چھوٹے ہم وزن جلے، سحح و مقتقی عبارتیں، ضرب الامثال اور کہاوتیں استعمال کرتے۔ وہ مخاطب کو اپنا مضمون ذہن نشین کرنے کے لیے تقریروں میں اختصار مدنظر رکھتے۔ دستور بیتھا کہ خطیب او نچی جگہ گھڑا ہوتا یا سواری پر بیٹھ کر تقریر کرتا، اثنائے تقریر ہاتھ ہلاتا، مناسب اشاروں سے مفہوم کو داضح کرتا اور ہاتھ میں عصا، نیزہ یا تلوار لے لیتا۔ نبی اکر صلی اللہ علیہ وسلم بھی ہاتھ میں عصالے کر جعہ وغیر جعہ میں تقریر کرنا منقول ہوا ہے۔ ہر قبیلہ اپنے بچوں میں بچین سے ہی خطیب او نچی جگہ گھڑا ہوتا یا اللہ علیہ وسلم بھی ہاتھ میں عصالے کر جعہ وغیر جعہ میں تقریر کرنا منقول ہوا ہے۔ ہر قبیلہ اپنے بچوں میں بچین سے ہی خطیب او نچی جگہ گھڑا ہوتا یا ک کوشش کرتا۔ خطابت کی ضرورت اکثر باپ دادا کے حسب ونسب کے مفاخر بیان کرنے، دوقبیلوں کے باہمی تعلقات کی اصلاح، قبال ک مرداروں اور اپنے شیوخ نیز حکم انوں اور امراکے مابین سفارت کاری جیسے مقاصد کے لیے پڑتی تھی۔ خطیب کی اوار نے باند آل کر ایں ہوں بیاں ہوئی۔ خطابت کے فنون اور مضامین میں بلندی اور وسعت خیالی آگئی۔ یہاں ہم عہد اسلامی کے اہم خطبا پر مختصر روشنی ڈالیں گے۔ نبی سلّ ثلاثیر تو تمام خطیبوں کے سردار اور ان کے لیے اسوہ اور نمونہ ہیں ہی ،حضرت ابو بکر، عمر اور عثان وعلی رضی اللہ عنہم کے خطبے بھی تاریخ میں منقول ہوئے ہیں۔ وہ فوجوں کو جہاد پر روانہ کرتے وقت خطبے دیتے اور انھیں تصبحتیں کرتے۔ ان کے علاوہ بعض دوسرے حضرات کے خطبے بھی تاریخ بھی منقول ہوئے ہیں۔ وہ فوجوں کو جہاد پر روانہ کرتے وقت خطبے دیتے اور انھیں تصبحتیں کرتے۔ ان کے علاوہ بعض دوسرے حضرات کے خطبے بھی عتر ہی منقول ہوئے ہیں۔ مثال کے طور پر قاد سرحان میں منتر رہی من من کے خطبے بھی عرب کی منقول ہوئے ہیں۔ مثال کے طور پر قاد سرحان کی خطب کی من منقول ہوئے ہیں۔ مثال کے طور پر قاد سیہ کی جنگ میں مغتربہ بن شعبہ غزوان ٹل کا خطبہ طبر ری نے فتل کیا ہے، جس میں انھوں نے کہا:

''أما بعد, فإن الدنيا تولت حذاء مدبرة, وقد آذنت أهلها بصرم وإنما بقي منها حبابة كصبابة الإناء يحطبها صاحبها, ألا وإنكم منقولون منها إلى دار لازو ال لها, فانتقلوا منها بخير ما يحضر كم\_''

امابعد، دنیا بہت جلد چلی جانے والی ہے، اُس نے دنیا والوں سے زخصتی کی اجازت مانگ لی ہے۔ اب اس کے چلے جانے میں اتن س دیر باقی ہے جیسے پانی کے برتن میں ذراسا پانی پنج جائے۔ آگاہ رہو کہتم سب اِس دنیا سے اس دنیا کی طرف جاؤ گے جس کوزوال نہیں، اس لیے اچھاز ادراہ لے کر اس دنیا کی طرف چلو۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نہ صرف مختلف موقعوں پر خود خطبے دیتے بلکہ ان کے سامنے فوجوں کے آگے مشاہیر عرب آکر خطبے دیتے ، جن میں بنوتمیم کے سر داراحنف بن قیس نے متعدد خطبے ان کے سامنے دیے ہیں۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کئی صحابہ کو کوفہ، بصرہ اور دوسرے شہروں میں دینی علوم کی تر ویج اور اسلامی تر بیت کے لیے بھیجا جن میں سے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے ایک بار اہل کوفہ کو یوں خطاب کیا:

"إن أصدق الحديث كتاب الله، وأوثق العرى كلمة التقوى، وخير الملل ملة إبر اهيم، وأحسن السنن سنة محمد صلى الله عليه وسلم و شر الأمور محدثاتها و خير الأمور عز ائمها، ما قل و كفى خير مما كثر و الهى، خير الغنى غنى النفس، الخمر جماع الآثام، اعظم الخطايا اللسان الكذوب، سباب المؤمن فسق وقتاله كفر وأكل لحمه معصية ... مكتوب في ديوان المحسنين من عفا عفى عنه، السعيد من و عظ بغير ه... أحسن الهدى هدي الأنبياء."

''سب سے بہتر بات اللہ کی کتاب ہے۔ تقویٰ سب سے مضبوط دستہ ہے، سب سے اچھا طریقہ ابراہیم کا طریقہ ہے۔ سب سے بہترین سنت نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے۔ سب سے برے امور بدعات ہیں۔ سب سے بہتر بات وہ ہے جو پختہ ہو۔ جو کلام کم ہواور کا فی ہوجائے وہ اس زیادہ سے بہتر ہے جو غفلت میں ڈالے۔ بہترین غنائفس کا غنا ہے۔ شراب بہت سے گنا ہوں کا مجموعہ ہے۔ سب سے بڑی گناہ کی بات جھوٹی زبان ہے۔ مومن کو گالی دینافس اور اس سے قنال کفر ہے، اس کی غیبت معصیت ہے۔ احسان کرنے والوں کے رجسٹر میں لکھ دیا گیا ہے کہ جو معاف کرتا ہے اس کو معاف کردیا جاتا ہے اور سب سے بہترین ہدایت اندیا کی ہدایت میں کہ

خلافت راشدہ کے اخیر میں مشاجرات صحابہ کا دور شروع ہوتا ہے۔ ایک گروپ عثانی وامویوں کا بن جاتا ہے اور ایک گروپ شیعوں کا، ایک خوارج کا، بیرسب فرقے اپنے فکر وعقیدہ کے حق میں خطابت کے زورکو کا م میں لاتے ہیں۔خوارج کا مشہور خطیب قطری بن قحا ۃ ہے۔ حضرت اما ملی رضی اللہ عنہ عربی زبان کے ایک اہم اور عظیم الثان خطیب ہیں، ان کی خطابت میں قرآنی اسلوب، منہج نبوی سے تاثر اور اعلیٰ درجہ کی فصاحت و بلاغت منتہائے کمال کو پہنچ جاتی ہے۔ان کے خطبوں کا بڑا حصہ نیچ البلاغہ میں جمع کیا گیا ہے، تاہم تاریخ ادب عربی کے محققین مثلاً ڈاکٹر شوقی ضیف اس کتاب کے بیشتر مشتملات کوغیر مستند اور گڑھا ہوا قرار دیتے ہیں کہ اس کا بڑا حصہ شریف رضی یا شریف مرتضی نے اختراع کر کے حضرت سیدناعلی رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب کردیا ہے۔( تاریخ الا دب العربی، شوقی ضیف)

جہادی مہمات اور سیاسی اختلافات، تفسیر قرآن کے حلقوں اور سیاسی فضا سے الگ وعظ وار شاد کی مجلسیں بھی سرگرم ہوتی ہیں اور ان میں ساک بن حرب اور حسن بصری جیسے زہاد اپنی فصاحت و بلاغت اور مذہبی خطابت کے ذریعہ لوگوں میں دینی شوق اور جذبہ پیدا کردیتے ہیں۔ یوں ان مختلف اسباب کے تحت عصر اسلامی میں خطابت کافن عروج کو پنچتا ہے۔

8.4 عصراسلامی کے بڑے خطبا

8.4.1 نبي اكرم صلى الله عليه وسلم

نبی صلی اللہ علیہ وسلم اضح العرب والجم تھے۔ آپ سلان الیہ بنو ہاشم میں پیدا ہوئے۔ شیر خوارگی کا زمانہ بنو سعد میں گزارا، نو خیزی قرار پنی قبائل میں۔ خود آپ سلان الیہ نے اپنی متعلق افتح العرب ہونے کا دعویٰ کیا اور کبھی کسی عرب نے اس کی تر دید نہیں گی۔ نہ آپ سلان الیہ بنو سعد میں آمد بیان پر کبھی کوئی اعتراض کر سکا، حالانکہ مکہ کے لوگوں نے آپ سلان الیہ کہ کو ساحر محفون اور سب کچھ کہا۔ آپ سلان ایہ کی فصاحت و بلاغت میں آمد ہی آمد تھی۔ آپ سلان الیہ کہ کہ کے لوگوں نے آپ سلان الیہ کہ کو ساحر محفون اور سب کچھ کہا۔ آپ سلان ایہ کی فصاحت و بہ آمد تھی۔ آپ سلان الیہ کہ کہ کے لوگوں نے آپ سلان الیہ کہ کہ کو لوگوں نے آپ سلان الیہ کہ کوئی اور سب کچھ کہا۔ آپ سلان ایہ کی فصاحت و بلاغت میں آمد ای آمد تھی۔ آپ سلان الیہ کی زبان قرآن سے مستعار و Inspired تھی، لہٰذا آپ سلان ایہ کہ کی زبان مبارک بھی الہا می تھی کہ جس کی شہادت میں وما ینطق عن الموی اِن ھو الا و حی یو حی کہا گیا۔ آپ سلان ایہ کی طرز بیان میں کوئی جمول نہ تھا، نہ کبھی کوئی ہوا، غیر معاری اور غیر موزوں لفظ آپ سلان ایہ کی زبان مبارک سے نکا۔ جی ن بنوسعد میں گزار نے اور نو جوان میں سخارتی میں میں اور اور خیر کی ہواں آپ

''وہ ایسا کلام تھاجس کے حروف کی تعداد کم، معانی کی مقدار زیادہ تھی، جو صنعت و آورد سے بالاتر اور تکلف سے منزہ ہوتا، اُس میں تفصیل کی جگہ تفصیل اور اجمال کی جگہ اجمال تھا۔ وہ بے قاعدہ، غریب وتو حش کن الفاظ سے خالی نیز بازاری و عامیانہ الفاظ سے پاک وصاف تھا۔ سرمایۂ حکمت سے لبریز نیز غلطیوں و خامیوں سے محفوظ و مامون تھا۔ اس کو تائید غیبی اور حمایت ر بانی حاصل تھی۔ الغرض لوگوں نے آپ صلاح تائید ہم کی حکام سے زیادہ مفید، سچا، مناسب وموزوں، خوش اسلوب وخوش معنی، پرانژ و دل نشیں، آسان و زود نہم اور اپنے مقصود و مطلوب کو کھول کر وضاحت سے بیان کرنے والاکوئی کلام نہیں سنا۔''(البیان والتہ بین، جلد دوم، ص کا)

آپ صلی اللہ علیہ دسلم اکثر اپنی بات کوتین مرتبہ دہراتے۔خطابت میں بڑے پر شوکت الفاظ استعال کرتے اور اسلوب خطابت میں زیر دہم ہوتا۔اس اتار چڑھاؤ کی وجہ سے آپ سلانی تائیر پر بلا کی تاثیر پیدا ہوجاتی۔ آپ سلانی تیزیر جوامع الکلم استعال کرتے ،جس میں ایک جملہ ایک کتاب پر بھاری ہوتا ہے۔مثال کے طور پر آپ سلانی تیزہ نے ججۃ الوداع میں ایک لاکھ لوگوں کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا: أيها الناس إن ربكم واحد وإن أباكم واحد، كلكم لآدم و آدم من تر اب، ان اكر مكم عند الله اتقاكم، إن الله عليم خبير، وليس لعربي على عجمي فضل إلا بالتقوى (البيان و التبيين للجاحظ، طبع مطبعة لجنة التاليف و الترجمه و النشر، ٢ / ٣٣٧)

نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہجرت سے قبل تیرہ سال مکہ میں رہے اور دین کی دعوت کے لیے آپ سالی لی تھا، جس کی فصاحت اور موعظت کے ساتھ استعال کیا۔ اس کے لیے آپ سالی لی تیرہ کا سب سے بڑا وسیلہ اور سرچشمہ قوت قرآن پاک تھا، جس کی فصاحت و بلاغت اور اعجاز خطابت نے تمام عرب کو متحور کر کے رکھ دیا تھا۔ آپ سالی لی تی پر پوری قوت سے لوگوں کے سوئے ہوئے ضمیر کو بیدار کرتے اور طرح طرح کے اسلو بوں سے ان کو توحید کی طرف بلاتے۔ ہجرت کے بعد آپ سالی لی تی پہ کی خطبات کے مضامین میں اور وسعت آئی اور اب توحید رسالت و معادت کے اسلو بوں سے کے علاوہ دینی احکام کی وضاحت بھی شامل ہوگئی۔ خاندانی مسائل، میراث، لین دین، زکو قو وصد قات، پڑوسیوں سے تھو ماد اخلاق وغیرہ کی تعلیم، جیسا کہ آپ سالی لی تھا۔ تریں: ''بعث لا تھم محار مالا خلاق۔''

جمعہ کے خطبوں کے علاوہ عیدین میں بھی آپ سلین تائیم خطبے دیتے تھے۔ اس کے علاوہ خاص خاص مواقع پر بھی حدیث وسیرت کی کتابوں میں آپ سلین تیریم کے خطبے منقول ہیں، جن میں بہت مشہور خطبہ وہ ہے جو آپ سلین تیریم نے فتح کمہ کے بعددیا تھا۔ ہوایوں کہ آپ سلین تیریم نے مؤلفۃ القلوب کی مدمیں اہل کہ کو کچھ مال دیا تھا اور انصار کو چھوڑ دیا تھا۔ اس پر بعض انصار یوں کو شکایت ہوئی تو آپ سلین تی تیم نے ان کو ایک خیمہ میں جع کیا، پھر ایک مؤثر خطبہ دیا، جس سے انصار زار و قطار رونے لگے۔ اس کے علاوہ آپ سلین تیریم کا ہے جو آپ سلین تیں تی میں جع کیا، پھر ایک مؤثر خطبہ دیا، جس سے انصار زار و قطار رونے لگے۔ اس کے علاوہ آپ سلین تی تیم کا سب سے مشہور خطبہ وہ

الحمد لله نحمده و نستعينه و نستغفر ه و نتوب إليه، و نعو ذ بالله من شرور أنفسنا و من سيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له و من يضلل فلاها دي له، و أشهد أن لا إله إلا الله و حده لا شريك له و أشهد أن محمد أعبده و رسو له۔

أوصيكم عبادالله بتقوى الله وأحثكم على طاعته وأستفتح بالذي هو خير\_أما بعد أيها الناس اسمعوا مني أبين لكم فإني لا أدري لعلى لا ألقاكم بعدعامى هذا فى موقفى هذا\_

أيها الناس إن دمائكم وأعراضكم حرام عليكم إلى أن تلقوا ربكم كحرمة يومكم هذا في شهر كم هذا في بلدكم هذا - ألا هل بلغت اللهم فاشهد, فمن كانت عنده أمانة فليؤ دها إلى من ائتمنه عليها \_

وإن ربا الجاهلية موضوع ولكن لكم رؤوس أمو الكم لا تظلمون و لا تظلمون وقضى الله أنه لا ربا\_ وإن أول ربا أبدا به ربا عمي العباس بن عبد المطلب\_ وإن دماء الجاهلية موضوعة ، وإن أول نبدأ به دم عامر بن ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب وإن مآثر الجاهلية موضوعة غير السدانة و السقاية ، و العمد قو دو شبه العمد ماقتل بالعصا و الحجر و فيه مائة بعير ، فمن زاد فهو من أهل الجاهلية \_

أيها الناس! إن الشيطان قد يئس أن يعبد في أرضكم هذه، ولكنه قد رضي أن يطاع فيما سوى ذلك مما تحقرون من أعمالكم فاحذروه على دينكم، أيها الناس إنما النسيء زيادة في الفكر يضل به الذين كفروا يحلونه عاما ويحرمونه عاماً ليوطئوا عدة ما حرم الله فيحلوا ما حرم الله ويحرموا ما أحل الله\_وإن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض، وإن عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرا في كتاب الله يوم خلق الله السماوات والأرض, منها أربعة حرم ثلاثة متواليات وواحد فرد: ذو القعدةو ذو الحجةو المحرم ورجب مضر الذي بين جمادى و شعبان - ألاهل بلغت اللهم فاشهد\_

أيها الناس إن لنسائكم عليكم حقاً ولكم عليهن حق لكم أن لايو اطئن فر شكم غير كم، و لا يدخلن أحداً تكرهونه بيو تكم إلا بإذنكم و لا يأتين بفاحشة ، فإن فعلن فإن الله قد أذن لكم أن تعضلوهن و تهجر وهن في المضاجع و تضربوهن ضرباً غير مبرح ، فإن انتهين و أطعنكم فعليكم رزقهن و كسوتهن بالمعروف ، و استوصوا بالنساء خيراً فإنهن عندكم عوان لا يملكن لأنفسهن شيئاً ، و إنكم إنما أخذتموهن بأمانة الله و استحللتم فر و جهن بكلمة الله فاتقوا الله في النساء و استوصوا بعن عند اللهم فاشهد فلا ترجعن بعدى كافراً يضرب بعضكم رقاب بعض ، فإني قد تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تعالى اللهم فاشهد في المساء و الما تحد و التو عده بعن عنه كم عوان لا يملكن لأنفسهن و سنة نبيه ، ألاهل بلغت . \_ \_ اللهم فاشهد و الله في النساء و الله في النساء و الله في الما بعده : كتاب الله

أيها الناس إن ربكم واحد وإن أباكم واحد كلكم لآدم وآدم من تراب أكرمكم عند الله اتقاكم، وليس لعربي على عجمي فضل إلا بالتقوى – ألاهل بلغت \_\_\_\_ اللهم فاشهد ، قالو انعم – قال فليبلغ الشاهد الغائب \_

ترجمه:

''تمام تعریفیں اللہ کے لیے ہیں، ہم اس کی حمد کرتے اور اسی سے مدد واستغفار چاہتے ہیں اور اسی کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور ہم اپنے نفس کے شرور اور اپنے برے اعمال سے اللہ کی پناہ چاہتے ہیں، جس کو اللہ ہدایت دے دے اُس کو کوئی گمراہ نہیں کرسکتا اور جس کو وہ گمراہ کر دے اس کو کوئی ہدایت دینے والانہیں۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں اور بید کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے بندے اور رسول ہیں۔

اے اللہ کے بندو! میں تم سب کواللہ کے تقویٰ کی وصیت کرتا ہوں، اس کی اطاعت پر ابھارتا ہوں اور جواچھا ہے اس کوطلب کرتا ہوں۔ اما بعد، اے لوگو! میر ی بات سنو، میں شمصیں کھول کھول بیان کرتا ہوں، کیونکہ میں نہیں جانتا کہ شاید اس سال کے بعد میں اس جگہ پر نہ مل سکوں۔

ا ب لوگو! تمہارا خون اور تمہارا مال تم پر حرام ہیں، یہاں تک کہتم اپنے رب سے ملاقات کرو۔ ایسے ہی حرام ہیں جیسے تمہارا بی آن کا دن محترم ہے، تمہارا بیر مہینہ محترم ہے، تمہارا بیشہر محترم ہے۔ دیکھو کیا میں نے پہنچادیا؟ اے اللہ گواہ رہنا۔ جس کسی کے پاس بھی کوئی امانت ہوتو اسے اس کے مالک کولوٹاد ہے۔ جاہلیت کے زمانہ کے سودسب کا لعدم ہیں اور سب سے پہلے میں اپنے چچا عباس بن عبد المطلب کے سود کو کا لعدم کرتا ہوں اور جاہلیت کے خون معاف ہیں، میں سب سے پہلے عامر بن ربیعہ بن الحارث بن عبد المطلب کے خون کو معاف قرار دیتا ہوں۔ اور یقینا جاہلیت میں جواج تھے کام ہوتے تھے وہ بھی کا لعدم ہیں، سوائے خانۂ کعبہ کی دیکھ بھال اور جاہلیت کے خون کو معاف قرار دیتا ہوں۔ اور شہ عمد وہ جو کلڑی پتھر مارنے سے مرجائے اور اس میں سواد خانۂ کعبہ کی دیکھ بھال اور حاجیوں کو پانی پلانے کے قتل عد

''اے لوگو! شیطان اس سے تو مایوس ہو گیا ہے کہ تمہاری اس سرز مین میں اُس کی پوجا کی جائے ،لیکن اس کے علاوہ تمہارے چھوٹے کاموں میں اپنی اطاعت کیے جانے پر وہ راضی ہو گیا ہے۔سواس سے اپنے دین کے معاملہ میں ہوشیاررہو۔ اے لوگو! بیٹیک نسیء کفر میں بڑھائی گئی چیز ہے جس کے ذریعہ کافروں کو گمراہ کیا جاتا تھا کہ وہ ایک سال کو طلال کر لیتے اور ایک سال کو حرام کہ اس طرح اللہ کی حرام کی گئی گنتی کے مطابق ہوجا نمیں ، یوں حرام کو طلال کر ڈالیں۔ بلا شبہ آج زمانہ اپنی اصل حیثیت پر لوٹ آیا ہے، جس دن کہ اللہ تعالٰی نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا، لپذا اللہ کے نزدیک میں بوں حرام کو طلال کر ڈالیں۔ بلا شبہ آج زمانہ اپنی اصل حیثیت پر لوٹ آیا ہے، جس دن کہ اللہ تعالٰی نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا، لپذا اللہ کے نزدیک میں میں میں ہے جب اس نے آسانوں و زمین کو پیدا کیا، ان میں سے چار کو پیدا کیا، لپذا اللہ کے نزدیک مہینوں کی گنتی بارہ ہوگی، یہ اللہ کے قانون میں ہے جب اس نے آسانوں و زمین کو پیدا کیا، ان میں سے چار مہین میں ہے جب اس نے آسانوں و زمین کو پیدا کیا، ان میں سے چار مہین میں ہے جب اس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا، ان میں سے چار مہین میں ہے جب اس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا، ان میں سے چار مہین میں ہے جب اس نے آسانوں و زمین کو پیدا کیا، ان میں سے چار مہین میں ہے جب اس نے آسانوں و زمین کو پیدا کیا، ان میں سے چار مہین میں ہے جب ایں نے آسانوں و زمین کو پیدا کیا، ان میں ہے جب ای نے آسانوں و زمین کو پیدا کیا، ان میں سے چار مہین میں ہے ختر م ہیں۔ تین میں پر ہو بی اور ایک اکیلا۔ ذوالقعدہ، ذوالحیہ ، محرم اور رجب جو جمادی (الثانی) اور شعبان کے درمیان پڑتا ہے۔ بتاؤ کیا میں نے پہنچادیا ؟ اے اللہ تو گواہ رہنا۔

ا ب لوگو! یقینا تمہاری عورتوں کا تمہارے او پر حق ہے اور تمہارے لیے ان پر حق ہے۔ تمہارے لیے ان پر بیر حق ہے کہ دہ تمہارے بستر وں کوغیروں سے نہ روندوا عیں اور تمہارے گھر میں کسی ایسے شخص کو بلا اجازت داخل نہ کریں جسے تم پیند نہ کرتے ہو۔ اور کسی کھلی برائی کا ارتکاب نہ کریں۔ اگر دہ کرتی ہیں تو اللہ نے تم کو اجازت دی ہے کہ ان کو بستر وں میں تنہا چھوڑ دو اور ان کی ہلکی چھکی پٹائی کر دو۔ پس اگر دہ باز آجا عیں اور تمہاری اطاعت کریں تو تمہارے او پر ان کی روزی روٹی اور معروف کے مطابق کپڑے پہنا نا ہے۔ عورتیں تمہارے پاس گو یا قدیری ہیں، دہ اپنے لیے کسی چیز کا حق نہیں رکھتیں۔ ان کو تم نے اللہ کی امانت کے بطور لیا ہے اور ان کی شرم گا ہیں تم نے حل کر لیں ہیں، اللہ کے کلمہ میں دہ اپنے لیے کسی چیز کا حق نہیں رکھتیں۔ ان کو تم نے اللہ کی امانت کے بطور لیا ہے اور ان کی شرم گا ہیں تم نے حل ل کر لیں ہیں، اللہ کے کلمہ کے ذریعہ لہذا عورتوں کے بارے میں اللہ کا تقو کی اختیار کر واور ان کے بارے میں میری خیر کی وصیت کو قبول کرو۔ کیا میں نے پہنچا دیا اللہ گواہ رہنا۔ ال کو ای میں مون آپس میں بھائی ہوا کی ہوا کی ہوں این کے اور این کی مسلمان ہوں کی میں تم اور کر ال ہوں ہیں میں اللہ کر لیں ہیں، اللہ کے کلمہ سے دو رضا مند ہو۔ تو تم مون آپس میں بھائی ہوا کی ہیں۔ کسی مسلمان کے لیے اس کے مسلمان بھائی کے مال میں سے دہی حدی سے دو رضا مند ہو۔ تو تم میرے بعد گفرا ختیار نہ کر لینا کہ ایک دوسرے کی گر دنیں مار نے لگو، میں تمہارے لیے کتاب اللہ اور سول کی سن

اے لوگو! تمہارا رب ایک ہے اور تمہارے باپ بھی ایک ہیں۔تم سب آ دم کی اولا د ہواور آ دم مٹی سے بنے تھے۔تم میں اللہ ک نز دیک سب سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو سب سے زیادہ متق ہو۔ بلا شبہ اللہ علیم وخبیر ہے۔کسی عربی کو کسی مجمی پر کوئی برتری نہیں ، سوائے تقویٰ کے ذریعہ، بتاؤ کیا میں نے پہنچا دیا؟ اے اللہ! تو گواہ رہنا۔لوگوں نے کہا: ہاں آپ سلی ٹی پی پڑی دیا تو آپ سلی ٹی پر نے فرمایا تو جو یہاں موجود ہے وہ غیر موجود کو پہنچا دے۔'

8.4.2 حضرت عمر بن الخطاب رضي اللدعنه

عہد اسلامی کے دوسرے بڑے خطیب خلیفہ ثانی حضرت عمر الفاروق رضی اللہ عنہ ہیں۔وہ کمہ کے تاجروں میں تصے اور اپنے قبیلہ کے اشراف میں گنے جاتے تصح اور قریش کے ان لوگوں میں سے ایک تصح جن کولکھنا پڑھنا آتا تھا۔ عرب میں ان کی دلیری، بے باکی اور اولوالعزی کی شہرت تھی۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی تھی کہ ابوجہل اور عمر دونوں میں سے کسی ایک کے دل کواسلام کے لیے کھول دے اور اسلام کی تقویت کا سامان کردے۔ چنا نچہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اسلام قبول کیا، جس کا قصہ شہور ہے۔ اسلام لاکر سب سے پہلے وہ حضور اکر مصلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں کو لے کر کھیہ پہنچ، وہاں بہا نگ دہل اپنے اسلام کا اعلان کیا، تبھی بار گاون جو تے ان کی دلوق کا خطاب ملا۔ اسلام میں حضرت ابو بکر کے بعد انہیں کا رتبہ ہے۔ وہ عشرہ میں شامل ہیں اور ان کی ایک صاحب زادی حضرت سیدہ حفصہ امہات المؤمنین میں سے ہیں۔خلیفہ اوّل ابوبکر صدیق کے بعد انہیں کو دوسرا خلیفہ منتخب کیا گیا۔ان کے زمانہ میں ایران ، شام ،مصر وعراق کی فتوحات کی پہلیل ہوئی جس کی ابتدا عہد ابوبکر میں ہوئی تھی۔انہوں نے نہایت حکمت و تد بر اور غایت درجہ کی فراست وفقہی بصیرت کے ساتھ بارہ سال تک لاکھوں کلومیٹر کے رقبہ پر حکومت کی۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو شعر نہمی کا ذوق عطا ہوا تھا۔ ان کی خطابت میں ہیت وجلال اور شفقت و عدل کے عناصر جمع ہیں۔ ایک موعظت پر یہاں اکتفا کی جاتی ہے:

إن الله سبحانه و بحمده قد استو جب عليكم الشكر, و اتخذ عليكم الحجيج فيما آتاكم من كر امة الآخرة و الدنيا من غير مسألة منكم له, و لا رغبة منكم فيه إليه؛ فخلقكم تبارك و تعالىٰ و لم تكونو اشيئًا, لنفسه و عبادته, و كان قادرًا أن يحعلكم أدنى خلقه عليه؛ فجعل لكم عامة خلقه, و لم يجعلكم لشيء غيره, و سخر لكم ما في السموات و ما في الأرض, و أسبغ عليكم نعمه ظاهر ة و باطنة, و حملكم في البر و البحر, و رزقكم من الطيبات لعلكم تشكرون, ثم جعل لكم سمعًا و بصرًا, و من نعم الله عليكم نعم عم بها بني آدم, و منها نعم اختص بها أهل دينكم, ثم صارت تلك النعم خواصها و عوامها في دولتكم و زمانكم و طبقتكم, و ليس من تلك النعم نعمة و ملت إلى امرء خاصة إلا لو قسم ما و صل إليه منها بين الناس كلهم أتعبهم شكرها, و فد حهم حقها إلا بعون الله مع الإيمان بالله ورسو له, فأنتم مستخلفون في الأرض, قاهرون لأهلها, قد نصر الله دينكم و الله مواتو حالعام في كل بلد\_\_\_ فنسأل الله الذي لا إله هو الذي ابلاناهذا أن يرز قنا العمل بطاعته و المسار عقاله.

ترجمه

<sup>دو</sup> بلاشبہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے او پرشکر واجب کیا ہے، تمہارے خلاف دنیا وآخرت کی اس عزت کو دلیل بنادیا ہے جو اُس نے تم کو این طائل کی عطا کردی ہے، جس سے تم برغبت بھی نہیں ہوتم کچھ نہ تصوّل اللہ نے تم کو این لیے اور اپنی عبادت کے لیے پیدا فرما یا اور آسانوں وزین میں جو کچھ ہے اس کو تمہارے لیے متحر کردیا۔ تمہارے او پر اپنی ظاہری و باطنی ہر نعمت تمام کردی۔ تسمیں بحر و بر میں اٹھایا۔ تسمیں طیبات سے رزق دیا تا کہ تم شکر گزار ہو۔ پھر تمہارے لیے متخر کردیا۔ تمہارے او پر اپنی ظاہری و باطنی ہر نعمت تمام کردی۔ تسمیں بحر و بر میں اٹھایا۔ تسمیں طیبات سے رزق دیا تا کہ تم شکر گزار ہو۔ پھر تمہارے لیے متحر کردیا۔ تمہارے او پر اپنی ظاہری و باطنی پر پھی تمہاری مملکت، زماند او طبقہ میں سارے ہی بنی آدم شریک طیبات سے رزق دیا تا کہ تم شکر گزار ہو۔ پھر تمہارے لیے آنکھ اور کان بنائے۔ اللہ کی تم پر پچھ تعین وہ ہیں جن میں سارے ہی بنی آدم شریک عیبات سے رزق دیا تا کہ تم شکر گزار ہو۔ پھر تمہارے لیے آنکھ اور کان بنائے۔ اللہ کی تم پر پچھ تعین وہ ہیں جن میں سارے ہی بنی آدم شریک عین اور پچھ تعین تمہارے دین و اول کے ساتھ خاص کردی ہیں۔ پھر بی خاص و عام تعین تمہاری مملکت، زماند اور طبقہ میں ہوگئی ہیں۔ ان میں سے کو کی نہیں جو کی ایک آدمی کے ساتھ خاص کردی ہیں۔ پھر بی خاص و عام تعین تم تم ہوں کی میں بانٹ دے کہ اُس کے شکر سے درماندہ رہ ہے ایک نہیں جو کی ایک آدمی کی ساتھ خاص ہواور وہ اُسے تمام انسانوں میں بانٹ دے کہ تمارے دین میں خلیفہ بنایا ہے، تم اور اللہ کی مدد کے بغیر ایک کاحق ادا نہ کر سکیں۔ ایک ناللہ و بالرسول سے بڑی کو کی نعمت نہیں۔ تم کو اللہ نے زمین میں خلیفہ بنایا ہے، تم اور اللہ کی مدد کے بغیر ایک کاحق ادا نہ کر سکیں۔ ایک نا لہ و بالرسول سے بڑی کو کی نعمت نہیں۔ تم کو اللہ نے زمین میں خلیفہ بنایا ہے، تم اور کو کی کی واللہ کی مدی کے ہم کی بند و میں ہو ہو کی خور ہو کی نہ تر کی میں کی خلیفہ بنایا ہے، تم اور کو مطربی بنانے و الے ہو۔ اللہ نے تم ہمارے دی کی مدد کی ہر شری ہو کی فتر حالی ہیں۔ تو ہم اللہ تو الی کی میں ہو تم پی ہو ہو تھا کی ہو ہو تو بالی ہو ہو ہو تھا ہی ہو ہو تھا ہی ہو ہو ہو تھا ہی ہو ہو تھا ہو ہو ہو ہو ہو تھا ہو ہو تھا ہو تھا ہو ہو تھا ہو ہو

فاتح خیبر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے کا شانۂ نبوت میں پر ورش پائی۔ وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چچازاد بھائی بھی تھے، جن کی پر ورش کی ذمہ داری آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وقت سے لے لیتھی جب وہ ایک کمسن بچہ تھے۔حضرت علی رضی اللہ عنہ سابقون اوّلون میں سے ہیں کہ وہ پچوں میں سب سے پہلے اسلام لائے تھے دھنرت علی کو بوقت ہجرت آپ سل الی تی کہ ستر پر سونے کا شرف حاصل ہوا۔ بعد میں آپ سل الی تی کہ کان ۔ صحابہ کرام میں ان سے بڑھ کر کوئی فضیح و بلیخ ، صائب الرائے اور حکیم نہ تھا۔ ان کے خطبے زیادہ تر البیان و التبدیدن، بلاغت کی کان ۔ صحابہ کرام میں ان سے بڑھ کر کوئی فضیح و بلیخ ، صائب الرائے اور حکیم نہ تھا۔ ان کے خطبے زیادہ تر البیان و التبدیدن، عیون الأ خبار اور طبر ی میں نقل کیے گئے ہیں۔ جہاں تک نہ ج البلاغة کی بات ہے جو ان کے سی تحلیوں ، مواعظ ، تقریروں، بیانات اور اقوال کا مجموعہ ہے، جس کو ابن ابی الحدید نے تر تیب دیا تھا تو اس کے بارے میں ڈاکٹر شوتی ضیف کی رائے سے کہ اس کا بڑا حصہ غیر مستند اور گر ھا ہوا ہے، جس کو ابن ابی الحدید نے تر تیب دیا تھا تو اس کے بارے میں ڈاکٹر شوتی ضیف کی رائے سے کہ اس کا بڑا حصہ خطبہ ہم یہاں پیش کرتے ہیں:

"إن الجهاد باب من أبواب الجنة, فمن تركه رغبةً عنه البسه الله ثوب الذلّ وشمله البلاء, ولزمه الصغار, وسيم الخصف ومنع النصف ألا وإنى قد دعو تكم إلى قتال هؤلاء القوم ليلاً ونهاراً وسراً وإعلاناً وقلت لكم: اغز وهم قبل أن يغز وكم, فوالله ما غزى قوم قط في عقر دارهم إلا ذلوا, فتو اكلتم و تخاذلتم, و ثقل عليكم قولى, و اتخذتموه و رائكم ظهريا, حتى شنت عليكم الغارات ... فيا عجبا من جدهؤ لاء القوم في باطلهم و فشلكم عن حقكم ... حتى صرتم هدفاً يرمى و فيئا ينتهب, يغار عليكم ولا تغيرون و تغزون و لاتغزون, قد ملاً تم صدري غيظ ، و جرعتموني الموت انفاساً و افسدتم علي رائي بالعصيان و الخذلان."

یقینا جہاد جنت کے دروازوں میں سے ایک دروازہ ہے، جو شخص جہاد کو برغبتی سے چھوڑ دے اللہ اس کوذلت کا لباس پہنائے گا، اس پر بلا ئیں آئیں گی اور اسے چھوٹا بن کر رہنا ہوگا، اسے ذلت کا مزہ چکھنا ہوگا اور اس کے ساتھ نا انصافی ہوگی۔ یا در کھو میں نے تم کو ان لوگوں سے قتل کے لیے دن رات، چیکے سے اور پکار پکار کر بلایا۔ میں نے تم سے کہا کہ اس سے پہلے کہ وہ تم پر تملہ کریں تم ان پر تملہ آور ہو، خدا کی قسم کسی قوم پر اس کے اپنے گھر میں تملہ نہیں کیا جاتا گھر وہ ذلیل ہوجاتی ہے۔ تم نے ٹال مٹول کی، جسے چھوڑ دیا، میری بات تم پر بھار کی ہوگی، تم ک میری باتوں کو پس پشت ڈال دیا، یہاں تک کہ تم پر حملہ ہونے لگے۔ جسے تعجب ہے کہ بیلوگ باطل پر ہیں، پھر بھی کوشش کرر ہے ہیں اور تم حق پر ہوتے ہوئے بھی ناکام ہو۔۔۔ نوبت بایں جارسید کہ اب تم پر نشانہ لگایا جارہا ہے، تم نے میرے سینے کو خصہ کی آگھر جس بھر موت کے کڑو ہے گھونٹ پلا نے ہیں اور میری نافر مانی اور سرکش کر کے میری رائے کو کنٹیو ڈکر دیا ہے۔ 8.4.4

سحبان بن زفر بن زیاد، بنور بیعہ کے خاندان سے تعلق رکھتے ہیں۔ بیر حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے درباری تھے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ ان کی بڑی قدر افزائی کرتے تھے۔ سحبان غیر سیاسی اورغیر جماعتی مقرر تھے۔ وہ نہایت برجستہ گوتھے، مگران کی خطابت کے موضوع وعظ ونصیحت تک محدود تھے۔ دوسرے ان کے خطبے بڑے طویل اور یک موضوعی ہوتے تھے جس کی وجہ سے راویانِ ادب نے ان کے خطبات کو مخفوظ نہیں رکھا۔ خلافت معاویہ ہی میں سنہ ۵۴ ہو میں ان کی وفات ہوئی۔ یہ ان تقریر برکرتے وقت اپنا عصا ضرور استعال کرتے تھے۔ اُخسیں اپنی خطابت پر ناز تھا اور حضرت معاویہ نے اُنھیں اخطب العرب قرار دیا تھا۔ وہ نہایت روانی سے ایک ہی موضوع پر تقریر کرتے چلے جاتے تھے۔احم<sup>ح</sup>سن زیات نے اپنی کتاب قاریہ خالاً دب المعر ب<sub>سی</sub> میں ان کا ایک مختصر خطب<sup>ن</sup>قل کیا ہے، جس کا اردوتر جمہ پیش کیا جارہا ہے:

''لوگو! دنیا آخرت تک پینچنے کا ذریعہ ہے اور آخرت ہمیشہ رہنے کی جگہ۔ اے لوگو! اپنی گزرگاہ سے دائمی اقامت گاہ کے لیے سامان لےلواور جس پرتمہارے بھید آ شکارا ہیں اُس کے سامنے اپنے پردے چاک نہ کرو۔ اپنے جسموں کے نگلنے سے پہلے دنیا سے اپنے دلوں کو نکال لو،تم اس دنیا میں جیتے ہولیکن دوسری جگہ رہنے کے لیے پیدا کیے گئے ہو۔ جب آ دمی مرتا ہے تو لوگ کہتے ہیں'' کیا چھوڑا؟ اور فر شتے کہتے ہیں کیالایا؟ لہٰذا کچھاپنے لیے پیشگی روانہ کرواور سب یہاں نہ چھوڑ جاؤ کہ وہ تمہارے لیے وبال نہ بن جائے۔''

8.4.5 زياد بن ابيه

زیادہ بن ابید اپنی خطابت ، انتظامی صلاحیتوں ، بیوروکر لی کے جو ہر اور طلاقت لسانی میں ایک بے نظیر انسان تھے۔ بعض روا یتوں کے مطابق ان کے والد عبد نامی غلام اور سمید نامی لونڈی تھی۔ جبکہ بعض روایات ان کا نسب حضرت ابوسفیان سے جوڑتی ہیں ، ای وجہ سے مؤرخوں میں وہ زیاد بن ابید کے نام سے معروف ہوئے۔ حضرت عمر اور حضرت علی رضی اللہ عنہما نے اُنہیں بڑے بڑے انتظامی و مالی عبدوں پر ما مور بھی میں وہ زیاد بن ابید کے نام سے معروف ہوئے۔ حضرت عمر اور حضرت علی رضی اللہ عنہما نے اُنہیں بڑے بڑے انتظامی و مالی عبدوں پر مامور بھی میں وہ زیاد بن ابید کے نام سے معروف ہوئے۔ حضرت عمر اور حضرت علی رضی اللہ عنہما نے اُنہیں بڑے بڑے انتظامی و مالی عبدوں پر ما مور بھی کرد یا تھا کہ کہیں لوگ فتنہ ہی میں نہ پڑ جائیں۔ حضرت عمر و بن کی کیا، لیکن بہت زیادہ صلاحیتوں کی بنا پر عمر ڈ نے اس خوف سے اسے معزول بھی کرد یا تھا کہ کہیں لوگ فتنہ ہی میں نہ پڑ جائیں۔ حضرت عمر و بن العاص نے ایک بار ان کی تقریر من کر کہا: ''سیجان اللہ ، کیا کہنے ہیں اس نو جوان کے ، اگر اس کا باپ قریش سے ہوتا تو سارے عرب کا قائد بن چھا انتظام کیا، فضا کو ساز گار بنایا، سیاسی استخلاص اللہ ، کیا کہنے ہیں اس نو جوان کے ، اگر اس کا باپ قریش سے ہوتا تو سارے عرب کا قائد بن اچھا انتظام کیا، فضا کو ساز گار بنایا، سیاسی استخلام پیدا کرد یا اور دونوں جگہوں کا گورز مقرر کرد یا۔ انہوں نے دونوں جگہوں کا وفاد ار ہے۔ ان کی شہادت کے دمانہ میں انھوں نے زیاد کو کو فنہ و جب دونوں جا ہوں کا گورز مقرر کرد یا۔ انہوں نے دونوں جا ہوں کا وفاد ار ہے۔ ان کی شہادت کے بعد حضرت امیر معاومیہ جو پہلے سے ہی اپنے کیمپ میں لانے اور اپنا ہم نوا بنانے کے لیے کوشاں سے ، اپن

نمونہ: زیاد بن ابیجتی زیادہ کمی تقریر کرتے ان کی تقریر کی فصاحت و بلاغت اورزور بیان بڑھتا چلا جاتا تھا۔امام شعبی نے بھی ان کی طول خطابت کی تعریف کی ۔ان کی تقریروں سے خطبہ بتراء کیتنی بغیر حمد وثنا کا خطبہ مشہور ہے۔

<sup>22</sup> اما بعد! جاہلیت خالص، اندھی گمراہی اور آگ میں لے جانے والی سرکشیے جس میں تمہارے نادان اور دانش مند سب پڑے ہوئے ہیں، وہ چیزیں ہیں جن سے چھوٹے تباہ ہوجاتے ہیں اور بڑے نیچ کرنہیں نطلتے معلوم ہوتا ہے کہ تم نے کتاب اللہ کونہیں پڑھا اور اللہ نے اطاعت شعار بندوں کے لیے جواجر وثواب اور نافر مانوں کے لیے جوسخت عذاب ہمیشہ ہمیش کی زندگی میں رکھا ہے، وہ نہیں سنا تم میں سے ہر ایک کی آنکھ دنیا پر گھی ہوئی ہے۔ تمہارے کا نوں میں خواہشات کی صدائیں گونے رہی ہیں اور تم فانی حیات کو ابدی زندگی پر ترجیح و حرب ہو۔ تم یہ بھولے ہوئے ہو کہ تم نہ کر دور پر ظلم روار کھ کر ون میں خواہشات کی صدائیں گونے رہی ہیں اور تم فانی حیات کو ابدی زندگی پر ترجیح و حد ہو۔ تم یہ بھولے ہوئے ہو کہ تم نے کمزور پر ظلم روار کھ کر دن دہاڑے کمز ورلٹی ہوئی اور دکھیاری عورت کو جی یار و مددگار چھوڑ کر – حالانکہ دشمن کشر اور متحد ہیں – اسلام میں ایک ایسی بری مثال قائم کی ہے جس کی نظیر تم سے پہلے کبھی نہیں مل سکتی ۔ کیا تم میں رول تو دو الے نہیں جو سرکشوں کو راتوں میں شب خون مارنے اور لوٹ مارکر نے سے روکیں ؟ تم نے رشتہ داری کا پاس رکھا اور دیا ہے۔ بغیر کسی معقول توجہی برتا ہے گویا اُسے نہ عاقبت کا خوف ہے نہ قیامت کی امید۔ تم عقل والے نہیں، تم بے وقوفوں کی پیروی کرتے ہو۔ تم نے ان کو ڈھیل دے کراس قدر دلیر کردیا ہے کہ وہ اسلامی قوانین کی خلاف ورزی کرنے لگے ہیں اور انھوں نے تمہاری آڑلے کر بد معاشی کے اڈے بنالیے ہیں۔ مجھ پراس وقت تک کھانا پینا حرام ہے جب تک میں ان اڈوں کو منہدم نہ کردوں یا جلانہ ڈالوں (الخ)۔' 8.4.6 حجاج بن یوسف ثقفی

تجاج بن یوسف ثقفی ا ۳ ہو میں پیدا ہوئے۔طائف میں تعلیم حاصل کی یجیپن سے زیرک دو ہین تھے۔خلیفہ عبدالملک بن مروان نے حجاج کی صلاحیتیں دیکھ کر اُنہیں اپنی فوج میں افسر مقرر کردیا۔ انہوں نے فوج میں نظم وضبط پیدا کیا۔ حضرت عبداللہ بن زبیر سے لڑنے کے لیے تھی حجاج کی صلاحیتیں دیکھ کر اُنہیں اپنی فوج میں افسر مقرر کردیا۔ انہوں نے فوج میں نظم وضبط پیدا کیا۔ حضرت عبداللہ بن زبیر سے لڑنے کے لیے تھی حجاج کیا۔ اس مہم میں اُنہیں کا میابی ملی اور حضرت عبداللہ بن زبیر کے ساتھ کھوڑ گئے اور حضرت عبداللہ بن زبیر سے لڑنے کے لیے تھی حجاج کیا۔ اس مہم میں اُنہیں کا میابی ملی اور حضرت عبداللہ بن زبیر کے ساتھ کی کر اُنہیں اپنی فوج میں افسر مقرر کردیا۔ انہوں نے فوج میں نظم وضبط پیدا کیا۔ حضرت عبداللہ بن زبیر کے ساتھ کی کہ کہ چھوڑ گئے اور حضرت میں انہیں کا میابی میں اُنہیں کا میابی ملی اور حضرت عبداللہ بن زبیر کے ساتھی ان کا ساتھ حکھوڑ گئے اور حضرت اس زبیر شہید ہو گئے۔ ملہ میں زبیر یوں کی حکومت ختم کرنے کے بعد حجاج کو عراق کا گور زم ترر کیا گیا۔ حجاج خلافت بنی امیہ کا بہت بڑا خدمت این زبیر شہید ہو گئے۔ ملہ میں زبیر یوں کی حکومت ختم کرنے کے بعد حجاج کو عراق کا گور زم تر کر کیا گیا۔ حجاج خلافت بنی امیہ کا بن مران دیا۔ این زبیر شہید ہو گئے۔ ملہ میں زبیر یوں کی حکومت ختم کرنے کے بعد حجاج کو عراق کا گور زم تر کیا گیا۔ حجاج خلافت بن امیہ کی خلاف جن کی تو خلاف ت بنی امیہ کا میں ڈالا دیا۔ گار خلی میں زبی خلی میں بہت سے علما، فقہا، تابعین (جو بنی امیہ کی خلاف خص) کو قبل کروایا اور ہز اروں کو حیل میں ڈالا دیا۔ گار خلی حکم کی تو خلی لی پر نقطے لگوانا تھا اور دوسرا بڑا کارنامہ محمد بن قاسم کو سندھ فتح کرنے کے لیے بھیجنا تھا۔ وہ میں بہ عام واسط حجاج کی خلی کی کی تو کی کر نے کے لیے بھیجنا تھا۔ وہ میں بہ حلی میں میں خلی میں کی کر نے کے نو کی حکم میں خلی کر میں خلی میں ڈالا دیا۔ اُن کا ایک کارنامہ قبل کیا۔ اُن کا ایک کی نے تو کی میں بہ میں اُن کا میں میں میں میں میں میں میں کر نے کے لیے بھیجنا تھا۔ وہ میں بہ میں میں میں می نے انتقال کیا۔

خطبہ کانمونہ: حجاج بن یوسف کامشہور خطبہ وہ ہے جب عراق کی امارت ملنے کے بعد وہ کوفہ پنچ تھے۔اُنہوں نے سر پر عمامہ باندھ رکھا تھا اور چہرہ اس میں چھپالیا تھا۔ وہ گلے میں تلوار اور شانہ پر کمان لٹکا کر مسجد میں داخل ہوئے ۔منبر پر چڑھ کرتھوڑی دیر خاموش رہے۔فتنہ باز کوفیوں میں چہ میگو ئیاں شروع ہوئیں۔ایک شخص عمیر بن ضابی نے اُنہیں پتھر مارنے کا ارادہ تک کرلیا۔تمام لوگوں کی نگاہیں اپنی طرف اٹھتی دیکھ کر حجاج نے اپنے چہرے سے عمامہ ہٹایا اور بیشعر پڑھا:

انا ابن الجلا طلاع الثنايا

متى اضع العمامة تعرفوني

''میں مشہور اور تجربہ کارشخص ہوں، جب اپنا عمامہ اتاردوں گا توتم مجھے پہچان لوگے۔''اس کے بعد گرم اور دہمتی ہوئی تقریر کی جس نے اہل کوفہ کوسرا سیمہ کر کے رکھ دیا۔انہوں نے اپنی تقریر میں کہا:

''اے کو فیو! میں دیکھ رہا ہوں کہ سروں کی کھیتی پک کر تیار ہوگئی ہے اور اب اس کے کاٹنے کا وقت آگیا ہے۔ میں اُسے کاٹنے کے لیے آیا ہوں۔ مجھے مما موں اور داڑھیوں میں خون لگا ہوا نظر آ رہا ہے۔

اے مراقیو! مجھے کسی چیز سے خوف زدہ نہیں کیا جاسکتا، نہ مجھ پر زوریا دباؤ ڈالا جاسکتا ہے۔ میں بہت جانچ پڑتال کے بعد ہوشیار ولائق ثابت ہوا ہوں اور بڑے تجربہ کے بعد ڈھونڈ کرمنتخب کیا گیا ہوں۔ امیر المؤمنین نے اپنے ترکش کے تمام تیر نکالے، پھران کی لکڑیوں کو جانچا اور مجھے سب سے زیادہ تلخ اور مضبوط لکڑی کا تیر پا کرتمہارے او پر مسلط کردیا، کیونکہ تم فتنوں میں پیش پیش ہوا ور گراہیوں میں پڑے رہتے ہو۔ بخدا میں شخصیں اس طرح گھری میں باندھ دوں گا جس طرح ببول کی لکڑی کا گھھا باندھا جاتا ہے اور اس طرح بر دوں سے ماروں گا جس طرح پرائے اونٹوں کو مارا جاتا ہے۔ تمہاری مثال ان بستی والوں کی ہے جن کو ہر جگہ سے امن واطمینان کے ساتھ رزق ملتا تھا، لیکن انھوں نے خدا کے انعامات واحسانات کی قدر نہ کی تو اللہ نے ان کے اعمال کی سز امیں اُنھیں بھوک اورخوف میں مبتلا کردیا۔ بخدا میں جو کچھ کہوں گا پورا کروں گا،جس کا ارادہ کرلوں گا اُسے پورا کرکے چھوڑوں گا اور جو کروں گا وہ ٹھیک اور مناسب کروں گا۔ امیر المؤمنین نے مجھے حکم دیا ہے کہ تمہمارے وظیفےتم کو دے دوں اورتم کو تمہمارے دشمنوں سے لڑائی کے لیے مہلب بن ابی صفرہ کی قیادت میں بھیج دوں۔خدا کی قسم جس کو میں وظیفہ وصول کرنے کے تین دن بعد گھر میں بیٹھا پاؤں گا اُس کی گردن اڑا دوں گا۔' 8.4.7 خواجہ حسن بھیری

اس زمانہ میں دینی وعظ ولفیحت اور زہد وورع پر ابھارنے والی خطابت بھی سامنے آئی۔لوگوں نے درسِ قر آن دینا اور فقص و مواعظ کہنے شروع کیے۔اس قشم کی خطابت میں سب سے اہم نام حسن بھر کی کا ہے۔ حسن بھر کی ۲ ہجر کی میں مدینہ میں پیدا ہوئے۔ان کے والد یہار تھے جو انصار کے مولی تھے اور ان کی ماں خیرۃ حضرت ام سلمہ ام المؤمنین کی مولاۃ تھیں۔ حسن اپنی والدہ کے ساتھ ام وال کے والد پاس آیا جایا کرتے اور اس طرح نور نبوت سے کسب فیض کرتے۔ حضرت معاو میرضی اللہ عنہ کے عہد خلافت میں وہ جہاد پر بھی نظی، پھر دس سال تک کسی خراسانی والی کے پاس منشی کا کام کرتے رہے۔ اس کے بعدوہ واپس آ کر بھرہ میں سکونت اختیار کرتے ہیں اور دینی درس و تدریس اور وعظ ولفیحت کے لیے اپنے آپ کو وقف کرد ہے ہیں۔ ما اہم کی کی وفات ہوئی۔

حسن بصری بڑے زاہد داعظ اور اوّلین متکلمین میں شامل ہیں۔ان کی واعظانہ خطابت کامخصرنمونہ ذیل میں دیا جارہا ہے:

"رحمالله أمرأ كسب طيباً، وانفق كسبا، وقدّم فضلاً، ووجه هذه الفضول حيث وجهها الله و وضعها حيث أمر الله، فان من كانت قبلكم كانو ايأ خذون من الدنيا بلاغهم ويؤثر ون بالفضل\_ ألا إن هذا الموت قد أخر بالدنيا ففضحها، فلاو الله ما وجد ذولب فيها فرحاً، فإياكم وهذه السبل المتفرقة التي جماعها الضلالة و ميعادها النار، أدركت من صدر هذه الأمة قوماً كانو ااذا أجنهم الليل فقيام على أطرافهم يفتر شون و جوههم، تجري دموعهم على خدو دهم، يناجون مو لاهم في فكاك رقابهم\_\_\_يان آدم إن كان لا يغنيك ما يكفيك فليس هاهنا منشيء يغنيك وإن كان يغنيك ما يكفيك فالقليل من الدنيا يغنيك.

''اللہ ایسے شخص پر رحم کرے جس نے حلال کمایا اور اپنی کمائی سے خربی کیا اور فاضل مال کو اللہ کی راہ میں خربی کر دیا اور وہاں رکھ دیا جہاں اللہ نے رکھنے کا حکم فرمایا ہے۔تم سے پہلے جولوگ تھے وہ دنیا سے قدرے حصہ لیتے اور فاضل مال کو دوسروں کو صدقہ میں دے دیتے۔ آگاہ رہو کہ اس موت نے دنیا کو نقصان پہنچایا اور اس کو ذلیل ورسوا کر دیا۔ پس خدا کی قشم کسی عقل مند کو اس سے کبھی تمام متفرق راستوں سے بچو جن کا سرمایہ صلالت اور جن کا انجام آگے ہے۔ اس امت کے پہلے حصہ میں میں نے ان لوگوں کو پایا تھا کہ جب رات آجاتی تو وہ اپنے قدموں پر (نماز) کے لیے کھڑے ہوجاتے، ان کے چہرے زمین میں بچھ جاتے، ان کے آن لوگوں کو پایا تھا کہ جب اپنے مولی سے سرگوشیاں کرتے کہ ان کی گردنوں کو دنیا کی غلامی سے آزاد کردے۔۔۔۔اے ابن آدم! اگروہ چیز جو تعصیں کھا یت کرتی ہے تعمیں بے نیاز نہ کرے تو دنیا میں کوئی ایسی چیز نہیں ہے جو تھیں بے نیاز کردے اور اگر جو تعمیں کھیں بین نے ان کو کی کی جسے میں کا قلیل حصہ بھی تعمیں کانی ہوجائے کا میں کو تعالی کی خلامی سے آزاد کردے۔۔۔۔اے ابن آدم! اگروہ کو پایا تھا کہ جب

## 8.5 اكتسابي نتائج

شاعری کی طرح فن خطابت کا تانابانا بھی خیالات وافکاراور فصاحت و بلاغت ہیں۔ بیآ زادی و شجاعت، ہمت واولوالعزمی کے اظہار کا ایک ذریعہ ہے۔لوگوں کو اپنا ہم خیال بنانے، دلاکل سے (مخالف کو) خاموش کرنے اور اہم کا موں پر ابھارنے اور اکسانے کا بیا یک کارگر حربہ ہے۔ عرب میں خطابت اور خطیب کی بہت اہمیت تھی جس طرح شاعر قبیلہ کی ناک ہوتا تھا اسی طرح وہ خطیب پر بھی فنخ کرتے تھے۔خطیب اپنی تقریر میں دل نشیں اسلوب، سحر بیانی، سلیس و رواں الفاظ، صاف صاف با تیں، چھوٹے چھوٹے ہم وزن جملے، سبحہ و مقتق الامثال اور کہاوتیں استعال کرتے تھے اور مخاطب کو اپنا مضمون ذہن نشین کرنے کے لیے تقریروں میں اختصار مدنظر رکھتے تھے۔ دستور یہ تھا کہ خطیب او نجی جگہ کھڑا ہوتا یا سواری پر بیٹھ کر تقریر کر تا تھا، حاف صاف با تیں، چھوٹے چھوٹے ہم وزن جملے، سبح و مقتق خطیب او نجی جگہ کھڑا ہوتا یا سواری پر بیٹھ کر تقریر کر تا تھا، اثنا نے تقریر ہا تھ ہلا تا تھا، مناسب اشاروں سے مفہوم کو واضح کرتا تھا اور ہا تھ میں حصا، نیزہ یا تلوار لے لیتا تھا۔ نبی اکر صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی ہا تھ میں موسا لے کر جمعہ میں اختصار مدنظر رکھتے تھے۔ دستور بی تھا کہ خطیب او نجی جگھ کھڑا ہوتا یا سواری پر بیٹھ کر تقریر کر تاتھا، اثنا نے تقریر ہا تھ ہلا تا تھا، مناسب اشاروں سے مفہوم کو واضح کرتا تھا اور ہاتھ میں عصا، نیزہ یا تلوار لے لیتا تھا۔ نبی اکر صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی ہا تھ میں عصالے کر جمعہ میں تقریر کرنا منقول ہوا ہے۔

الوداع حدیث وسیرت کی کتابوں میں روایت کیے گئے اور بڑے مؤثر ہیں۔خطبہ <sup>ر</sup>جۃ الوداع میں آپ سلینٹا پیرتم نے فرمایا: بید

''اے اللہ کے بندو! میں تم سب کو اللہ کے تقویٰ کی وصیت کرتا ہوں ، اس کی اطاعت پر ابھارتا ہوں اور جو اچھا ہے اس کو طلب کرتا ہوں۔ اما بعد ، اے لوگو! میری بات سنو، میں شخصیں کھول کھول بیان کرتا ہوں ، کیونکہ میں نہیں جانتا کہ شاید اس سال کے بعد میں اس جگہ پر نہ مل سکوں ۔

ا ب لوگو! تمہار ب خون اور تمہار ب مال تم پر حرام ہیں، یہاں تک کہ تم اپنے رب سے ملاقات کرو۔ ایسے ہی حرام ہے جیسے تمہارا یہ آخ کا دن محترم ہے، تمہارا یہ مہینہ محترم ہے، تمہارا یہ شہر محترم ہے۔ دیکھو کیا میں نے پہنچا دیا؟ اے اللہ گواہ رہنا۔ اے لوگو! تمہارا رب ایک ہے اور تمہارے باپ بھی ایک ہیں۔ تم سب آ دم کی اولا دہوا ور آ دم مٹی سے بنے تھے۔ تم میں اللہ کے زدیک سب سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو سب سے زیادہ متق ہو۔ بلا شبہ اللہ علیم و خبیر ہے۔ کسی عربی کو کسی عجمی پر کوئی برتری نہیں، سوائے تقوی کے ذریعہ، بتاؤ کیا میں نے پہنچا دیا؟ تو گواہ رہنا۔ لوگوں نے کہا: ہاں آب سائٹ الیہ ہے کہ چا دیا تو آب سائٹ الیہ ہے فرمایا تو جو یہاں موجود ہے وہ غیر موجود کو پہنچا دیا؟

اس کے علاوہ حضرت ابوبکر، عمر اور عثمان وعلی رضی اللہ عنہم کے خطبے بھی تاریخ میں منقول ہوئے ہیں۔ وہ فوجوں کو جہاد پر روانہ کرتے وقت خطبے دیتے تصاور انھیں کیسیحتیں کرتے تنصے۔ان کے علاوہ بعض دوسرے حضرات کے خطبے بھی منقول ہوئے ہیں۔ مثال کے طور پر قادسیہ کی جنگ میں مغیرہ بن شعبہ سٹکا، خالد بن ولیڈ کا یرموک میں اور ایلہ کی جنگ میں عتبہ بن غزوان ٹکا خطبہ طبری نے فقل کیا ہے۔

خلافت راشدہ کے اخیر میں صحابہ کے مابین مشاجرات کا دورشروع ہوجا تا ہے جس میں اموی وعثانی ،علوی وخارجی خطبا اپناز ورخطابت دکھاتے ہیں۔خوارج کامشہور خطیب قطری بن فجا ۃ ہے۔حضرت امام علی رضی اللہ عنہ عربی زبان کے ایک اہم اور عظیم الشان خطیب ہیں، ان کی خطابت میں قرآنی اسلوب، نہج نبوی سے تاثر اور اعلیٰ درجہ کی فصاحت و بلاغت منتہائے کمال کو پہنچ جاتی ہے۔ ان کے خطبوں کا بڑا حصہ نہچ البلاغہ میں جمع کیا گیا ہے، تاہم تاریخ اوب عربی کے حققین مثلاً ڈاکٹر شوقی خلیف اس کتاب کے بیشتر مشتملات کو غیر مستنداور گڑھا ہواقرار دیتے ہیں۔ دواموی گورززیاد بن ابید اور تجابی بن یوسف عربی زبان کے قدآ ور خطیب اسی دور میں ہوئے ہیں۔ اس کے علادہ جہادی مہمات اور سیاسی اختلافات، تفسیر قرآن کے حلقوں اور سیاسی فضا سے الگ وعظ وار شاد کی مجلسیں بھی سرگرم ہوئی ہیں اور ان میں سحبان وائل، سماک بن حرب اور حسن بصری جیسے زہادا پنی فصاحت و بلاغت اور مذہبی خطابت کے ذریعہ لوگوں میں دینی شوق اور جذبہ پیدا کردیتے تھے۔ یوں ان مختلف اسباب کے تحت عصر اسلامی میں خطابت کافن عروج کو پہنچتا ہے۔

|                                                                                      |   | 8.6 فرہنگ    |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---|--------------|
| گهرا ئیاں۔                                                                           | : | پنہا ئیاں    |
| سجع سے آراستہ جملہ جس میں ہم آواز الفاظ لانے کا التزام کیا جاتا ہے۔                  | : | مسجع         |
| قافیہ دالا کلام: قافیہ نثر نظم میں استعال کی جانے والی ایک صنعت جس میں سُریکساں ہوں۔ | : | مقفى         |
| مفخر ہ کی جمع : فخر بیان کرنا۔                                                       | : | مفاخر        |
| زمانہ جاہلیت میں عرب کے وہ مشہور بازارجن میں شعروادب کی مجلسیں بھی جمق تھیں۔         | : | اسواق غرب    |
| جھگڑا،نزاع،خاص طور پرصحابہؓ کے درمیان ہوئی لڑائیوں اور سیاسی اختلافات کوکہاجا تاہے۔  | : | مثاجرات      |
| گھڑاہوا،جعلی ۔                                                                       | : | منحول        |
| عرب کا سب سے ضبح <b>آدمی ۔</b>                                                       | : | اقصح العرب   |
| تکلف اور بناوٹ سے کوئی بات کہنا۔                                                     | : | آ ورد        |
| ایسے الفاظ جن سے سننے والے کو دحشت ہو۔                                               | : | توحش کن      |
| ا تارچڑھاؤ۔                                                                          | : | زيروبم       |
| جن کے دلول کو کچھودے دلا کررام کیا جاتا ہے۔زکوۃ کی ایک مد۔                           | : | مؤلفة القلوب |
| ختم کردینا،لغوکردینا۔                                                                | : | كالعدم       |
| جان بوجھ کرقتل کرڈ النا۔                                                             | : | قتل عمد      |
| جان بوجھ کرتونش نہ کرنا مگرا یسے طریقہ سے مارناجس سے آ دمی کی جان جاسکتی ہو۔         | : | فتل شبه عمد  |
| لوند،سال کے مہینوں کوآ گے بیچھے کردینا حبیبا کہ جا،ملی زمانہ کے عربوں میں رواج تھا۔  | : | نسئ          |
| اشرف کی جمع ہقبیلہ وقوم کے بڑ پے لوگ ،معززین۔                                        | : | اشراف        |
| قوت پہنچانا۔                                                                         | : | تقويت        |
| عرب کا سب سے بڑا خطیب ۔                                                              | : | اخطب العرب   |
| زبان کی روانی _                                                                      | : | طلاقت لسانى  |

اکائی کے اجزا

- 9.1 مقصر
- 9.2 تمہير
- 9.3 محصراموی کے سیاسی حالات ایک تعارف
- 9.3.1 اموى خلافت كايبلا مرحله: سفياني خلفا كا دور
- 9.3.1.1 حضرت معاوبيه کا دورخلافت
- 9.3.1.2 يزيد بن معاويه كاعهد خلافت
  - 9.3.2 اموی خلافت کا دوسرا مرحله
- 9.3.2.1 مروان بن حکم کا دور خلافت (۲۴ حیتا ۲۵ حد) 9.3.2.2 عبد الملک بن مروان کا عہد خلافت (۲۵ حیتا ۸۲ حد) 9.3.2.3 ولید بن عبد الملک کا عہد خلافت (۸۲ حیتا ۹۲ حد) 9.3.2.4 سلمان بن عبد الملک کا عہد خلافت (۹۲ حیتا ۹۹ حد) 9.3.2.5 حمالح خلیفہ عمر بن عبد العزیز کا عہد خلافت (۹۹ حیتا ۱۰ حد)
  - 9.3.2.6 مشام بن عبد الملك كاعهد خلافت (٥٠١ هة ٢٥ اه)
    - 9.3.3 سیایی افراتفری اوراموی خلافت کا زوال

- 9.4.1.4 الامامية الاتناعشرية 9.4.2 الامامية الاتناعشرية 9.4.2 خوارج 9.4.3 معتزله 9.5 اكتسابي نتائح 9.6 فر هنگ 9.7 نمونے بے امتحاني سوالات
  - 9.8 مطالعے کے لیے معاون کتابیں

اس اکائی کے ذریعہ آپ کو بنوامیہ کے عہد خلافت کے سیاسی اور دینی حالات کا اندازہ ہوگا اور بیدواضح ہوگا کہ <sup>س</sup> طرح بیہ پورا عہد سیاسی اتھل پتھل اور رسہ کشی کا شکار رہا اور کس طرح مختلف مذہبی جماعتیں اس عہد میں رونما ہوئیں اس اکائی کے ذریعہ واضح ہوجائے گا کہ بنو امیہ کے کن خلفا نے اموی خلافت کو سیاسی استحکام بخشا اور کن خلفا نے اسے نقصان پہنچایا اور کس خلیفہ کے عہد میں فتوحات کا سلسلہ آگے بڑھا اور اسلامی ریاست میں کب کمتنی توسیع واقع ہوئی۔

## 9.2 تمہيد

حضرت عثان \* کے دور خلافت میں ان کی نرم سیای پالیسی کی وجہ سے فتنہ پرور عناصر کوشر انگیز کی ادر فتنہ پرور کی کا پورا موقع ملا جس کی وجہ سے آپ \* کی خلافت کے آخری ایا م میں حالات اس قدر بے قابو ہو گئے کہ خود حضرت عثان \* بھی اس کا شکار ہو گئے اور شہید کر دیے گئے، حضرت عثان \* کی خلافت کے احد عالم اسلام کی سیای بساط دو خیموں میں تقسیم ہوگئی۔ ایک طرف حضرت معاویہ سے جن کا قبضہ شام پر تھا جو حضرت عثان \* کی شہادت کے بعد عالم اسلام کی سیای بساط دو خیموں میں تقسیم ہوگئی۔ ایک طرف حضرت معاویہ سے جن کا قبضہ شام پر تھا جو حضرت عثان \* کے قائلوں کو بلا تا خیر کیفر کر دار تک پہنچانے کا مطالبہ کر رہے بیضے اور دوسر کی طرف حضرت علی \* اور ان کی جاعث تھی جو انجی اس مطالبہ کو نافذ کرنے کے لیے مہلت ما نگ رہے بیضے۔ دونوں خیموں میں اختلافات بڑ ہے چلے گئے بیہاں تک کہ حضرت معاویہ نے حضرت علی کی باتھ پر بیعت کرنے سے انکار کر دیا اور اپنی ضد پر قائم رہے اور دونوں خیموں میں اختلافات بڑ ہے چلے گئے بیہاں تک کہ حضرت معاویہ نے حضرت علی کی باتھ پر بیعت کرنے سے انکار کر دیا اور اپنی ضد پر قائم رہے اور دونوں خیموں میں جنگ کی صورتحال بن گئی۔ ان دونوں کے علاوہ دعفرت عبداللہ بن ز بیر \* کی جماعت بھی تھی جن کا د ہر بہ تجاز کے علاقے میں قائم تھا۔ حضرت علی کی وفات کے اپنی شات اور دونوں کے علاوہ دعفرت عبداللہ بن ز بیر \* کی جماعت بھی تھی ہی بیت کی گئی ہوں کے ماد تھی ہیں تائم کر ایک کی معارت کی کہ بی سے تھی گئی ہوں ای سے معالی ہوں میں ایک کہ معارت علی کی وفات کے اپنے شاب پر پڑتی گئیں۔ حضرت معاویہ کے ہاتھ پر جب اسم پر عین \* کی شہادت کا واقعہ پٹن آیا تو دوسر کی طرف خوارج کی فتدا گیز یاں اپنے شاب پر پڑتی گئیں۔ حضرت معاویہ کے ہاتھ پر جب اسم پر میں میں ٹی گئی تب ان کے معاند بن اور تریفوں کی کوئی کی نیں تھی ۔ ایک سے خوار پر علی خوار تی کی دین ٹی می تو اور ای کی تھی ہوں معاد کر میں تکر میں ہو میں تی معاند بن اور تری خوارج کی کی نیں تھی ۔ ایک خون خوار تی کی نہیں تھی ۔ ایک تی تھ تی تو وہ بی جز ہو کی کی کو کی کی تھی تو تی تیز ہو ہو کی کو تی تی تو ہ بی بی تھی تھی ہو ہو ہوں کی تو دوار تی کے دیک تھی ۔ ایک تی اول کی تھی تو وہ تیں جز میں تی کی تھی تو ہو تیں ہو ہو میں تی علی میں تی تھی تھی تھی تھ تو ہ تی تو ہو تی تھی ہو ہ دون تی ہ تی تھی ہی تو ہو تی تو ہو تی تو ہو تی تو ہو ہ

اگراس عہد کے دینی حالات کی بات کریں تو مختلف جماعتیں، جو دراصل سیاسی جماعتیں تھیں مگران کے خاص مذہبی عقائد بھی تھے، سامنے آئیں اور سب نے اپنے عقائد وافکار کی نشر واشاعت اور ترویج کے لیے ہر طرح کے وسائل استعال کیے۔ ان جماعتوں میں شیعہ، خوارج اور معتز لہ خاص طور سے قابل ذکر ہیں، ان میں سے ہر جماعت کے اپنے مخصوص افکار وعقائد تھے جن کا ذکر اس موضوع کے تحت آئے گا ۔ اور ان میں سے ہر جماعت متعدد فرقوں میں منقسمتھی۔ ان جماعتوں اور ان کے فرقوں میں ہمیشہ رسک خی جاری رہتی تھی ترا اسباب و محرکات کا رفر ما ہوتے تھے۔ اس سلسلے میں خلیفہ حضرت عمر بن عبد العزیز کا نام بھی قابل ذکر ہے جن کا دوخلافت اپنے مذہبی رجان اور دینی ماحول کی وجہ سے اپنی ایک الگ پہچان رکھتا ہے ۔ عصر اموی کے یہ بھی سیاسی اور دینی پہلو اس موضوع کے تحت آئے ق

میں زیر بحث رہیں گے۔

9.3 عصراموی کے سیاسی حالات ایک تعارف

اموی خلافت کا قیام کا ررمضان مع می حضرت علی طل کی شہادت اور خلافت را شدہ کے خاتمہ کے ساتھ ہوالیکن مؤرخین اس کی با قاعدہ شروعات اس وقت سے مانتے ہیں جب حضرت حسن بن علی نے ۲۵ رائیج الا ول اس می میں حضرت معاویہ بن ابی سفیان کے ق میں اپنے حق خلافت سے دست برداری کا اعلان کیا۔ تقریباً اکیانو سے سال تک یہ خلافت قائم رہی۔ اس کا اصل اختتام "معود کتھ الذاب" (Battle of the Zab) کی اس فیصلہ کن جنگ پر ہوا جو اا رجمادی الاول ۲۰۰۱ ہو میں واقع ہوئی۔ اکیانو سے سال کے علی اعو خلافت پر جن چودہ خلفا نے حکومت کی ان کا تعلق بنوا میہ کے دو خاندانوں سے تھا یا یوں کہہ کیچے کہ دو شاخوں سے تھا، ایک سفیان از اور دوسری مروانی شاخ۔

(۱) بنوامیہ کے سفیانی خلفا : اس شاخ سے تین خلیفہ تخت نشین ہوئے اور اس کی خلافت اسم دھ سے ۱۴ دھ تک یعنی تقریباً ۲۴ سال تک قائم رہی۔

> ا\_معاویہ بن ابی سفیان <u>اب</u> ۲ - ۲ میر ۲ - یزید بن معاویہ <u>۲</u> - ۲ م

۳\_معاویہ بن یزید(معاویۃ الثانی) ۲۴ ج

یہاں ایک بات قابل ذکر ہے کہ معاویہ بن یزید بن معاویہ یا معاویۃ الثانی کوخلیفۃ المسلمین بنایا گیالیکن فرزندگان امت اسلامیہ کے درمیان یزید بن معاویہ کی وفات کے بعد ان کی خلافت پر اتفاق نہیں تھا، لہٰذا حضرت عبداللہ بن زبیر کے ہاتھ پرلوگوں نے بیعت کر لی تھی۔ دوسری بات میہ کہ معاویہ الثانی کی خلافت محض چند مہینوں پر مشتمل تھی جس کے بعد انہوں نے اپنی دست برداری کا اعلان کر دیا جس کے بعد ایک طرف حجاز وغیرہ میں حضرت زبیر کے ہاتھ پر بیعت کی گئی تو دوسری طرف شام میں مروان بن الحکم کے ہاتھ پر ایوک (1) بنوامیہ کے مروانی خلفا: اس شاخ سے گیارہ خلفا نے زمام خلافت سنجالی اور سال بچ سے سامیں تاکیم کے ہاتھ پر بیعت ہوئی۔

۸-الوليد بن يزيد بن عبدالملك
 ۹- يزيد بن الوليد بن عبدالملك
 ۹- يزيد بن الوليد بن عبدالملك
 ۱- ابراتيم بن الوليد بن عبدالملك
 ۱- ابراتيم بن الوليد بن عبدالملك
 ۱- مروان بن محمد بن مروان

یہاں یہ بات خاص طور سے قابل ذکر ہے کہ سمانی سے سیس تک کے عرصہ میں حضرت عبداللہ بن زبیر کو تجاز، یمن، عراق اور خراسان کے لوگول نے خلیفۃ المسلمین تسلیم کیا تھا اور ان کے ہاتھ پر بیعت کی تھی معاویہ الثانی اور مروان بن تکم کو اگر چہ بنوا میہ اپنا خلیفہ تسلیم کرتے تھے لیکن اس دور کے زیادہ تر فرزندان اسلام ان دونوں کی خلافت کوتسلیم کرنے کے لیے تیار نہیں تھے۔

یزید کی وفات کے بعد بنوبیا میہ کا وجود خطرے میں پڑ چکا تھا، خلافت کی باگ ڈوران کے ہاتھوں سے تقریباً نکل چکی تھی، اس وقت مروان بن حکم کی حکیما نہ مداخلت کے ذریعہ بنوا میہ کو دوبارہ سیاسی ایتحکام حاصل ہوا۔ امویوں اور زبیریوں کے علاوہ شیعہ اور خوارج جیسی سیاس جماعتیں بھی موجود تھیں جن کا اس پور بے عہد کی سیاسی رسہ شی اور اتھل پتھل پر پورا اثر تھا بلکہ اس میں ان کا پورا ہاتھ تھا، مندرجہ ذیل فصول کے تحت ان کا ذکر بھی مغنی طور پر آئے گا۔

- 9.3.1 اموى خلافت كايبلا مرحله: سفياني خلفا كا دور
  - 9.3.1.1 حضرت معاوبيكا عهدخلافت

اموی خلافت کا با قاعدہ آغاز حضرت معاویہ کی تاج پوثی سے تب ہوا جب ا<sup>م</sup> ط میں ان کے ہاتھوں پر خلافت کی بیعت کی گئی اور انھیں خلیفۃ المسلمین قرار دے دیا گیا ، حالانکہ بہت سی مخالف سیاسی جماعتیں ایسی تھیں جنہوں نے انہیں بحیثیت خلیفۃ المسلمین ماننے سے انکار کر دیا تھاان میں شیعہ، خوارج اورعبداللّہ بن زبیر کے تبعین سرفہرست تھے۔

حضرت معاویہ کی پیدائش ہجرت سے اٹھارہ سال قبل ہوئی تھی، آپ اپنے والد ابوسفیان کے ساتھ غزوہ احد اورغزوہ خندق وغیرہ میں مسلمانوں کے خلاف میدانِ جنگ میں اترے تھے۔ حضرت معاویہ نے صلح حدیدیہ کے موقع پر اسلام قبول کرلیا تھالیکن انہوں نے اپنے اسلام کواپنے والد اور دیگر مشرکین مکہ سے مخفی رکھا یہاں تک کہ فنتے مکہ کے بعد جب اللہ کے رسول مکہ تشریف لے گئے تب قریش کے دوسرے کئ سرداروں کی طرح حضرت معاویہ نے بھی اپنے اسلام کا اعلان کیا۔ قبول اسلام کے بعد وہ اللہ کے رسول مکہ تشریف لے گئے ت

حضرت معاویہ کی جنگی قیادت کا با قاعدہ آغاز خلافت راشدہ کے دور میں تب ہوا جب حضرت ابو بکر نے انھیں ایک فوج کا قائد بنا کر شام میں موجود فوج کی کمک کے طور پر بھیجا، جہاں آپ نے جنگ یر موک میں شرکت کی اور اپنے جو ہر دکھائے۔ حضرت عمر کے دور میں قیسار یہ کی جس جنگ میں رومیوں کے خلاف مسلمانوں کو فنتخ حاصل ہوئی وہ بھی حضرت معاومیہ کی ہی قیادت میں لڑی گئی تھی۔ <u>اچ</u> میں عمواس نامی طاعون کی وہا چھیلنے سے شام میں موجود کی قائدین لقمۂ اجل بن گئے جس کے بعد حضرت محارب عمر نے رفتہ والے خص کا قائد را معاویہ کے ماتحت کردیے۔ حضرت عثان نے بھی خلافت کا عہدہ سنجالنے کے بعد حضرت معاویہ کوشام کے دالی کے طور پر قائم رکھا۔ حضرت علی نے جب خلافت کی کمان سنجالی تو انہوں نے بہت سے دالیوں کو ان کے منصب سے برطرف کر دیا۔ حضرت معاویہ شام کو رومیوں کے قبض سے محفوظ رکھنے کے لیے اپنے منصب پر جے رہے اور بیعت کرنے میں ٹال مٹول کرتے رہے یہاں تک کہ خلیفہ حضرت علی اور حضرت معاویہ کے درمیان جنگی صورت حال پیدا ہوگئی۔

حفزت علی کی شہادت کے بعد حفزت حسن بن علی کے ہاتھ پر بیعت کی گئی لیکن انہوں نے دست بردار ہونا پسند کیا جس کے بعد ا<sup>م</sup>اھ میں حضرت معادیہ کے ہاتھ پرخلیفۃ المسلمین کی حیثیت سے مسلمانوں نے بیعت کی ۔

حضرت معاویہ کی خلافت مسلمانوں کے لیے کئی ناحیوں سے ایک اچھی خلافت ثابت ہوئی، وہ اس طرح کہ ایک طرف کئی سالوں سے جاری آپسی خانہ جنگی کافی حد تک کم ہوگئی اورریاست کا اندرونی سیاسی ماحول کافی حد تک پرامن اور پرسکون ہوگیا، جس کا سیدھا فائدہ یہ ہوا کہ فتو حات کا سلسلہ آگے بڑھا اور ڈشمن طاقتوں کو قابو میں کرنے میں کافی مددملی چنانچہ رومیوں پرمسلم فوجوں نے ایسا شکنجہ کسا کہ وہ میدان چھوڑ کر بھا گئے پر مجبور ہو گئے ۔

حضرت معاویہ نے امت کے بھر بے ہوئے شیراز بے کو بحظ کرنے کی شخیدہ کوشش کی اور مخالفین نے خیموں کی طرف بھی دوتی کا ہاتھ بڑھا یا اور اپنے حریفوں کے ساتھ بھی محبت سے پیش آئے چنا نچہ حضرت حسن بن علی کے مطالبات کو پورا کیا، حضرت عبداللہ بن عباس کو امان دی اور قیس بن سعد جنھوں نے حضرت علی کی شہادت کے بعد حضرت معاویہ کے خلاف اعلان جنگ کیا تھا ان کو نہ صرف معاف فرما یا بلکہ انہیں امان تھی دی ، بالآ خران سب نے حضرت علی کی شہادت کے بعد حضرت معاویہ کے خلاف اعلان جنگ کیا تھا ان کو نہ صرف معاف فرما یا بلکہ انہیں امان خص دی ، بالآ خران سب نے حضرت معاویہ کی اطاعت وفر ماں برداری کو قبول کیا، ای طرح زیاد بن ابیہ بھی حضرت علی کے مقربین میں سے تھے جوان کی طرف سے خراسان کے والی تھے۔ جب حضرت علی کی شہادت واقع ہوئی تو زیاد نے خراسان میں خود کونظر بند کر نا لیند کیا، لیکن حضرت معاویہ نے ان کو بھی محبت کا پیغام بھیجا اور بالآ خرانہوں نے حضرت معاویہ کی درخواست کو قبول کیا اور حاض ہو کی ایکن کیا، کیکن انہیں پھر سے والی بنا کر انعام واکر ام سے نوازا۔ یتھی حضرت معاویہ کی ساتی پالیسی جس کے تحت وہ سب کو اپنے ساتھ کر کر نا لیند کیا، کیکن دشمنان اسلام سے مقابلہ کرنا اور انہیں شکست دینا ان کا اصل مطلحی نظر تھا، اس لیے انہوں نے تھی، اور سے تھی دی اور سے بھی مصرت معاویہ ہو تھی کہ کہ ہو ہو ہی کہ کرنا اور انہیں شکست دینا ان کا اصل معلم کی نظر تھا، اس لیے انہوں نے تر ہی مصلحت پندی کو تر خلی جس کے تھی در تعمین کر سکتے تھے وہ کیا ہو ہو کی ہو ہوں کا اس کی معرف معاون نے ایک کی معاد ہیں کہ ہو ہو کی اور اس کے ایں جو

اس دور میں موجود تقریباً سبھی جلیل القدر صحابہ کرام جیسے عبادہ بن صامت ، ابو ایوب انصاری، عبدالللہ بن زبیر، عبدالللہ بن عباس، عبدالللہ بن عمر، عبدالللہ بن عمرو، شداد بن اوس وغیرہ حضرت امیر معاویہ کے ساتھ تھے اور ان کے قدم سے قدم ملا کرراہ جہاد میں شریک ہوئے اور اپنی برکتوں سے دشمنوں کے بے شار قلعے فتح کیے۔

بعض صحابہ ضرورایسے تھے جو حضرت معاویہ کی ان سیاس پالیسیوں سے اتفاق نہیں رکھتے تھے لیکن ان کی تعداد برائے نام تھی، البتہ خوارج کی ایک بڑی تعدادتھی جواپنے موقف کو پوری طرح ظاہر نہیں کرتے تھے اور موقع دیکھتے ہی بلوہ اور فساد پھیلانے کی کوشش کرتے تھے۔ انہوں نے ضرور خلیفہ کے خلاف اپنی آواز بلند کی تھی لیکن مجموعی طور پر خلیفہ کے حامیوں کے مقابلہ میں ان خوارج کی تعداد کم تھی اور سیاسی طور پر غیر مؤثر بھی ۔ ان کے اصل مراکز کوفہ اور بصرہ کے شہر تھے، یہی وجہ ہے کہ خلیفہ لیے ماور سے معاومیہ کی طرف سے ان دونوں شہروں پر متعین کر دہ حضرت معاویہ کے دور خلافت میں فتوحات کے سلسلے میں جو وسعت ہوئی وہ یقینا اس عہد کی ایک اہم خوبی ہے ۔مغرب ومشرق دونوں ہی طرف فتوحات کا سلسلہ جاری رہا مسلم فوجوں نے سلطنت روم کی اینٹ سے اینٹ بجا دی اور سمندری طاقت میں اپنی جگہ بنائی۔

حضرت معاویہ نے ایک مضبوط بحری بیڑ ہو تیار کرنے کی طرف خاص توجہ دی ، شمال کی طرف انا ضول میں طوروس کے پہاڑوں میں رومیوں سے مقابلے کے لیے حضرت معاویہ نے گرمی اور جاڑے کی الگ الگ فوجیں تیار کیں جو باری باری وہاں جا کرلڑا کرتی تھیں، حضرت معاویہ نے رومیوں کے مرکز قسطنطنیہ پر قبضہ کرنے کے لیے کئی بارفوج بھیجی اگر چہ مسلم فوج کواس میں فتح نصیب نہ ہوتکی۔

9.3.1.2 يزيد بن معاويد كاعهد خلافت

حضرت معاویہ نے اپنی وفات سے قبل اپنے بیٹے یزید کو اپناولی عہد مقرر کر دیا تھا جن کی وفات کے بعد امت کے سواد اعظم نے ان کے ہاتھ پر بیعت کر لی ، البتہ حجاز میں پچھلوگوں نے بیعت کرنے سے انکار کر دیا جن میں حسین بن علی ،عبدالرحمن بن ابوبکر ،عبداللہ بن عمر ،عبداللہ بن زبیر اور عبداللہ بن عباس وغیرہ کے نام قابل ذکر ہیں۔

یزید کی پیدائش ۲۳ چ میں حضرت عثان کے دورخلافت میں ہوئی تھی ، بچین کھیل کوداور ناز دفعم میں گز را، ۲۴ سال کی عمر میں حضرت معاویہ نے یزید کو فتح قسطنطنیہ کی مہم پر روانہ کیا۔ مذکورہ حضرات کو چھوڑ کر مفتو حہ اسلامی علاقوں کے تقریباً سبھی امرا وعوام نے یزید کی خلافت کو تسلیم کرلیا تھا۔ یزید کی متواتر سعی وکوشش کے بعد عبداللہ بن عمراور عبداللہ بن عباس بھی بیعت لینے پر تیار ہو گئے کیکن عبداللہ بن زبیر اور حضرت حسین اس پر راضی نہ ہوئے اور ان دونوں نے مکہ میں پناہ لے لی۔

سیای اعتبار سے برید کا عہد خلافت بہت افرا تفری اور اتھل پنقل کا دور رہا، جب حضرت حسین نے ملہ میں سکونت اختیار کی سب اہل کوفد نے ان سے مراسلت کی اور ان کے نام خطوط بیچ کر اخیس کوفد آنے کی دعوت دی اور اخیس اپنی حمایت کا یقین دلایا ، حضرت حسین نے اپنے پتچیر سے بحانی مسلم بن عقیل کوکوفد رواند کیا تا کہ دوہ دہاں جا کر معاملہ کی حقیقت کا پتہ لگا سکیں ، جب مسلم بن عقیل دہاں پنچ تو کوفد کے بارہ ہزار لوگوں نے ان کے باتھ پر بیعت کی اور کوفد کے عال نعمان بن بشر کو برطرف کر دیا اور کوفد کو بھر ، کے عال عبد اللہ بن زیاد تے تحت کر دیا سال بن عقیل نے ان کے باتھ پر بیعت کی اور کوفد کے اپنے رواند ہونے کا مشورہ دیا ، لیکن پچھ دنوں بعد ہی اہل کوفہ نے مسلم بن عقیل کا ساتھ چپوڑ دیا علی وسلم بن عقیل نے حضرت حسین کوکوفد کے لیے رواند ہونے کا مشورہ دیا ، لیکن پچھ دنوں بعد ہی اہل کوفہ نے مسلم بن عقیل کا ساتھ چپوڑ دیا اور بالآخر اخیس قتل کر دیا گیا۔ حضرت حسین کے کئی خیر خواہوں نے اخیس اپنا ارادہ ہد لیے کا مشورہ دیا لیکن دوہ اپنے عزم پر قائم کر ہے اور اپنے حسین اپنے اسلم بن عقیل نے حضرت حسین کوکوفد کے لیے رواند ہونے کا مشورہ دیا ، کین پچھ دنوں بعد ہی اہل کوفہ نے مسلم بن عقیل کا ساتھ چپوڑ دیا اور بالآخر اخیس قتل کر دیا گیا۔ حضرت حسین کے کئی خیر خواہوں نے اخیس اپنا ارادہ ہد لیے کا مشورہ دیا لیکن دوہ اپنے عزم پر قائم کر ہے اور اپنے حسین اپنے معدر دولی تحضرت حسین کے کئی خیر خواہوں نے اخیس اپنا ارادہ ہد لیے کا مشورہ دیا لیکن دوہ اپنے عزم پر تک کا حکارت مسین اپنے دی معدر حسین کی تھر خیر مقام میں پنچیتو کوفد کے والی عبد اللہ ہن زیاد نے ایک تظرر دوانہ کیا اور ان کی تھر کی تھرکن کے تا میں مسین اپنے معدر تعمین نے پچھ شرطوں کو معالی کیا تا ہے کہ ایکن کی تھر کی تھر دی کی تعداد تقریبا دوان کے تعمین کا تحارت سی میں دی دی جان کی میں میں خیند مقابلہ ہوا ۔ اور ان کی تھر میں یز بیل کے طابل میں ایک میں شرحوں کی اور ان کے اور دار تی تر میں ان کا سے معرور ہوا اور میں خیند ایک سی قربل کی خور دوا تو میں میں میں میں میں ہوں کو کو تی ہی دی میں میں میں کی میں کی خین نے تو ہوں کی خور ہوں کہ ہوں ہوں کو تو کی ایک میں میں ہوں کوئی ہوں کو ہوں کی می کی ہوں کی میں کی ہوں ہوں کو تو تی کی ہوں ہوں کی خور ہوں کی می کی ہی ہر ای میں میں ہی ہو ہوں ہی ہوں ہوں کی کی ہور ہوں کی ہ

9.3.2 اموی خلافت کا دوسرا مرحله; مروانی خلفا کا دور

9.3.2.1 مروان بن حکم کا دورخلافت (۲۴ ج تا ۲۵ ج)

<sup>11</sup> جیمیں یزید کی وفات کے بعد خلافت کو لے کرایک طرح کی رسہ کشی شروع ہوگئی۔ یزید کے بعد اس کا بیٹا معاویہ خلیفہ بنا، مگر وہ ایک متفی اور دیندار انسان تھا اور بنو ہاشم کے تیک ہمدر دی رکھتا تھا ، اس لیے اس کی خلافت چالیس دن سے زیادہ نہ چل سکی ۔ اس نے اپنے بعد کسی کو خلیفہ بھی مقرر نہیں کیا ، پھر ہی دنوں بعد اس کا انتقال ہو گیا ۔ اب خلافت کے مسئلہ پر پوری امت دوخیموں میں بٹ گئی ، ایک طرف عبد اللہ بن زبیر ضح جنہ بیں اہل تجاز کی حمایت حاصل تھی چنانچہ یزید کی وفات کے مسئلہ پر پوری امت دوخیموں میں بٹ گئ عراق ، ایران ، مصر اور یمن کے مسلمانوں نے بھی ان کو اپنا خلیفہ تسلیم کر لیا اور ان کے ہاتھ پر بیعت کی پھر شران ، ایران ، مصر اور یمن کے مسلمانوں نے بھی ان کو اپنا خلیفہ تسلیم کر لیا اور ان کے ہاتھ پر بیعت کی پھر محروب سے پہلے اہل تجاز کی حمایت حاصل تھی چنانچہ یزید کی وفات کے بعد سب سے پہلے اہل تجاز نے ان کے ہاتھ پر بیعت کی عراق ، ایران ، مصر اور یمن کے مسلمانوں نے بھی ان کو اپنا خلیفہ تسلیم کر لیا اور ان کے ہاتھ پر ہیں جس کر لی ۔ دوسری طرف اہل شام محروب نے مردان میں ایک جاز کی حمایت حاصل تھی دین خیر کی وفات کے بعد سب سے پہلے اہل تجاز نے ان کے ہاتھ پر بیعت کی پھر دور ان م ایر ان ، معراور یمن کے مسلمانوں نے بھی ان کو اپنا خلیفہ تسلیم کر لیا اور ان کے ہاتھ پر مہت ہو میں بیعت کر لی ۔ دوسری طرف اہل شام محر جنہ ہوں نے مردان بن الحکم کو اپنا خلیفہ تسلیم کر کے اس کے ہاتھ پر بیعت کر لی۔ مردان کی خلافت صرف ایک سال ، ہی قائم رہی لیکن اس پہلے اپنے بیٹے عبدالملک اور عبدالعزیز کو کیے بعد دیگر نے خلیفہ بننے کی بیعت لوگوں سے لے لی۔1<u>8 ج</u>میں دمشق میں اس کی وفات ہوئی۔ 9.3.2.2 عبدالملک بن مروان کا عہد خلافت (1<del>1 جو</del>تا <mark>۸</mark>۲ جو)

عبدالملک بن مردان کی پیدائش ۲۱ ج میں مدینہ میں ہوئی تھی ادر وہیں ان کی تعلیم وتر بیت ہوئی۔عبدالملک نے سب سے پہلے مختلف علاقوں میں پھیلے ہوئے فتنوں کوفر وکرنے کی طرف توجہ دی ادر حالات کو قابو میں کرنے کی کوشش کی۔عبدالملک نے اس حمت عملی سے بخو بی انجام دیا۔اسی وجہ سے ان کوا موی خلافت کے مؤسس ثانی کے لقب سے نوازا گیا تھا۔

بلاد شام اور مصر پراپنی گرفت مضبوط کرنے کے بعد عبد الملک کے سامنے ایک طرف وہ علاقے تھے جو عبد اللہ بن زبیر کے ماتحت تھے تو دوسری طرف شالی افریقہ کی بر برقوم اور عراق میں خوارج اور شیعوں کے گروہ تھے جنھیں قابو میں کرنا تھا، وہیں مختار ثقفی جیسے پھھ باغی بھی تھے جو جنگی اعتبار سے بہت مضبوط تھے مختار اور عبد اللہ بن زبیر کی فوجوں میں زبردست مقابلہ ہوا جس میں مختار قتل کیا گیا۔ عبد الملک نے ایک لیکر جرار کوفہ روانہ کیا جس نے عبد اللہ بن زبیر کے بھائی مصعب بن زبردست مقابلہ ہوا جس میں مختار قتلی کیا گیا۔ عبد الملک نے ایک اموی خلافت کے زیر کمیں کردیا، ساتھ ہی عبد الملک نے خوارج کو بھی زبردست گرد ہے کہ میں محقار کر کوفہ اور عراق کے د

اب عبدالملک کے سامنے سب سے بڑے حریف کی شکل میں عبداللہ بن زبیر تھے جن کی خلافت حجاز میں اب بھی قائم تھی۔ان کوزیر کرنے کے لیے عبدالملک نے اپنے کمانڈ رحجاج بن یوسف کی قیادت میں ایک کشکر بھیجا جس نے مکہ پر چڑھائی کردی اور منجنیقوں سے حملہ کر دیا جس کے نتیجہ میں بہت زیادہ جانی ومالی نقصان ہوا اور کعبہ شریف بھی اس میں محفوظ نہ رہ سکا۔عبداللہ بن زبیر نے ڈٹ کر مقابلہ کیا ، بالآخر سکے ج

میں انہوں نے جام شہادت نوش کیا۔ عبداللہ بن زبیر کی شہادت کے ساتھ ہی عبدالملک بن مروان کو بھی بلاد اسلامیہ کا واحد خلیفہ سلیم کرلیا گیا۔ عبدالملک نے حجاج کو انعام کے طور پر پورے عراق کا والی مقرر کر دیا جس کے بعد حجاج نے عراق میں جو بھی فننے اور بغاوتیں تھیں انھیں فرو کر کے اموی خلافت کی بنیا دوں کو اور مضبوط کر دیا ۔ ابھی کچھ عرصہ ہی گز را تھا کہ حجاج بن یوسف کے ہی ایک کمانڈ رعبدالرحمن بن انھیٹ نے بغاوت کر دی اور کوفہ و بھرہ پر قبضہ کرلیا، لیکن عبدالملک کی بھیچی ہوئی فوجی کمک کے ذریعہ حجاج نے ابن ا دوبارہ عراق پر اپنا قبضہ بحال کیا اور ابن الا شعث قتل کر دیا گیا۔ بر برقوم کو بھی قابو میں کرنے میں پچھ وقت لگا اور بخا کی سام کر ایک کمانڈ رعبدالرحمن بن دوبارہ عراق پر اپنا قبضہ بحال کیا اور ابن الا شعث قتل کر دیا گیا۔ بر برقوم کو بھی قابو میں کرنے میں پچھ وقت لگا اور سخت مقالے کا سامنا کرنا پڑا

عبدالملک بن مروان کا عہداس اعتبار سے بھی اہم تھا کہ اسی عہد میں اموی خلافت کو سیاسی استحکام نصیب ہوا اور اس کی بنیادیں اور مضبوط و پختہ ہو گئیں۔ بیعہد کئی انتظامی اصلاحات کی وجہ سے بھی ممتاز ہے بطور خاص سرکاری کام کاج کے لیے عربی کو لازمی قرار دینا اور نئے سکوں کو چلوانا اور بیت المقدس میں قبۃ الصخرۃ کی تعمیر کرنا وغیرہ۔عبدالملک نے ۸ میں اپنی وفات سے قبل بالتر تیب اپنے بیٹے ولید اور سلیمان کواپنا ولی عہد مقرر کردیا۔

9.3.2.3 الولید بن عبدالملک کا عہد خلافت (۲۸ ج تا ۲۹ ج) ولید نے اپنے والد کی وفات کے بعد ۸۲ ج میں خلافت کی باگ ڈورسنجالی ۔ ولید کا عہد خلافت اسلامی فتوحات اور امن وامان کا دور کہلاتا ہے۔عبدالملک نے اپنے عہد میں چھوٹے بڑے تقریباً سبھی فتنوں کا قلع قمع کردیا تھا۔اس لیے ولید کو داخلی مسائل کا زیادہ سامنانہیں کرنا پڑا اور اس نے فتوحات پر پوری توجہ دی۔ ولید کے عہد خلافت میں بلاد اسلامیہ کی وسعتوں میں اس قدراضافہ ہوا کہ اس کی سرحدیں سند ھاور چین کی سرحدوں سے لے کرمغربی افریقہ اور جنوبی یورپ تک پھیل گئیں۔

ولید کے عہد میں مشرق کی جانب سندھ اور تر کستان کے وسیع و عریض علاقے فتح کیے گئے، کہ ایک طرف عراق کے والی تجارح بن یوسف کے قائد اور خراسان کے والی قتیبہ بن مسلم کی قائد انہ صلاحیتوں کی بدولت تر کستان، خوارزم اور سمر قند جیسے علاقوں پر اسلام کا پر چم لہرانے لگا، تو دوسری طرف تجاج کے ہی ایک دوسرے قائد محمد بن قاسم نے سندھ کو فتح کر کے ہندوستان کی طرف بیش قدمی کی اور <u>60 ج</u> میں دیبل (حالیہ کراچی) کو فتح کرلیا اور پچھ ہی دنوں بعد سندھ کے راجہ داہر کو شکست دے کر وہاں بھی اسلامی پر چم نصب کردیا ان فتو حات کے بعد سندھ اور تر کستان کے ان سبھی مفتو حہ علاقوں میں زیادہ تر لوگ مشرف بی اسلام ہو گئے۔

ایک طرف جہاں قتیبہ بن مسلم اور محمد بن قاسم مشرق میں کیے بعد دیگر محفظف علاقے فتح کرتے چلے جارہے تھے، وہیں دوسری طرف مغرب کی جانب اموی لشکر کے قائد موتیٰ بن نصیرا پنی قائدانہ صلاحیتوں کے جو ہر دکھارہے تھے۔موتی بن نصیر نے طارق بن زیاد کو جوطنجہ کے امیر تھے، بر بر مسلمانوں پر مشتمل ایک لشکر کا قائد بنا کر فتح اندلس کے لیے روانہ کر دیا۔طارق بن زیاد نے ۹۲ ھ میں سبتہ نامی مقام سے سمندر کو پار کر کے اپنے لاؤلشکر کے ساتھ اندلس کی سرز مین پر قدم رکھا۔ یہ واقعہ مشہور ہے کہ طارق بن زیاد و جوطنجہ اس کی فوج نے سمندر پار کیا تھا تا کہ وہ میدان چھوڑ کر بھا گئے کی سوچ بھی نہ کیں۔اندلس پہنچ کر جس پہاڑ پر اس کی فوج نے اپنا پڑا و ڈالا تھا وہ جبل طارق (Gibraltar) کے نام سے مشہور ہوا۔

اس موقع پر طارق بن زیاد نے اپنا وہ مشہور ضیح وبلیخ اور پر جوش خطبہ دیا تھا جو تاریخ اور ادب کی کتابوں میں مذکور ہے۔طارق بن زیاد کے بہادر سپہ سالا روں اور فوجیوں نے اسپین کے عیسائی باد شاہ لذریق ( رودریک) کوز بردست کلر دی، سات دن تک گھمسان جنگ جاری رہی، آخر کار آٹھویں دن مسلمانوں نے یہ جنگ جیت لی۔رودریک میدان جنگ چھوڑ کر بھا گ کھڑا ہوا اور غرقاب ہو کر مرگیا، تاریخ میں یہ معرکہ ' معرکہ شریش' کے نام سے جانا جاتا ہے۔ پھر طارق بن زیاد نے اسپین کے دار السلطنت طلیطلہ کو فتح کیا اور پر قر شہروں کو فتح کر لیا۔ اس طرح پانچ مہینوں سے بھی کم عرصہ میں اندلس کی سرز مین پر مسلمانوں نے اپنی فتح کا پر چم نصب کردیا۔ 9.3.2.4

وليد بن عبدالملک کی وفات کے بعد ان کے بھائی سلیمان مند خلافت پر ۹۲ ج میں بیٹے۔سلیمان کے عہد خلافت کی شروعات ہی جس طرح کی سیاسی پالیسی کے ساتھ ہوئی وہ خلافت کے لیے نقصان دہ ثابت ہونے والی تھی، سلیمان نے خلافت کی باگ ڈور سنجالتے ہی سب سے پہلے ان قائدین اور والیوں کو برطرف کر دیا جنہوں نے ولید کے عہد میں مشرق ومغرب میں وسیع و عریض علاقے فتح کیے تھے۔ سلیمان نے نہ صرف انہیں اپنے عہدوں سے برطرف کیا بلکہ انہیں سزائیں تک دیں۔ ان میں بطور خاص محد بن مال م

موسی بن نصیر اور طارق بن زیاد قابل ذکر ہیں۔

سلیمان کے عہد کے اہم کارناموں میں فتح قسطنطنیہ کی وہ کوشش تھی جو کامیابی سے ہم کنار ہوتے ہوتے صرف اس لیے رہ گئی کہ سلیمان جوخود مسلم لشکر کی مدد کے لیے زبردست کمک لے کر قسطنطنیہ کی طرف نکلا تھا، راستے میں سخت بیماری کا شکار ہو گیا اور مسلم لشکر کوجس نے قسطنطنیہ کا محاصرہ کر رکھا تھا اسے ختم کر کے واپس آنا پڑا۔ سلیمان نے اپنے چچا زاد بھائی عمر بن عبدالعزیز کو اپنا ولی عہد مقرر کیا اور وصح میں وفات پائی۔

9.3.2.5 صالح خليفه عمر بن عبد العزيز كاعهد خلافت (ووجه تا الماجه)

9.3.2.5 مشام بن عبدالملك كاعهدخلافت ( هواج تا ٢٦ جو )

حضرت عمر بن عبدالعزیز کی وفات کے بعد سلیمان بن عبدالملک کی وصیت کے مطابق یزید بن عبدالملک خلافت پر بیٹھے۔ وہ ایک کمزور اور عیاش قشم کے انسان تھے، سیاسی اعتبار سے نا تجربہ کا راور ناعا قبت اندیش تھے، چنا نچ عمر بن عبدالعزیز اور دیگر سابق خلفا نے جس طرح سے خلافت کو سیاسی سطح پر مضبوط کیا تھا یزید بن عبدالملک کے دور میں اسے اتنا ہی نقصان لاحق ہوا۔ ان کا دور خلافت تقریباً چار سال تک قائم رہا۔ ان کے بعد ان کا بھائی ہشام بن عبدالملک خلیفہ بنایا گیا، ہشام نے اپنے بھائی اور سابق خلیفہ یزید کی نا ہلی کی وجہ سے ہونے والے نقصان کی بھر پائی کرنے کی کوشش کی جو پچھ حد تک کا میاب بھی ثابت ہوئی۔ فتو عات کا سلسلہ بھی پھر سے شروع ہوا اور کی رومی شہر فتح کیے گئے۔ وہیں دوسری طرف ترکوں نے مفتو حد علاقوں پر قبضہ کرنے کی کوشش کی تو اسد بن عبداللد قسر کی کی قیاد ور کی تھا ور سابق فلیفہ یزید کی نا ہ گوں کی دومی شہر فتح کیے و بخار کی کو دوبارہ فتح کیا گیا، شاہ افریقہ میں بھی بر برقبائل نے علم بغاوت کا سلسلہ بھی پھر سے شروع ہوا اور کی رومی شہر فتح کیے و بخار کی کو دوبارہ فتح کیا گیا، شاہ افریقہ میں بھی بر برقبائل نے علم بغاوت کا سلسلہ تھی پھر ہے شروع ہوا اور کی رومی شہر فتح کیے و بخار کی کو دوبارہ فتح کیا گیا، شاہ افریقہ میں بھی بر برقبائل نے علم بغاوت ہو اسر بن عبداللد قسر کی کی قیاد میں ترکوں کو دیر کیا گیا اور سر قد فر کردیا گیا اور قبر وال و خلفت کو سیاسی میں میں مضر کی بغاوت بلند کیا لیکن مسلم الشکر کی بہا دری اور جانبازی کی وجہ سے اس بغاوت کو فر و کردیا گیا اور قبر وان اور طنو شہر پھر سے فتح کر ہے گئے ۔ یو نو حات ہ مشام کی سیاسی حکم یہ عملی کا ہی نتیج تھیں ۔

ہشام بن عبدالملک کے بعد بہت تیزی کے ساتھ اموی خلافت روبہ زوال ہوگئ ، سیاسی انتشار اور افرا تفری ہر طرف عام ہوگئ ۔ ہشام

9.4 عصراموی کے دینی حالات ایک تعارف

اللہ کے رسول سل لی وفات کے بعد جب حضرت ابوبکر ٹنلیفہ مقرر ہوئے تب امت کو جو بڑے مسائل در پیش تھے ان میں ایک بڑا مسلہ ارتداد کا تھا، یعنی بہت سے مسلمانوں نے آپ سل ٹی تی پڑ کی وفات کے بعد زکو ۃ ادا کرنے سے انکار کر دیا تھا ۔ حضرت ابوبکر کو ان ک خلاف سخت کا روائی بھی کرنی پڑی تب کہیں جا کر یہ مسلہ قابو میں آیا۔ عہد صدیقی کا دوسرا بڑا مسلہ منافقین کی جماعت تھی جن میں عبد اللہ بن سا چیسے یہودی بھی شامل تھے۔ منافقین آپ سلی جا کر یہ مسلہ قابو میں آیا۔ عہد صدیقی کا دوسرا بڑا مسلہ منافقین کی جماعت تھی جن میں عبد اللہ بن سا وفات کے بعد انہوں نے انتشار اور بدامنی پیدا کرنے اور تھی ہمیشہ اسلام اور مسلمانوں کے خلاف سازشیں رچتے رہے اور آپ سل تھی ہوں وفات کے بعد انہوں نے انتشار اور بدامنی پیدا کرنے اور تھی تھی ہمیشہ اسلام اور مسلمانوں کے خلاف سازشیں رچتے رہے اور آپ میں ٹی تی پڑ کی عثال کرنا شروع کردیے۔ ان لوگوں نے ہمیشہ دین کا سہار الے کر ماحول کو راہ راست سے ہوئکانے کے لیے اور بھی نئے بتے ہتھک ٹر

جب اموی خلافت قائم ہوئی اس وقت مسلمانوں کے درمیان دو مذہبی جماعتیں وجود میں آچکی تھیں ایک شیعہ اور دوسری خوارج۔ حالانکہ ان کے قیام کا اصل سبب سیاسی تھا اور سیاسی اغراض و مقاصد کے تحت ہی یہ جماعتیں وجود میں آئی تھیں لیکن ان دونوں کے اپنے اپنے مذہبی عقائد وافکار بتھے جن کی بنیاد پر وہ اپنی پالیسیاں اور اپنے منصوبے تیارکرتے تھے، یا یوں کہہ لیجے کہ مذہب کی آڑ میں ہی سیہ جماعتیں اپنے سیاس وغیر سیاس مقاصد کو حاصل کرنا چاہتی تھیں (بعد میں ہر جماعت سے بہت سے فرقے پیدا ہو گئے جن میں سے ہرایک کے اپنے مخصوص عقائد وافکار تھے، کچھ تو تا دیر باقی رہے، جب کہ کچھ جلد ہی روبہ زوال ہو گئے )ان دو جماعتوں کے علاوہ اموی دور میں ایک اور جماعت مذہبی رنگ میں سامنے آئی اور وہ تھی معتز لہ کی جماعت ۔ان سبھی جماعتوں اور اس عہد سے جڑے کچھ دیگر مذہبی پہلوؤں پر اس موضوع کے تحت گفتگو کی جائے گی۔

9.4.1 شيعوں كاظہور

نہ کیا ہو چہا کچہ اللہ نے رسول صلاحظالیہ ہم نے حضرت کی تو می اپنا حلیفہ وجا یک مشرر کیا تھا ، آن نے علاوہ شیعہ حضرت کی تو تمام دیگر سخابہ سے افضل مانتے ہیں۔

9.4.1.1 السبعير

ی یو مبداللہ بن سبا کے متبعین کی جماعت ہے جوایک یہودی تھا اور قبول اسلام کا دعوی کرتا تھا۔ اس نے حضرت عثان اوران کی خلافت کے خلاف اس نے ایک مہم چھیڑر کھی تھی ، اس نے حضرت علی کو پہلے اللہ کے رسول کا وصی قرار دیا اور پھرانہیں کو خدا تک کا درجہ دے بیٹھا، حضرت علی کی وفات کو بھی وہ ان کی وفات تسلیم نہیں کرتا تھا بلکہ اس کا ماننا تھا کہ انہیں آسمان کی طرف اٹھا لیا گیا ہے جیسے حضرت عیلی کو اٹھا لیا گیا تھا۔ ان میں سے بعض کا بیٹھی ماننا ہے کہ اللہ کی ذات حضرت علی اور باقی ائمہ کی ذات میں حلول کر گئی تھی (نعوذ باللہ من ذلک)۔ 9.4.1.2

یہ بھی شیعوں کا ایک غالی فرقہ ہے جو عصر اموی میں ظاہر ہوا۔ اس کے مطابق حضرت علی ؓ ہی دراصل نبوت کے حقدار تھے اور جبر ئیل " نے غلطی سے اللہ کے رسول سلی ثلاثی ہم پر وحی نازل کر دی، کہ حضرت علی ؓ آپ سلی ثلاثی ہم سے مشابہت رکھتے تھے ایسے ہی جیسے ایک کوا دوسر ب کوے سے مشابہت رکھتا ہے ۔ کوے کو عربی میں غراب کہتے ہیں ، اسی وجہ سے اس جماعت کا نام الغرابیہ پڑا۔ اس قسم کے شیعی فرقے غال فرقے کہلاتے ہیں۔ ان کے علاوہ بچھ شیعی فرقے ایسے ہیں جو معتدل فرقے کہلاتے ہیں اور ان کے عقائد میں بہت زیادہ انحراف یا شدت نہیں پائی جاتی ان میں سے بچھ کا ذکر یہاں کیا جاتا ہے۔

9.4.1.3 زيريہ

یہ اپنی عقائد کے اعتبار سے ایک اعتدال پند شیعہ فرقہ ہے۔ ان کے یہاں ائمہ کا درجہ نبی سے بڑھ کریا نبی کے مساوی نہیں ہے بلکہ نبی کے بعد ہے۔انھوں نے غالی فرقوں کی طرح صحابہ کرام پر کفر کے فتو نے نہیں لگائے۔ اس فرقے کے امام زید بن علی زین العابدین تھے جو ایک متقی اور صالح انسان تھے، وہ ایک ذی علم انسان تھے۔ اپنے دور کے علما سے انہوں نے استفادہ بھی کیا تھا۔ امام زید بن علی نے حضرت ابو بکر اور حضرت عمر کی خلافت کو بھی تسلیم کیا ہے۔

9.4.1.4 ال إماميدالا ثناعشريد

ان کے مطابق ائمہ کی تعیین شریعت میں با قاعدہ طور پر کردی گئی ہے، حضرت علی سے لے کر محمد بن حسن عسکری تک کل بارہ امام ہوتے ہیں جن کی وجہ سے ہی اس جماعت کوالا مامیہ الا ثناعشر بیہ کہا جاتا ہے۔ان کے مطابق شرعی معاملات میں امام کی بات ہی حرف آخر ہوتی ہے۔ 9.4.1.5 ال إمامیہ الاسماعیلیہ

یہ فرقہ دراصل شیعوں کی امامیہ جماعت کی ہی دوسری شاخ ہے۔ شیعوں کی یہ جماعت ان کے ایک امام اسماعیل بن جعفر صادق ک طرف منسوب ہے۔ اثناعشر یہ کے مطابق امام جعفر صادق کے بعد امامت ان کے بیٹے موتی کاظم کے جصے میں آئی جب کہ اسماعیلیہ کا ماننا ہے کہ امام جعفر صادق کے بعد امامت ان کے دوسرے صاحبزاد ہے اسماعیل کے حصے میں آئی، ان کے مطابق امام جعفر نے از خود اپنی وفات سے قبل اس کی دصیت کر دی تھی ، بعد کے ادوار میں شیعوں کے پہاں اور بھی دوسرے فرقے وجود میں آئی ، ان کے مطابق امام جعفر نے از خود اپنی وفات سے قبل 9.4.2 خوارج خوارج کی جماعت نے چونکہ حضرت علیؓ کے حکم سے خروج کیا تھا یعنی اسے مانے سے انکار کیا تھا اسی لیے انھیں خوارج کا نام دیا گیا۔ انھیں اکحر ور یہ کے نام سے بھی جانا جاتا ہے جو حروراء نامی مقام کی طرف منسوب ہے جس کی طرف انہوں نے رخ کیاتھا، ان کو شراۃ ک نام سے بھی یاد کیا جاتا ہے وہ اس لیے کہ یہ لوگ آیت کریمہ ''وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْدِ یُ نَفْسَهُ ابْتِعَاء مَز صَاتِ اللَّهِ ''کے مطابق اپنے بارے میں یہ دعو کی کرتے ہیں کہ انہوں نے اپنی نفوس کو اللہ کی راہ میں بیچ دیا ہے یا قربان کر دیا ہے، اس لیے وہ شراۃ ہے ہی یوری ثبات قدمی سے قائم واحد دینی جماعت مانے ہیں۔

یہ دراصل ایک سیاسی جماعت تھی لیکن اس کے بہت سے عقائد وافکارا یسے تھے جن پر اس جماعت کی بنیاد قائم تھی۔ فرقد خوارج کا ظہور بھی دراصل فرقد شیعہ کی طرح حضرت علی کے عہد خلافت میں ہوا۔ حضرت علی اور حضرت معاویہ کے درمیان صفین کی جنگ میں زبردست مقابلہ ہوا اور حضرت معاویہ کی فوج شکست کے قریب تھی تبھی ان کے سپا ہیوں نے مصحف اپنے ہاتھوں میں اٹھا لیے اور یہ مطالبہ کرنے لگے کہ فیصلہ اب اس قرآن کے ذریعہ سے ہونا چاہیے۔ حضرت علی چاہتے تھے کہ جنگ اس وقت تک جاری رہے جب تک کہ فتح وشک تکا آخری فیصلہ نہ ہوجائے۔ اس قرآن کے ذریعہ سے ہونا چاہیے۔ حضرت علی چاہتے تھے کہ جنگ اس وقت تک جاری رہے جب تک کہ فتح وشکست کا آخری مقابلہ نہ وجائے۔ اس قرآن کے دریعہ سے ہونا چاہیے۔ حضرت علی چاہتے تھے کہ جنگ اس وقت تک جاری رہے جب تک کہ فتح وشکست کا آخری محضرت علی کو نا چاہتے ہوئے تھی اس محالی جماعت نے ان کی مخالفت کی اور ان پر یہ دباؤ ڈالا کہ وہ اس مطالبہ کو قبول کر لیں اور محضرت علی کو نا چاہتے ہوئے تھی اس فیصلہ کو منظور کرنا پڑا۔ پھر یہ طے ہوا کہ ایک ایک حکم دونوں طرف سے طے کیا جائے۔ خارجیوں کی اس جماعت نے حضرت ابوموئی اشعری کو حکم بنانے کا مطالبہ کیا جب کہ حضرت علی عبداللہ بن عباس کو تھی بنا چاہتے ہو کہ توں کی اس

یہ فرقہ ایک نہایت متشدد اور جذباتی قشم کا فرقہ تھا، اپنے مذہب اور موقف کے دفاع میں بہت سخت رویہ رکھتا تھا، شرعی معاملات و مسائل کو قرآن وحدیث کے ظاہری معنی ومفہوم کے اعتبار سے طے کرتا تھا، ''لا حکم الاللہ'' ان کا شعارتھا۔ ایک طرف تو انہوں نے حضرت علی ؓ اور ان کے حامیوں کو نشانہ بنایا تو دوسری طرف حضرت عثمان ؓ، حضرت طلحہؓ اور حضرت زبیر ؓ اور ان اموی خلفا سے بھی برائت کا اظہار کیا جنھیں وہ ظالم وجابر قرار دیتے تھے۔ ان کی جرائت و با کی کا بی عالم تھا کہ وہ حضرت علی کو دوران خطبہ ٹوک دیتے تھے، بلکہ دوران نماز بھی ان کوٹو کنے سے بازنہیں آتے تھے، حضرت علی اور حضرت عثمان ؓ، حضرت طلحہؓ اور حضرت زبیر ؓ اور ان اموی خلفا سے بھی برائت کا اظہار کیا کوٹو کنے سے بازنہیں آتے تھے، حضرت علی اور حضرت عثمان کے تبعین کو مشرک اور کا فر تک کہہ دیتے تھے۔ جلکہ دوران نماز بھی ان کوٹو کنے سے بازنہیں آتے تھے، حضرت علی اور حضرت عثمان کے تبعین کو مشرک اور کا فر تک کہہ دیتے تھے۔ حضرت علی نے اپن

خوارج کے حوالے سے ایک بات اور قابل ذکر ہے کہ ان میں سے اکثر کا تعلق عرب کے بدوؤں سے تھا جوظہور اسلام کے وقت نہایت خستہ حال تھے اور علوم وفنون سے بالکل نا آشا تھے۔جس کی وجہ سے ان کے اندر موجود جابلی عادات وصفات پوری طرح سے ختم نہ ہو سکی تھیں اور اس کا اثر ان کے افکار وعقائد میں بھی نظر آتا تھا مثلاً وہ اپنے ارادے کے بہت پکے ہوا کرتے تھے۔اپنے عقائد وافکار کے تئین بہت مخلص اور رائخ العقیدہ ہوتے تھے، اسی طرح بہت جری و بے باک اور نہایت بہادر ہوا کرتے تھے اور ان کے مزان میں خشونت اور سختی (۱) خلیفہ کاتعین ایک آزادانہ اور غیر جانب دارانہ انتخاب کے ذریعہ ہی ہونا چا ہے اور مسلمانوں کی اکثریت مل کر طے کرے کہ کس کو خلیفہ بننا چا ہے، نہ تو وہ اس بات کے قائل تھے کہ خلافت صرف قریش یا اہل ہیت کا حق ہے اور نہ ہی اس بات کے کہ بیصرف عربوں کا حق ہے عجمیوں کانہیں۔

(۲)خوارج کے بنیادی عقائد میں سے ایک بیہ ہے کہ گناہوں کا مرتکب بھی کافر ہوگا۔ اپنے اس عقیدہ کو قرآنی آیات کی غلط تفسیر کے ذریعہ ثابت کرنے کی کوشش کرتے تھے، مثلاً قرآنی آیت ہے کہ'' وَلِلَّہِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَیْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَیْهِ سَبِیْلاً وَمَن کَفَرَ فَإِنَّ اللَّهُ عَنِيْ عَنِ الْعَالَمِیْنَ۔''

( ترجمہ: لوگوں پر اللہ کا بیرت ہے کہ جواس گھر تک پہنچنے کی استطاعت رکھتا ہو وہ اس کا جج کرےاور جوکوئی اس حکم کی پیروی سے انکار کربے تواسے معلوم ہونا چاہیے کہ اللہ تمام دنیا والوں سے بے نیاز ہے )

کہتے تھے کہاللہ تعالیٰ نے اس آیت میں تارک جح کو کافر قرار دیا ہے، اس لیے مرتکبین گناہ کبیرہ بھی کافروں میں شار کیے جائیں گے۔ اس طرح ایک دوسری آیت قر آنی پیش کرتے ہیں' نوَ مَن لَّمْ یَحْکُم بِـمَا أَنزَ لَ اللهُ فَأُوْ لَـبَکَ هُمُ الْکَافِرُون۔''

( ترجمہ: جولوگ اللہ کے نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ نہ کریں وہی کافر ہیں ) کہتے ہیں کہ گنا ہوں کا مرتکب اللہ کے حکم کے خلاف اپنی ذات کے لیے فیصلہ کرتا ہے لہٰذاوہ کافرقراردیا گیا ہے۔

خوارج کے حوالے سے بیہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ وہ نہایت فضیح وبلیغ ہوا کرتے تھے، خطابت میں بے انتہا ماہر ہوا کرتے تھے، تاریخ وادب کی کتابوں میں ان کی فصاحت و بلاغت کے نمونے بکثرت موجود ہیں، فصاحت و بلاغت کے علاوہ علوم شرعیہ پر بھی انہیں بہت دسترس حاصل تھی، قرآن وحدیث کا گہراعلم رکھتے تھے، فقتہی مسائل پر بھی ان کی مضبوط پکڑتھی، بحث ومباحثہ میں بھی ان کا کوئی ثانی نہیں تھا، بہت قو کی الحجہ ہوا کرتے تھے، کہا جاتا ہے کہ بحث و مباحثہ کے دوران اگر اپنا پہلو کمز ورلگتا تھا تو حدیثیں گڑھے کر انھیں اللہ کے رسول کی طرف منسوب بھی کر دیتے تھے، کہا جاتا ہے کہ بحث و مباحثہ کے دوران اگر اپنا پہلو کمز ورلگتا تھا تو حدیثیں گڑھے کر انھیں اللہ کے رسول کی طرف ساق اور اس کے اغراض دمقا صد کو تسلیم نہیں کرتے تھے ،قرآنی آیات اور احادیث رسول کے اصل معنی و مفہوم، اس کے سیاق و

خوارج کے کٹی فرقے اموی دور میں ظاہر ہوئے ۔ کچھ کا مخصر تعارف یہاں پیش کیا جاتا ہے:

(۱) الا زارقہ: یہ نافع بن ازرق کے تبعین تھے۔خوارج کی اکثریت کا تعلق اس جماعت سے تھا۔عبداللہ بن زبیر اور بنوا میہ کا مقابلہ خوارج کی اس جماعت سے سب سے پہلے ہوا تھا۔ نافع نے تقریباً نو سال تک اپنے ان حریفوں سے جنگ لڑی۔ ان کے بنیادی عقائد میں نمایاں یہ ہیں کہ بیا پنے نخالفین کوغیر مسلم مانتے تھے بلکہ ان کے مطابق ان کا دائمی ٹھکانہ جہنم ہے اور ان سے قال جائز ہے، یہ لوگ رجم کی سزا کونہیں مانتے تھے بلکہ کہتے تھے کہ زانی اور زانیہ کو صرف کوڑوں سے مارا جانا چاہیے، کیوں کہ قرآن میں اس کا ذکر نہیں ہے اور ان کے نزد یک بیہ حدیث سے بھی ثابت نہیں ہے، ان کے مطابق ان کا رائم کی اور کی سے مقال جائز ہے، یہ لوگ رجم ک

۲) النجدات: یہ نجدہ بن عویمر کے متبعین ہیں۔ ان کے عقائد بھی ازارقہ سے ملتے جلتے ہیں، البتہ انہوں نے تقیہ کا نیا عقیدہ پیش کیا وہ یہ کہ ایک خارجی مصلحاً اپنے عقید بے کو پر دۂ خفا میں رکھے جب تک کہ اس کو ظاہر کرنے کا مناسب وقت نہ آ جائے۔

(۴) عجاردہ: یہ میں الکریم بن عجرد کے تبعین تھے۔ قضا وقدر کے مسائل میں ان کے کچھ خاص عقائد ہیں۔

(۵) الاباضیہ: یہ عبدالللہ بن اباض کے متبعین تھے۔ یہ خوارج دوسر فرقوں کے بہقابل اپنے عقائد میں زیادہ معتدل تھے، ان کے یہاں غلوا در تشدد نسبتاً کم پایا جاتاتھا، اسی لیے جہاں دوسر ے خارجی فرقے آ ہستہ آ ہستہ روبہ زوال ہو گئے، یہ فرقہ باقی رہا اور کئی بڑے علما اس جماعت میں پیدا ہوئے۔ یہا پنے مسلم مخالفین کو دائرہ اسلام سے خارج نہیں مانتے تھے اور ان کے قُل کو جائز نہیں تھر اتے تھے اور ان کی شہادت اور ان کے ساتھ منا کحت کو درست مانتے تھے۔

## 9.4.3 معتزله

معتزلہ کی ابتدائی تاریخ کے بارے میں مؤرخین نے یہ واقعہ کلھا ہے کہ اس جماعت کا سردار واصل بن عطا (وفات اسلام چھ) تھا جو اس دور سے مشہور اہل منطق میں شار کیا جاتا تھا اور حضرت حسن بھری کی مجلس میں ان کا درس سننے کے لیے بیٹھا کرتا تھا۔ حضرت حسن بھری کی مجلس میں ایک بار گناہ کبیرہ کے مرتکب کے بارے میں اختلاف واقع ہو گیا، اس مجلس میں موجود خوارج کے علا کی رائے تھی کہ گناہ کبیرہ کا مرتکب کا فر قرار دیا جائے گا جب کہ علا کی ایک دوسری جماعت نے کہا کہ نہیں وہ مومن ہی قرار دیا جائے البتہ وہ اس گناہ کے ارتکاب کی وجہ سے فاس ہو جائے گا۔ اس مجلس میں واصل بن عطا بھی موجود تھا اور اس نے ان دونوں جماعتوں سے محلف اپنی ہیں رائے میں کہ کہ مرتکب کا فر دیا جائے گا دہ کہ میں میں واصل بن عطا بھی موجود تھا اور اس نے ان دونوں جماعتوں سے محلف اپنی ہیں رائے میں کی کہ مرتکب کم بائر نہ تو کا فرقر ا جائے گا۔ اس مجلس میں واصل بن عطا بھی موجود تھا اور اس نے ان دونوں جماعتوں سے محلف اپنی ہیں رائے بیش کی کہ مرتکب کبائر نہ تو کا فرقر ا دیا جائے گا دار نہ ہی مومن بلکہ وہ ان دونوں مرتبوں کے نیچ میں ایک تیسر سے مرتبہ میں شار کیا جائے گا۔ اس کی اس محلف رائے کی وجہ سے حضرت حسن بھری نے اسے اپنی مومن بلکہ وہ ان دونوں مرتبوں کے نیچ میں ایک تیسر سے مرتبہ میں شار کیا جائے گا۔ اس کی اس محلور کو تی تھری خار دیا جائے گا اور نہ ہی مومن بلکہ وہ ان دونوں مرتبوں کے نیچ میں ایک تیسر سے مرتبہ میں شار کیا جائے گا۔ اس کی اس محلور کی تعلق کی اور حضرت حسن بھری نے اسے اپنی محل سے باہر نکال دیا، چنانچہ واصل بن عطا نے اپنی الگ علمی مجلس قائم کر لی اور لوگوں کو اپنے عقائد وا نکار بتانے لگا چونکہ عربی میں اعتزل کے معنی گی محل کی بیدائش مدینہ میں ہوئی تھی اور نشو دنما بھرہ میں ہوئی تھی، اس کا شار اس دور کے ال علم میں موت تھا، اس نے کئی کی میں بھی تصنیف کی ہیں جن میں ''المنز لة بین المنز لیوں''، میں ہوئی تھی، اس کا شار اس دور کے ال علم میں موتا تھا، اس نے کئی کی میں بھی تصنیف کی ہیں جن میں ''المنز لة بین المنز لتیں''، ''معانی القو آن'' اور ''طبقات اھل العلم '' غیرہ تابل ذکر ہیں۔

معتز لہ دراصل وہ مذہبی جماعت ہے جس نے عقل کو اصول وادلہ پر ترجیح دی ، بطور خاص عصر عباسی میں اس جماعت کا کافی اثر دیکھنے کو ملتا ہے ، بعض مؤرخین کے مطابق معتز لہ کی شروعات واصل بن عطا سے پہلے ہو چکی تھی ، بلکہ بعض معتز لہ تو صحابہ و تابعین میں سے بھی بعض کو معتز لی العقیدہ قرار دیتے ہیں ، معتز لہ کے بھی کٹی فرقہ سامنے آئے۔

واصل بن عطا کے تبعین کو داصلیہ کے نام سے جانا جاتا ہے۔ داصل کے علاوہ جو مشہور علما وادیا اس جماعت سے منسلک رہے ان میں محمد بن ھذیل علاف، ابراہیم بن سیار نظام، عمرو بن بحر جاحظ وغیرہ قابل ذکر ہیں۔

معتز لہ کے مطابق عقل کا درجہ قرآن وحدیث کے بعد نہیں آتا بلکہ اس سے پہلے آتا ہے، ان کا ماننا ہے کہ عقل کے ذریعہ ہی قرآن وحدیث کے اسرار درموز کو سمجھناممکن ہے۔ اینے اس عقید ہے کی بنیاد پرانہوں نے بہت ہی متواتر احادیث کوبھی قبول کرنے سے انکار کر دیا،عقائد کے پاپ میں ان کے کچھ خاص افکار وخیالات تصح جن میں سے بہت سے اہل سنت والجماعۃ کے عقائد سے متضاد بتھے، مثال کے طور پر بیہ کہ وہ اللہ کی ذات کے لیے صفات کا انکار کرتے ہیں،قر آن کومخلوق مانتے ہیں، قیامت کے روز اللہ کے دیدار کا انکار کرتے ہیں وغیرہ ۔ 9.5 اكتسابي نتائج

اس پوری بحث سے بیدانداز ہ ہوتا ہے کہ بیہ پورا دور سیاسی افراتفری کا دورتھا۔ پہلے اموی خلیفہ حضرت معاویہ کی سیاسی پالیسی اموی خلافت کو متحکم کرنے میں بہت اہم اور کارگر ثابت ہوئی، ان کے یہاں ہمیں اعتدال بھی نظر آتا ہے اور اتحاد وا تفاق اور امن وامان قائم کرنے کی سعی وکوشش بھی صاف دکھائی دیتی ہے، وہیں فتو جات کا سلسلہ بھی ان کے عہد میں کافی آگے بڑ ھالیکن ان کے جانشین پزید کے یہاں ہمیں شدت اور سخق نظر آتی ہے، حضرت حسین تک کو بخشانہیں جاتا ہے، لوگوں میں خوف و دہشت کا ماحول پیدا ہوجا تا ہے اور اسی وجہ سے خلافت بنو امیہ کا وجود خطرے میں پڑ جاتا ہے، اگر مروان بن تکم نے اپنی حکمت عملی سے حالات کو قابو میں نہ کیا ہوتا تو شاید یہ خلافت تبھی ختم ہو چکی ہوتی۔ عبدالملك بن مروان ادر الوليدين عبدالملك كاعهد خلافت نسبتاً بهتر ثابت ہوا،فتنوں كوفر وكيا گيا اور رعايا كي فلاح وبهبود كي طرف توجه دي گئي، خلافت کے آخری ایام میں جوخلیفہ آئے وہ نہایت نااہل اورغیر ذمہ دار ثابت ہوئےجس کی وجہ سے خلافت بہت کمز ورہوگئی اور بالآخر ۲ ساج میں اس کا خاتمہ ہوگیا ۔اس دوران عبداللہ بن زبیر، شیعہ اورخوارج کے بھی اس عہد کے سیاسی منظرنا مے پر بہت گہرے اثرات مرتب ہوئے، لیکن بنوامیہ کی فوجی اور ساسی طاقت کے سامنے بہ ساسی جماعتیں ٹک نہ کمیں اور بالآخر کے بعد دیگرے امویوں کے سامنے گھٹے ٹیکنے پرمجبور ہوگئیں۔

اگراس عہد کے دینی حالات کی بات کریں تو حبیبا کہ ہم نے اس اکائی کے تحت پڑ ھا کہ کئی مذہبی جماعتیں اس عہد میں ردنما ہوئیں جنہوں نے اپنے اپنے انداز میں اپنے عقائد وافکار کی ترویج واشاعت کی۔ان جماعتوں میں اختلافات کاعکس ہمیں اس دور کی خطابت اور خطوط نولیی میں بھی صاف نظر آتا ہے، اس عہد کی شاعری میں بھی ان اختلافات کی جھلک دکھائی دیتی ہے۔عہد اموی میں حضرت عمر بن عبدالعزيز كادوروه بهترين دورتهاجوايني ديني رجحان كى وجه سے ايك ممتاز مقام ركھتا ہے۔

|                                                                                               | فرہنگ        | 9.6 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-----|
| عبداللدين سہأ کی طرف منسوب شيعوں کا ايک فرقہ۔                                                 | السبعية:     |     |
| شیعوں کا ایک غالی <b>فرقہ جو</b> عصر اموی میں ردنما ہوا۔                                      | الغرابية:    |     |
| شیعوں کا ایک معتدل فرقہ <sup>ج</sup> س کی نسبت امام زید بن علی زین العابدین کی طرف ہے         | الزيدية:     |     |
| خوارج کاایک فرقہ جو نافع بن ازرق کے متبعین پرمشتمل تھا۔                                       | الدا زارقة : |     |
| عصراموی میں ظاہر ہونے والی ایک دینی جماعت جس کے اپنے مخصوص عقائد تھے، اس کی بنیاد داصل بن عطا | المغتزلة :   |     |

(https://archive.org/details/TareekhEArabiAdab/page/n3)

اکائی کے اجزا

- 10.1 مقصد
- 10.2 تمہيد
- 10.3 اموی دور میں عربی خطابت کاارتقا

## 10.1 مقصد

عصراموی چونکہ سیاسی اعتبار سے ایک نہایت پر آشوب اور پرفتن دورتھا اور عربوں میں سیاسی رسہ کشی اپنی شباب پرتھی اس لیے اس عہد میں خطابت کو پروان چڑ ھنے اور فروغ پانے کا بہت موقع ملا۔ اس اکائی کا اصل مقصد اموی دور میں خطابت کی اہمیت ، اس کے ارتقا اور اس کی اہم شخصیات کو آپ کے سامنے پیش کرنا ہے ۔

10.2 تمہيد

عہد نبوی اور عہد خلافت راشدہ میں عربی خطابت کا ایک خاص انداز تھا، اس کی کچھ خو بیاں تھیں جن کے بارے میں آپ اسلامی دور کے تحت پڑھ چکے ہیں۔ رسول اکرم مل تلایی تم کی وفات کے موقع پر اور آپ کی وفات کے بعد خطابت کا دائر ہ اور وسیع ہوااور قائدین وخلفا نے ایپ نشکر کے حوصلوں کو بلند کرنے کے لیے پر جوش اور مؤثر خطب دیے، خواہ وہ جنگ قاد سید کے موقع پر مغیرہ بن شعبد کا خطبہ ہو، یا جنگ یر موک کے موقع پر خالد بن ولید کا خطبہ ہو یا ابلہ کی فتح کے دن عتبہ بن غزوان کا خطبہ ہو۔ اس عہد کی خطابت بنا دی طور پر دو تحوروں پر قائم تھی ایک کے موقع پر خالد بن ولید کا خطبہ ہو یا ابلہ کی فتح کے دن عتبہ بن غزوان کا خطبہ ہو۔ اس عہد کی خطابت بنا دی طور پر دو تحوروں پر قائم تھی ایک دوق ی پر غالد بن ولید کا خطبہ ہو یا ابلہ کی فتح کے دن عتبہ بن غزوان کا خطبہ ہو۔ اس عہد کی خطابت بنا دی طور پر دو تحوروں پر قائم تھی ایک دعوت دین اور دوسری جہاد کی ترغیب۔ اس دور کے آخری ایا م میں خاص طور سے جنگ جمل اور جنگ صفین وغیرہ کے موقع پر عربی خطابت میں ایک نیارنگ میہ پیدا ہوا کہ مختلف سیاسی جماعتیں ایک دوسرے کے او پر خطبوں کے درید محملہ جن سادر جنگ صفین وغیرہ کے موقع پر عربی خطابت میں ایک نیارنگ میہ پیدا ہوا کہ مختلف سیاسی جماعتیں ایک دوسرے کے او پر خطبوں کے درید محملہ میں خاص ماہ میں حضور علی ماہ دخطیب سے اور در میان جو بحث و میں خطیبوں کی اچھی خاصی تعداد موجودتھی، جب خوارج کی جماعت منظر عام پر آئی تو اس کے اور حضرت علی کے حامیوں کے در میان جو بحث و میا دی شروع ہوا اس کی بناد تھی دھی ہوں اس دور کی خطابت میں جابی لی دور کی خطابت میں موجود تی جمیں بہت کم نظر میں ای بند کے رسول میں خطیبوں کی ایک دوسر میں خوارج کی جماعت منظر عام پر آئی تو اس کے اور حضرت علی کے مامیوں کے کی بنار ہی جن دور کی خطابت میں میں خطابت میں خاص دور کی خطابت میں جا ہو کی خطابت میں موجود تھی میں موال دور کی خطابت میں موجود توج میں جن وال و محرکات کی میں دور کی خطابت کی موال دور خل خطابت میں مول اور خل دور کی خطابت میں اور خر خطابت میں موزوں خل میں جن موال و محرکات خط کی خلی ہو ہو ہیں جن خوال و محرکات کی خلید ہیں دور کی خطابت میں موال دور کی خطابت میں اور کی خطابت میں موال دور کی خطابت کی موال دور کی خطابت میں موال دور کی خطابت کی موال دور کی خطابت کی کو ال دور کی خبر خلی ہو ہ

خطابت کوتر قی کرنے کے لیے زیادہ سازگار ماحول میسر ہوا۔

10.3 اموى دورميں عربي خطابت كاارتقا

بنوامیہ کی خلافت جس ماحول میں قائم ہوئی وہ نہایت پر آشوب اور پرفتن ماحول تھا، کئی سیاسی جماعتیں آپس میں ایک دوسرے سے نبرد آ زمانھیں، ایک طرف تو بنوامیہ کے خلاف کئی جماعتیں میدان کارزار میں اتر ی ہوئی تھیں تو دوسری طرف مختلف سیاس جماعتوں کی آپس میں خوب ٹھنی ہوئی تھی جس کی وجہ سے ماحول کا فی گرم تھا اور ایسے ماحول میں خطابت جیسے فن کا فروغ پانا ایک فطری بات تھی ۔

مشرق ومغرب میں جواسلامی کشکر کیے بعد دیگرے معر کے سر کرر ہے تھے اس میں ان کے قائدین کا بہت ہی اہم رول تھا اور جب بھی کسی معرکے کی تیاری شروع ہوتی تھی تو قائدین اپنے جنگجوؤں کے سامنے آکر تقریریں کرتے اوران کے اندر دل وجان سےلڑنے کا جوش و ولولہ پیدا کرتے۔ان کی می تقریریں ان جنگوں کی فتوحات میں بہت مؤثر ثابت ہوتی تھیں۔

مختلف عرب قبائل کے مابین دور جابلی میں جو تعصب تھا اور جو منافرت پائی جاتی تھی وہ عصر رسول اور خلافت راشدہ کے دور میں کافی حد تک کم ہوگئی تھی ،لیکن اموی دور آتے آتے وہ قبائلی رنجشیں پھر سے جاگ اٹھیں اور قبائلی تعصب کی آگ پھر سے دلوں میں بھڑک اٹھی۔ اس میں بھی مخالفین نے ایک دوسرے پر حملہ کرنے کے لیے خطابت کا سہارالیا ، ایک طرف قیس اور تغلب ومختلف یمنی قبائل آ منے سامنے آگئے تھے تو دوسری طرف بھرہ میں تمیم اور از دے درمیان ٹھن گئی ، پھر یہ حال خراسان وغیرہ میں موجود عرب قبائل کا تھا، ہر قبیلے کے خطیب دوسرے قبیلہ کے لوگوں پر اپنی تقریروں کے ذریعہ وار کرتے اور انھیں نیچا دکھانے کی کوشش کرتے ۔

وفود کی آمد کا جوسلسلہ رسول اللہ سائٹ لیکٹم کے عہد میں شروع ہو چکا تھا، مختلف قبائل اور علاقوں کے دفد آپ سائٹ لیکٹم کی خدمت میں آیا کرتے تصاوران کے خطبا آپ سائٹ لیکٹم سے دین اسلام کی بابت پو چھتے تھے یا اپنا جو بھی مدعا ہوتا تھا اسے سامنے رکھتے تھے۔خلافت راشدہ کے دور میں بیسلسلہ نہ صرف جاری رہا بلکہ فتوحات کی کثرت کی وجہ سے اس میں مزید اضافہ ہوا۔عصر اموی میں بھی ان وفود کی تعداد میں خاطر خواہ اضافہ ہو۔ اس کی ایک وجہ تو بیتھی کہ اب اسلامی ریاست کی حدیں بے انتہا وسیع ہو چکی تھیں اور اسی حساب سے مسائل کی بھی کثرت ہوگئ تھی ، وہیں دوسری طرف خود خلفا اور امرانے اس بات کو لیند کیا کہ لوگ ان سے ملیں اور بالمشافہہ اپنا مدعا ان کے سامنے پیش کریں۔ بید وفد خلفا اور والیوں کے دربار میں حاضر ہوتے تھے اور ان کے سامنے اپنی قوم کی نمائندگی کرتے تھے۔ بید وفود نئے خلیفہ کی تاج پوشی کے وقت اس کے ہاتھ پر بیعت کرنے بھی آتے تھے اور ان کے سامنے اپنی تو م کی نمائندگی کرتے تھے۔ بید وفود نئے خلیفہ کی تاج پوشی کے وقت اس کے اور والیوں کے دربار میں حاضر ہوتے تھے اور ان کے سامنے اپنی تو م کی نمائندگی کرتے تھے۔ بید وفود نئے خلیفہ کی تاج پوشی کے وقت اس کے اور والیوں کے دربار میں حاضر ہوتے تھے اور ان کے سامنے اپنی تو اور اپنے مسائل کور کھر ان کا حل تلاش کرنے بھی۔ بعض دفعہ وفود تعزیر یت ہاتھ پر بیعت کرنے بھی آتے تھے اور اس کے سامنے اپنی پر یشانیوں اور اپنے مسائل کور کھر ان کا حل تلاش کرنے بھی۔ بعض دفعہ وفود تعزیر یت یا مبارک باد پیش کرنے کے لیے بھی خلفا اور امرا کے دربار پہنچتے تھے اور ہر وفد کے خطیبوں کی یہی کوشش ہوتی تھی کہ وہ تی دو میا خت و بلاغت اور پورے شد و مد کے ساتھ حاکم وقت کے سامنے اپنی بات کو پیش کرے اور اس کی تائیوں میں ہوتی تھی کہ دوں طرح کے سینگر وں خطیبوں کی تک کی کوشش ہوتی تھی کہ دوں خطیبوں خلی کی کہ کہ میں موجود ہیں۔ تاریخ کی کتا ہوں میں موجود ہیں۔

خطابت کا جو دینی مقام و مرتبه عصر رسول اور دور خلافت را شده میں تھا وہ یقینا اپنی جگہ قائم رہا بلکہ اس میں بھی بے انتہا و سعت پیدا ہوگئی تھی، کیوں کہ جیسے جیسے فتو حات کا سلسلہ آگے بڑھتا گیا اور نئے نئے علاقے اسلامی ریاست میں شامل ہوتے رہے ای حساب سے مساجد اور عیدگا ہوں کی تعداد میں بھی اضافہ ہوتا گیا۔ جب اللہ کے رسول سائٹ پیڈ ہجرت کر کے مدینہ منورہ میں داخل ہوتے تو آپ سائٹ پیڈ نے مسجد قبا کے نام سے پہلی متجد کی بنیا در کھی اور چالیس پچاس سال کا عرصہ گزر نے کے بعد سندھ سے لے کر شالی افر ایقہ کے آخری کنار کے تک ہزاروں متحبروں اور عیدگا ہوں کا قیام محل میں آچکا تھا جن میں با قاعدہ پنٹے وقتہ نمازوں کے علامہ محبروں اور عیدگا ہوں کا انہ تمام کیا جاتا تھا۔ اس متحبروں اور عیدگا ہوں کا قیام محل میں آچکا تھا جن میں با قاعدہ پنٹے وقتہ نمازوں کے علاوہ جعداد رعیدین کی نمازوں کا اہتمام کیا جا تا تھا۔ اس محبروں اور عیدگا ہوں کا قیام محک میں آچکا تھا جن میں با قاعدہ پنٹے وقتہ نمازوں کے علاوہ جعداد رعیدین کی نمازوں کا اہتمام کیا جا تا تھا۔ اس محبروں اور عیدگا ہوں کا قیام محل میں آچکا تھا جن میں با قاعدہ پنٹے وقتہ نمازوں کے علاوہ جعداد رعیدین کی نمازوں کا اہتمام کیا جا تا تھا۔ اس محبر علی اور عیدگا ہوں کا قیام محبرات جعداد رعیدین کے موقع پر خطب دیتے اور محام الناس تک اسلام کی صحبح تعلیمات پنچا تے۔ ویسے تو یہ خطب خالص مذہبی نوعیت کے ہوا کرتے تھر ایک نہ کی بھی ان میں غلفا اور امرا کے نام بھی داخل ہوجاتے تھے۔ جعدوعیدین کے خطبوں کے علوہ مذہبی خطب خال میں میں ڈولی اور میں اور میں تم دین تعلیمات کو پیش کرتے اور صحبح میں اور دین خلی میں دی جانے والی تقریروں کی قسم حسن بھر کی وغیرہ کی ایک اور قاض قابل ذکر ہیں۔ اور اور تاریخ کے مصادر ومراض میں دی جانے والی تقریروں کی قسم حسن بھری وغیرہ کے نام اطور خاص قابل ذکر ہیں۔ اور اور اور تی محبر اور اور محبوں اس ہوں کی خطبوں میں میں میں میں میں جاتے تھا جال ہوں کی تس حسن بھر کی وغیرہ کی دار قول کے سامنے دین تعلیمات کو پیش کرتے اور سے میں اس دور کی خطبات کے نمو نے ہمیں جلی جلی ہی می جاتے ہیں جلی جلی خلی ہو ہوں تی سی ہوں کے ملوں کی خلوں میں میں اس کی خلیوں کی میں دی جاتے دی خلیوں کے حس دوس کے نام میں دولی دی میں جلی کی میں می دین تعلیمات اور ہی محسد دو مراض میں اس دور کی خطب ہیں میں م

- 10.3.1 ساسی خطابت
- 10.3.1.1 خطبائے خوارج

اس دور کی سیاسی خطابت میں خوارج کو دوسری سیاسی جماعتوں پر سبقت حاصل تھی۔ اس کی اصل وجہ بیتھی کہ وہ اپنے عقائد وافکار کو لے کر سب سے زیادہ پر جوش اور جذباتی تھے اور کھل کر بر ملا اپنے مخالفین پر ہر طرح سے حملہ کرتے تھے، خطابت میں بھی انہوں نے اپنے مخالفین پر شدید حملے کیے اور انھیں خوب آڑے ہاتھوں لیا ، حالانکہ ان کے زیادہ تر خطبہ ہم تک نہ پنچ سکے کیوں کہ ایک تو انہوں نے خود انہیں سپر دقلم کرنے کی زحمت گوارانہیں کی وہیں ان کے مخالفین نے بھی ان کے خطبوں کو اکثر نظر انداز کیالیکن جو خطبہ بھی تاریخ وادب کے حوالے سے ہم تک پنچ ہیں ان میں بہت جوش و دولولہ نظر آتا ہے۔ جاحظ کی البیان و الم تبدین میں ان کے بہت سے خطبہ جو دہار جار جو ان وقت وجود میں آئے چاروں فرقوں، ازارقہ، نجدات ،صفریہ اور اباضیہ میں سے ہرایک کے اپنے اپنے خطیب تھے جوایک دوسرے کو ٹکر دیتے تھے۔ ازارقہ کے مشہور خطیبوں میں ان کا لیڈر نافع بن ازرق ، زبیر بن علی اور قطری بن الفجاء ۃ خاص طور سے قابل ذکر ہیں یہ اپنی تقریروں میں اپنے متبعین کوراہ حق میں جان کی بازی لگانے کی ترغیب دیتے ہوئے نظر آتے ہیں، ان کی تقریروں کا اسلوب سے ومقفی ہوا کرتا تھا۔

خوارج میں فرقد ازارقد اپنے عقائد دنظریات اور خیالات میں بڑا سخت اور کٹر تھا۔ یہلوگ اللہ کے رائے میں جان دینے کے لیے اس طرح بے تاب رہتے تھے جس طرح پر دانڈ تمع پر نثار ہونے کے لیے بے تاب رہتا ہے۔ وہ کہتے تھے کہ اس دنیا کی زندگی پنچ ہے، اصل زندگ جنت کی زندگی ہے اور اس کا راستہ صرف میہ ہے کہ ان گمراہ لوگوں اور فرقوں سے جنگ کر کے راہ حق میں شہادت حاصل کی جائے ، چنانچہ ان کے لیڈر زبیر بن علی نے اپنی ایک تقریر میں کہا کہ : ''ان البلائ للمؤ منین تمحیض و آجن و ہو علی الکافوین عقوبہ ڈو خزئ ، و شِقُوا بان کم المست خلفونَ في الأرض''

(ترجمہ:مومن جب آ زمائش اور مصیبت میں پڑتا ہے تو اس کے گناہ گھٹتے ہیں اور ثواب بڑھتا ہے اور کافر جب آ زمائش اور مصیبت میں مبتلا ہوتا ہے تو اس کی ذلت وخواری اور سزا بڑھتی ہے، یقین رکھو کہتم ہی زمین پر خدا کے خلیفہ ہواور انجام کارکامیا بی متقیوں ہی کونصیب ہوگی ) بہ لوگ دنیا اور متاع دنیا کوفریب، دھو کہ اور خواہشات نفسانی کا مرکز سمجھتے تھے، ان کے بقول دنیا سراسر ناکامی اور نقصان کا موجب

پیرف دی اور اس کے مقابلہ میں آخرت اور اس کی خاطر ہر قسم کی قربانی حاصل زندگی ہے۔ زبیر بن علی کے بعد ان کے مشہور مقرر اور لیڈر قطری بن الفجاءة نے ایک موقع پر تقریر کرتے ہوئے کہا: ''أما بعد ، فإنی أَحَدر کم الدنیا ، فإنها حلوقة خَضِرَةْ ، خُفَّتْ بالشهوات ، مع أن امرء ألم یکن منها فی حَبَرَة ، إلا اعقبته بعدها عبر ق\_\_\_\_لاخيرَ فی شيئ من زادها إلا التقوی''

(ترجمہ: اےلوگو! میں تم کودنیا سے خبر دار کیے دیتا ہوں ، اس لیے کہ یہ بڑی میٹھی اور ہری بھری ہے ، مگرخوا ہشات نفسانی سے بھری ہوئی ہے ، آ دمی کو یہاں جب کوئی خوشی نصیب ہوتی ہے تو اس کے بعد فوراً ہی کوئی نہ کوئی تکایف دہ بات ہوجاتی ہے۔۔۔۔ اس لیے یہاں کی سی چیز میں سوائے تقویٰ کے کوئی بھلائی یا خیرنہیں )

خوارج کے دوسر فرقے صفریہ کے پہاں ہمیں عمران بن حِطان اور صالح بن مسرح جیسے خطیب ملتے ہیں۔ ان حضرات نے بنو امیہ اور اپنے دیگر خالفین پر جم کر حملے کیے اور انہیں گمراہ قرار دے کر ان کے خلاف جہاد پر اپنے متبعین کو خوب بھڑ کایا۔ ان کے دیگر مشہور خطیبوں میں طرماح بن حکیم شہیل بن عزرہ ضبق اور ضحاک بن قیس وغیرہ اہم مانے جاتے ہیں۔ اباضیہ فرقے کے بھی کئی اہم خطیبوں کے نام تاریخ وادب کے مراجع میں ہمیں ملتے ہیں۔ ان میں سب سے زیادہ شہرت ان کے ایک لیڈر عبداللہ بن یحیٰی کندی کو حاصل ہوئی جس نے ان قرقے نے تجاز تک اپنا تسلط قائم کرلیا تھا، یہاں تک کہ اموی خلیفہ مروان بن محمد نے ایک لیڈر عبداللہ بن کی کی کہ کی تو جس نے ان قرقے نے تجاز تک اپنا تسلط قائم کرلیا تھا، یہاں تک کہ اموی خلیفہ مروان بن محمد نے اسے شکست دے کر اس کی تعلیم س

شیعہ فرقے کے خطیبوں کے نشانے پر بھی بنوامیہ اور ان کے خلفا تھے۔ ان کے مطابق بنوامیہ نے خلافت پر زبرد تی قبضہ کر لیا تھا اور

اس پر حضرت علی ؓ اور ان کی جماعت کا بی حق تھا۔ ان کا کہنا تھا کہ اللہ کے رسول سلی ظلیم پر از خود خلافت کے لیے حضرت علی ؓ کو نامز دکیا تھا اور بنو امیہ نے ان کو ان کے اس حق سے محروم کردیا۔ اس فرقے کے خطیبوں کا سارا زور اپنے ان دعو وَں کو ثابت کرنے پرتھا، بطور خاص حضرت حسین <sup>ش</sup> کی شہادت کے بعد ان لوگوں نے بنوا میہ کے خلاف اپنا محاذ پور کی طرح کھول دیا تھا اور خطابت کے ذریعہ ان پر شدید حملے کیے۔ امام حسین <sup>ش</sup> کی شہادت کے بعد ان لوگوں نے بنوا میہ کے خلاف اپنا محاذ پور کی طرح کھول دیا تھا اور خطابت کے ذریعہ ان پر شدید حملے کیے۔ امام حسین <sup>ش</sup> کی شہادت کے بعد ان لوگوں نے بنوا میہ کے خلاف اپنا محاذ پور کی طرح کھول دیا تھا اور خطابت کے ذریعہ ان پر شدید حملے کیے۔ امام حسین <sup>ش</sup> کی شہادت کے بعد ان لوگوں نے بنوا میہ کے خلاف اپنا محاذ پر کھڑ ہے ہو کر پر جوش خطب دیے اور بنوا میہ کو مخوان دین <sup>ع</sup> خطب دی خلاف دین پر کھڑ ہے ہو کر پر جوش خطب دیے اور بنوا میہ کو خلاب دین کے خلاف ای شہادت کے بعد ان جماعت کا ایک اور خطب عبید اللہ بن عبد اللہ مری تھا جس نے جو شیلے خطبوں کے ذریعہ شیعوں کو بنوا میہ کے خلاف برا حکیف کا یا۔ اس جماعت کا ایک اور خطب عبید اللہ بن عبد اللہ مری تھا جس نے جو شیلے خطبوں کے ذریعہ شیعوں کو بنوا میہ کے خلاف برا حکیف کیا۔ شیعوں کا بی ایک بہت بڑا قائد محت رفت خلی جو میں دین زمیر کے خلاف معرکہ آرائیاں تاریخ کا حصہ بیں۔ پر محمل ایک زبر دست خطب تھا اور اس کے خطب جی تاریخ کے مراجع میں موجود ہیں۔ ان خطیبوں کے علاوہ شیعہ فرقہ کے اور بھی ماہر اور شعلہ بیان

شيعوں كے دوسرے خيالات كے علاوہ جن ميں ان كا اختلاف عام مسلمانوں سے ب، مذكورہ بالا خيالات صرف ان كے سياس مقررين كے نہ تھے بلكہ ان كے اماموں كابھى يہى نقطۂ نظر تھا چنانچ حضرت حسين تجب شيعوں كى دعوت پر مدينہ سے روانہ ہوكركوفہ كے قريب پنچ گئے اورلوگ ان كے اردگرد جمع ہونے لگے اور اسى درميان عبيد اللہ بن زيادكى فوج كے ہراول دستے بھى پنچنچ لگے تو حضرت حسين نے اپنا رخ لوگوں كى طرف كر كے ايك تقرير كى جس ميں انہوں نے كہا كہ: ''آيھا الناس، فإنكم إن تتقوا و تعرفوا الحق لاُھلہ يكن أرضى مله، و نحن اہل البيت أولى بو لاية هذا الأمر عليكم من ھؤ لاء المدعين ماليس لھم، و السائرين فيكم بالجو رو العدوان''

(ترجمہ:اےلوگو!اگرتم خدا سے ڈرواور حقداروں کے حق کو مجھوتو اس سے خدا بہت خوش ہوگا، ہم اہل بیت ہی ان جھوٹے دعوے داروں کے مقابلہ میں تمہارے او پر حکومت کرنے کے زیادہ حقدار ہیں کیوں کہ ان لوگوں کوتو یہ حق سی طرح پہنچتا ہی نہیں، پھر یہلوگ تم لوگوں سےظلم وزیادتی کا معاملہ کرتے ہیں )

جلد بى امويوں نے خلافت كر سب سے بڑے اور معزز ومحتر م دعوے داريعنى حضرت حسين " كوتل كروا كے اپنى حكومت اور سطوت كو اور مضبوط كرنا شروع كر ديا ، ليكن تبھى خليفه يزيد بن معاويہ جس ك زمانے ميں كر بلا كا واقعہ پيش آيا تحا مركيا ، اب شيعوں ميں ذرا جان آئى اور ان ميں ايك جانباز سليمان بن صرد كے نام سے پيدا ہوا ، اس نے شيعوں كو ان كى غلطى يا د دلائى ، ان كو حضرت حسين " اور شرم دلائى ، چنا نچ شيعان كوفه ميں سے اكثريت اس ك جيند ك تلے جمع ہوگى اور اس طرح اس نے شيعوں ميں فرا جان آئى اس نے سبط رسول كى مدد نہ كرنے اور اپنى گھروں ميں چپ چاپ بيٹھر ہے كہ گئى اور اس طرح اس نے شيعوں ميں فرقہ توابين كى بنياد ڈالى ۔ ان سے عہد ليا۔ اس موقع پركى شيعہ قائدين كے علاوہ ان ك ليگر سليمان بن صرد نے تمان ہے حسب سے تو به كروائى اور ان ك نون كا بدلہ لينے ك ولدينا ولد نبينا و سلالته و عصار ته و بنے تم دون ميں چپ چاپ بيٹھ رہنے ك گناہ سے سب سے تو به كروائى اور ان كے نون كا بدلہ لينے كا ان سے عہد ليا۔ اس موقع پركى شيعہ قائدين كے علاوہ ان كے ليگر سليمان بن صرد نے جمعى ايك جوشى تقرير كى جس ميں اس نے تون كا بدلہ لينے ك

(ترجمہ: ہمارے درمیان ہمارے نبی کی اولا داوران کی ذریت کا نچوڑ اوران کے خون و گوشت کا ٹکڑ قتل کردیا گیا،انھیں ان فاسقوں نے اپنے تیروں کا نشانہ بنالیا، اے لوگو! اٹھ کھڑے ہو کہتمہارا ربتم سے خفا ہو گیا ہے اورا پنی بیویوں اور بچوں کے پاس اس وقت تک نہ جانا جب تک کہ خداتم سے خوش نہ ہوجائے اور خدا کی قشم میرا خیال ہے کہ خدااس وقت تک تم سے خوش نہیں ہو سکتا جب تک تم اس څخص سے ڈٹ کر مقابلہ اورلڑائی نہ کر دجس نے ان کوتل کیا تھا یاتم خود ہی اس راہ میں ختم نہ ہوجاؤ )

شیعوں کا ہی ایک اورلیڈر مختار تعفی بھی بڑا ہی فضیح وہلیخ اور شعلہ بیان مقرر تھا۔ اس کی جوشیلی تقریریں سن کر کوفہ والے اس کے حجنڈ بے تلے جمع ہو گئے تھے مختار ایک بہت ہی سنگی اور بہر و پیافتہم کا انسان تھا، وہ یہ تصور دینے کے لیے کہ اس پر وحی یا اللہ کا عظم نازل ہوتا ہے اپنی تقریر وں میں جابلی دور کے کا ہنوں جیسا رنگ پیدا کرتا تھا اور اپنی تقریروں میں مسجع و مقنی عبارتیں بکثرت استعال کرتا تھا اور قرآنی اسلوب کی طرح اپنے جملوں کو اکثرفتہم سے شروع کرتا تھا، جن میں نا مانوس اور شاذ و منادر الفاظ کی بھر مار ہوا کرتی تھی، چنانچہ اس نے ایک موقع پر اپنی ایک تقریر میں کہا:

"أما ورب البحار، والنخيل والأشجار، والمَهامة والقِفار، والملائكة الأبرار، والمصطفّين الأخيار، لأقتلنَّ كل جبار، بكل لدن خطار، ومهند بتار، في جموع من الأنصار، ليسو بميل أغمار، ولا بعز ل أشرار، حتى إذا أقمتُ عَمو دالدين ورأبت شعب صدع المسلمين و شفيت غليل صدور المؤمنين، وأدركت بثأر النبيين، لم يكبر عَلَيَّ زوالُ الدنيا، ولم أحفل بالموت إذا أتي"

(یعنی : قسم ہے سمندروں کے مالک کی ، تھجوروں اور درختوں کے مالک کی ، صحراؤں اور بیابانوں کے مالک کی اور پا کیزہ فرشتوں کے مالک کی کہ میں ہر جابر وظالم شخص کو پیوست ہوجانے والے نیز وں سے اور تیز دھار والی ہندوستانی تلواروں سے اس کے ایسے مددگاروں کے نیچ قتل کروں گا جو نہ تو بز دل ہیں اور نہ ہی نا تجربہ کار ہیں اور نہ ہی لفظے ہیں اور نہ ہی نہتے ہیں، یہاں تک کہ جب میں دین کے ستون کو کھڑا کرلوں گا اور مسلمانوں کے اختلاف کو دور کرلوں گا اور مومنوں کے دل کی پیاس بچھا دوں گا اور نبیوں کے خون کا برلہ لےلوں گا ، تب میر کے لیے اس دنیا کو چھوڑ نا کوئی بڑی بات نہ ہوگی اور اس کے بعد جب موت آئے گی تب میں اس کی کوئی پرواہ نہ کروں گا اور کی ہوا ، تب میر ک

مذکورہ بالامقررین اور شیعوں کے دیگر مقررین اپنی نجی مجالس کی گفتگو سے لے کر بڑے بڑے جلسوں کی تقریروں میں بنوا میہ کی برائی اور آل بیت کی مظلومیت کی داستانیں سنا کرلوگوں کو امویوں کے خلاف اکساتے تھے اور خون کا بدلہ لینے کی ترغیب دیتے تھے۔ ان لوگوں کے خیال کے مطابق آل رسول ہی نبوت کے حقیقی وارث، مقدس پیغام کے حامل اور مہدی منتظر تھے۔

10.3.1.3 عبداللدين زبيراوران كي جماعت

خوارج اور شیعوں کے علاوہ بھی کچھ سیاسی جماعتیں اس وقت میدان میں تھیں جن میں حضرت عبداللہ بن زبیر کی جماعت خاص طور سے قابل ذکر ہے۔عبداللہ بن زبیر بذات خود ایک شعلہ بیان خطیب تھے اور ان کی خطابت کا انداز بے انتہا مؤثر اور سحر انگیز تھا۔ انہوں نے بھی اپنے خطبوں میں بنوامیہ،خوارج اور شیعوں پر شدید حملے کیے۔

ہیا پنی تقریروں میں بنوامید کی برائی کرتے اور حضرت حسین کے قل کے واقعہ کو ان کی دھو کہ دھڑی اور خون ناحق بہانے اور ظلم وستم ڈھانے کے مماثل بتا کر سامعین کی ہمدردی بٹورنے اور ان کو امویوں کے خلاف بغاوت کرنے پر ابھارنے کی کوشش میں لگے رہتے تھے۔ ایسے ہی جب ان کے بھائی مصعب بن زبیر کی شہادت کی خبر ان تک پیچی تب بھی انہوں نے ایک بہترین خطبہ دیا اور بھائی کی شہادت پررنج وغم کا اظہار بھی کیا اور اپنے اور اپنے ساتھیوں کے حوصلوں کو بلندر کھنے کا عزم بھی ظاہر کیا۔ ان کی بیتقریرایک معرکة الآرااورنہایت مؤثر تقریر تقی ۔ اس میں انہوں نے اپنے بھائی مصعب بن زبیر کی شہادت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا تھا کہ'' اگر وہ قتل ہوگیا تو اس میں کوئی تعجب کی بات نہیں ہے، اس گھرانے کا تو دستوریہی رہا ہے، چنا نچہ اس سے قبل اس کے باپ، اس کے چچااوراس کے چچازاد بھائی کو بھی ایسے ہی قتل کیا گھا ۔ مصعب کے والد زبیر جنگ جمل کے بعد شہید ہوئے تھے، ان کے چچا عبدالرحمن جنگ یرموک میں شہید ہوئے تھے اور ان کے بیٹے عبداللہ یوم الدار میں کام آئے تھے۔

مصعب بن زبیرخودایک اچھے خطیب تھے اور ان کے بھی کچھ خطبے ادب کے مراجع میں محفوظ ہیں۔

اس کے علاوہ اس دور میں خلافت بنوا میہ کے خلاف اور بھی بہت ی بغاوتوں نے سراٹھایا تھا جنھیں بنوا میہ کے لشکر جرار نے ایک ایک کرکے کچل دیا تھا۔ ان باغی جماعتوں میں بھی بہت سے اچھے خطیب موجود تھے۔ جیسے مدینہ پر جب یزید بن معاویہ نے چڑھائی کی تب عبد اللہ بن حنظلہ نے اپنی جماعت کے ساتھ اس کا مقابلہ کیا اور ہارکا سامنا کرنا پڑا۔ ایسے ہی عمرو بن سعید بن العاص نے عبد الملک بن مروان کے عہد میں شام پر حملہ کیا اور بالآخر شکست سے دوچار ہوئے۔ عمرو بن العاص کو خطابت میں بے انتہا مہارت حاصل تھی اس فصاحت و بلاغت پر قدرت کی وجہ سے اشدق کا لقب دیا گیا تھا۔ عراق میں تجاج بن یوسف کے خلاف عبد الرحمن بن تحد بن اشک اور مقابلہ کیا۔ بیچی اپنے دور کے ایک بہترین خطیب تھے۔ اس طرح دوسری صدی ہجری کے شروع میں پزید بن مہلب نے بزید بن عبد الملک کے خلاف علم بغاوت بلند کیا۔ انہیں بھی اس دور کے ماہر خطیبوں میں شار کیا تا ہے ہی خطیب کے خلاف عبد الرحمن المح میں اس کی

10.3.1.4 خطبائے بنوامیہ

ان سب سیاسی جماعتوں کے مقابلے میں بنوامیہ کی جماعت نظر آتی ہے جو صاحب اقتدارتھی اور یقینا اس دور کی سب سے بڑی اور مضبوط سیاسی جماعت بھی تھی۔ اس لیے اس جماعت میں ماہر خطیبوں کی بھی کوئی کی نہیں تھی بلکہ ایک سے بڑھ کر ایک شعلہ بیان خطیب ان کے درمیان موجود تھے، خود ان کے خلفا اور قائدین بھی خطابت میں بلند مقام رکھتے تھے۔ خلافت کے بانی حضرت معاویہ بذات خود ایک بہترین خطیب تھے اور ان کے علاوہ عبدالملک بن مروان اور عمر بن عبدالعزیز بھی بہترین خطیبوں میں شار کیے جاتے ہیں۔ ای میں م مروان کے خطب تو زیادہ تر سیاسی نوعیت کے ہیں لیکن حضرت عمر بن عبدالعزیز کے حطبوں میں وعظ وضیحت کا پہلو غالب نظر آتا ہے۔

جہاں تک بنوامیہ کے قائدین اور والیوں کی بات ہے تو خطابت کے میدان میں ان کو دوسری جماعت کے قائدین پر خاصی سبقت حاصل رہی۔ ایک سے بڑھ کر ایک ماہر خطیب بنوامیہ کی صفوں میں موجود تھے جن کی تقریر وں کو آج بھی فصاحت وبلاغت اور فن خطابت پر قدرت کی بہترین مثال کے طور پر پیش کیا جاتا ہے۔ مصر میں بنوامیہ کے والی عند بن ابوسفیان اور عراق میں زیاد بن ابیہ جاج بن یوسف اور خالد قسری جیسے خطیوں نے خطابت کے بہترین نمو نے پیش کر کے تاریخ ادب کے صفحات پر اپنے نام ہمیشہ کے لیے شبت کروالے ہیں۔ بنوامیہ کالد قسری جیسے خطیوں نے خطابت کے بہترین نمو نے پیش کر کے تاریخ ادب کے صفحات پر اپنے نام ہمیشہ کے لیے شبت کروالے ہیں۔ بنوامیہ کو تا کدین میں سرفہرست جاج بن یوسف کا نام لیا جاتا ہے۔ اگر تھا تا ہے۔ اگر تو ان وات دور کا سب سے بہترین خطیب کہا جاتے تو شاید غلط نہیں ہوگا۔ تو اس کو جب خلیفہ عبد الملک کی طرف سے عراق کا والی متعین کیا گیا تو اس وقت عراق فنتوں کی آما جگاہ وہ ان مون اور پر فن مواد ہوں ہوں کی تو سن اور کے تاریخ او اس سے دور کا سب سے دین ہوا تھا ہوں ہے تو شاید غلط نہیں ہوگا۔ تو ان کہ میں مواد ہوں کہ تو شاید غلط نہیں ہوگا۔ تو الیے ہیں۔ بنوامیہ کو وجب خلیفہ عبد الملک کی طرف سے عراق کا والی متعین کیا گیا تو اس وقت عراق فنتوں کی آما جگاہ وہ نے میں اور بخاوت نظر کے لیے جانے جاتے تھے بلکہ اپنی خطیبانہ مہارت کے لیے بھی اپنی مثال آپ تھے۔ لہذا جب انہیں عراق کا والی مقرر کر کے بھیجا گیا تو انہوں نے اہل عراق کو مخاطب کر کے جو خطبہ دیا وہ عربی ادب کی تاریخ کے بہترین اور عمدہ خطبوں میں شار کیا جاتا ہے۔ اس تقریر میں ایس گھن گرج تھی کہ سننے والوں کے دل دہل کر رہ گئے تھے گویا وہ حجاج بن یوسف کے الفاظ نہ ہوں بلکہ تیغ وتفنگ کے وار ہوں۔ یہ تقریر فصاحت وبلاغت کے اعتبار سے بھی اپنی مثال آپ ہے۔

بنوامیہ کے دورکا دوسراسب سے بڑا خطیب زیاد بن ابید تھا جن کو امیر معاویہ نے عراق اور خراسان کا والی مقرر کیا تھا۔ خطابت میں زیاد کو تجان کا ہم پلہ مانا جاتا ہے۔ زیاد ایک ماہر سیاستداں تھے۔ انہوں نے اس وقت عراق میں موجود خراب حالات کو قابو میں کرنے کے لیے سختی سے کا م لیا۔ ان کے کئی معاصرین نے ان کی خطابت کی تعریف ککھی ہے۔ حجاج کی ہی طرح زیاد کی بھی زیادہ تر تقریر یں سیاسی نوعیت کی سختی سے کا م لیا۔ ان کے کئی معاصرین نے ان کی خطابت کی تعریف ککھی ہے۔ حجاج کی ہی طرح زیاد کی بھی زیادہ تر تقریر یں سیاسی نوعیت کی سختی سے کا م لیا۔ ان کے کئی معاصرین نے ان کی خطابت کی تعریف کسی ہے۔ حجاج کی ہی طرح زیاد کی بھی زیادہ تر تقریر یں سیاسی نوعیت کی سختی سے کا م لیا۔ ان کے کئی معاصرین نے ان کی خطابت کی تعریف کسی ہے۔ حجاج کی ہی طرح زیاد کی بھی زیادہ تر تقریر یں سیاسی نوعیت کی سختی سے مشہور خطبہ وہ خطبہ ہے جو انہوں نے بھرہ میں دیا تھا اور اس کو اللہ کی حمد وثنا کے بغیر ہی شروع کردیا تھا۔ اس لیے اس خصیں۔ ان کا سب سے مشہور خطبہ وہ خطبہ ہے جو انہوں نے بھرہ ی خطر یہ کی محاور اس کو اللہ کی حمد وثنا کے بغیر ہی شروع کردیا تھا۔ اس لیے اس خطب کو اللہ تو اع کے ای کا سب سے مشہور خطبہ وہ خطبہ ہے جو انہوں نے بھرہ کی خطابت کے بہترین نمونوں میں شار کیاجا تا ہے۔ زیاد کا یہ خطبہ اس عہد کی خطابت کے بہترین نمونوں میں شار کیاجا تا ہے۔ زیاد کا یہ خطبہ اس عہد کی خطابت کے بہترین نمونوں میں شار کیاجا تا ہے۔ یہ خطبہ اس قدر مؤتر تھا کہ اس کے بعد بھرہ میں امن وامان کی فضا قائم ہو گئی تھی۔ اس عیں ان کا انداز بہت دھم کی آمیز تھا۔ کہا جا تا ہے۔ یہ خطبہ اس قدر مؤتر تھا کہ اس کے بعد بھرہ میں امن وامان کی فضا قائم ہو گئی تھی۔ اس عیں ان کا انداز بہت دھم کی آمیز تھا۔ کہا جا تا ہے۔ اس کو ن کر بھرہ کی کو خلی ہو لی پر خون میں موجود ہیں۔ خوف طاری ہو تی ہے میں اون کا میں موجود ہیں۔ کے حکل آمی خلی کی تو پی کی کھی تو بی ہی ہو خطب ہے جاتا ہے۔ اس کی میں موجود ہیں۔ کے وعظ ون کی تو میں تی کچھ خطب میں ان کا درست معلوم ہوتی ہے۔ اس خطب کو پڑھ کر اس کا اندازہ ، خوبی لگی یا جا سکتا ہے۔ اس کے میں موجود ہیں۔ کے وعظ ون کی پڑی کچھ خطب میں ہو جود ہیں۔

10.3.2 درباری تقریرین اور مختلف مناسبات کی خطابت

قدیم زمانے سے ہی عربوں میں اس کا خوب رواج تھا کہ وہ اپنے سرداروں اور بادشا ہوں کے درباروں میں حاضر ہو کر بہترین انداز میں تقریریں کیا کرتے تھے۔ اس میں مخاطب کی تعریف بھی شامل ہوتی تھی اور اپنے قبائل کی بڑائی بھی۔ اسی طرح وہ لوگ مختلف قشم کے اختلافات اور منازعات کی صورت میں صلح کرانے کے لیے بھی تقریروں کا سہارا لیتے تھے۔ اسی طرح بازاروں میں میلوں میں اور شادی بیاہ کے موقع پر بھی تقریریں کیا کرتے تھے۔ صبتہ میں نجاشی کے دربار میں اور شام میں قیصر کے دربار میں کی ہوئی ان کی تقریریں تاریخ کی کتابوں میں محفوظ ہیں۔ وفود کی آمد کا سلسلہ اللہ کے رسول سلی طلی تی پہ کے زمانے میں ہی شروع ہو گیا تھا خاص طور سے فتح کہ کے بعد اس میں خاطر خواہ اضافہ ہوا۔ خلاف دن اشرہ کے دور میں بھی بیسلہ جاری رہا۔ عبر اموی کے آتے ہی اس میں بھی خاص طور سے فتح کہ کے بعد اس میں خاطر خواہ اضافہ ہوا۔ خلاف در اشرہ کے دور میں بھی بیسلہ جاری رہا۔ عبر اموی کے آتے ہی اس میں بی انتہا وسعت پیدا ہوگئی ۔ بیدہ ہوا کرتی تھیں جنھیں مختلف قبائل کی نمائندگی کے لیے آنے والے وفود سے سر براہ خلیفہ ہے سامنے اپنے مسائل بیان کرنے یا اپنی مشکلات کو بتانے یا کسی حاکم یا گورز یا والی کی نمائندگی کے لیے آنے والے وفود سے سر براہ خلیفہ ہے سامنے اپنے مسائل بیان کرنے یا اپنی مشکلات میں فخر و مرابات کرنے یا خلیفہ کو کی خوشی ہو کی خاربی کی میں ان میں جانتہا وسعت پیدا ہوگئی ۔ بیدہ مسلک ال

وجہ سے خطابت کے ایسے ماہرین اس دور میں سامنے آئے جنھوں نے عربی ادب کی تاریخ میں اپنے نام زریں حروف سے کھوائے۔ اموی خلفانے اپنے درواز وں کوان وفود کے لیے پوری طرح کھول دیا تھااوران کو خوب انعام واکرام سے نوازا جاتا تھا۔خود حضرت معاویہ نے اس میں بہت دلچپی دکھائی اوران کے دور سے ہی اس کے نتائج سامنے آنے لگے تھے۔ زیادہ تر وفود خلیفہ کے تیک اپنی اور اپنے اہل قبیلہ کی اطاعت گزاری وفر ماں برداری کا پیغام دینے کے لیے آتے تھے۔ خلیفہ بھی ان کی خوب خاطر مدارات کرتے اور انھیں خوب نوازتے تھے۔ عرب قوم اور خاص طور سے شیوخ قبائل اور بادیہ میں رہنے والے بھو کے اور نتگ حال بدوؤں کو اپنی طرف مائل کا یہ بہترین طریقہ تھا، چنانچہ حضرت معاویہ کے بعد آنے والے تمام اموی حکمرانوں نے اس طریقے کو اختیار کیا۔ وفود کی خطبت کے حوالے سے خاص طور وائل کا نام قابل ذکر ہے۔ یہ وائل قبیلہ کی نمائندگی کرتے ہوئے خلیفہ کے دربار میں حاضر ہوئے تھے۔ اپنے وفت کے بہت ماہر خطبت تھے۔ اور شوہاء نامی اپنے خطبہ کے لیے جانے جاتے ہیں۔

اس ضمن میں احف بن قیس کا نام جوقبیلہ تمیم کے نمائندہ کے طور پر حاضر ہوئے تھے اور صحار بن عیاش عبدی کا نام جو بنوعبدالقیس کے نمائندہ تھے قابل ذکر ہے۔

صحار بن عیاش عبدی کے بارے میں مشہور ہے کہ ایک بار حضرت معاویہ نے اس سے کہا کہ ''ماھی البلاغہ التی فیکم' یعنی بیکون سی بلاغت ہے جوتم لوگوں میں پائی جاتی ہے۔(اپنے اس جملہ سے حضرت معاویہ اس کی قوم بنوعبد القیس کی خطابت میں شہرت اور مہارت کی طرف اشارہ کرر ہے تھے)۔ تو اس نے جواب میں کہا''مشئ تبحیش بھ صدور نا، فتفذ فه علی المستنا''۔ یعنی بیرایی چیز ہے جس کا ابال ہمارے سینوں میں اٹھتا ہے تو ہمارے سینے اسے ہماری زبانوں کی طرف چینک دیتے ہیں''۔

بنوعبدالقیس کے دیگر مشہور مقررین میں بنوصوحان ، مصقلہ بن رقیہ، رقیہ، رقیہ بن مصقلہ اور کرب بن مصقلہ کے نام بھی قابل ذکر ہیں۔ ان سب کا ذکر جاحظ نے اپنی کتاب البیان و التبیین میں کیا ہے اور بیکھا ہے کہ ان لوگوں کے پاس ایک خطبہ ہوا کرتا تھا جسے المعجوز (یعنی بوڑ ھا یابزرگ) کہا جاتا تھا اور جب بھی وہ لوگ خطبہ دیتے تو اس المعجوز خطبے کو پورا یا اس کا کچھ حصہ پڑ ھنا ضروری سمجھتے تھے۔

جاحظ نے ایک اور شخص عبدالعزیز بن زرارہ الکلابی کا ذکر بھی کیا ہے کہ وہ بھی فن خطابت میں اس زمانے میں امتیاز کی حیثیت رکھتا تھا، چنانچہ جاحظ نے لکھا ہے کہ عبدالعزیز نے ایک بار حضرت معاویہ سے مخاطب ہو کر چار پانچ جملوں میں اپنی ضرورت اس بلیغانہ انداز میں بیان کی کہ حضرت معاویہ اس کی زبان دانی پر عش عش کرا تھے۔

ہر خطیب کی یہی سعی وکوشش ہوتی تھی کہ کس طرح اپنی فصاحت وبلاغت اور حسن اسلوب کے ذریعہ خلیفہ یا والی کا دل جیت لیاجائے اور اسے اپنی بات سے مطمئن کردیا جائے۔ان کا انداز بیان اس قدر خوبصورت اور دلپذیر ہوتا تھا کہ دمشق کے درباروں میں جب یہ خطیب تقریر کیا کرتے تھے تو ان کو سننے کے لیے شہر کے نوجوان جوق در جوق وہاں پہنچ جاتے تھے تا کہ ان کی خوش اسلوبی اور فصاحت و بلاغت سے محفوظ ہوسکیں۔

حجاج جیسا جابر اور سخت دل والی بھی ان مقرروں کی زبان دانی اور حاضر جوابی کے سامنے جھک جاتا تھا حالانکہ وہ خوداپنے زمانے کا سب سے مؤثر اور شعلہ بیان خطیب تھا۔ان مقررین میں آپس میں تقریری مقابلے ہوا کرتے تھے۔اس قشم کا ایک مقابلہ حضرت معاویہ کے دربار میں پیش آیا جب یزید کی خلافت کے لیے بیعت کی گئی،اس قشم کا دوسرا مقابلہ اس وقت ہوا جب عبدالملک بن مروان نے اپنے بیٹے الولید

کے لیے بیعت لینے کا اعلان کیا۔

ان خطیوں کی کوشش یہی ہوتی تھی کہ خلیفہ کوا پنی خوش اسلوبی اور فصاحت وبلاغت کے ذریعہ متأثر کیا جائے اور اس کے سامنے اپنی اطاعت وفر ماں برداری کا اظہار کیا جائے۔اسی ضمن میں تعزیت اور مبار کبادی کے خطبوں کو بھی شامل کرلیا جا سکتا ہے جو اس طرح کے مواقع پر دیے جاتے تتھے اور تاریخ ادب کی کتابوں میں ان کے نمونے محفوظ ہیں۔

(لیحنی اے امیر المؤمنین! خدا آپ کو اس مصیبت پر اجر دے اور جوعطیہ (لیحنی خلافت) دیا گیا ہے اس میں برکت عطا کرے اور رعیت کے سلسلے میں آپ کی مدد کرے ایک طرف آپ پر ایک بڑی مصیبت آن پڑی ہے تو دوسری طرف آپ کو ایک عظیم الثان چیز بھی عطا ک گئی ہے۔ اس لیے جو چیز آپ کو عطا کی گئی ہے اس پر خدا کا شکر ادا کیجیے اور جو مصیبت آپ پر پڑی ہے اس پر صبر کیجیے کیوں کہ آپ نے اگر ایک طرف اللہ کے خلیفہ کو کھویا تو دوسری طرف اللہ کی خلافت کو پایا اور یوں آپ نے ایک طرف ایک عظیم الثان چیز بھی عطا ک

اموی خلافت میں وفود کی کثرت اور خطیبوں کے جلوے ہمیں سب سے زیادہ عبدالملک بن مروان کے یہاں دیکھنے کو ملتے ہیں، اس طرح واعظوں کی کثرت ہمیں خلیفہ عمر بن عبدالعزیز کے دور میں زیادہ نظر آتی ہے۔

دراصل ان وفود اور درباری خطبوں میں پچھ خطیب ایسے بھی تھے جو خلیفہ کے سامنے واعظانہ خطبے دیا کرتے تھے۔ خلیفہ سلیمان بن عبدالملک کے دربار میں کٹی واعظ خطبا حاضر ہوئے اور واعظانہ تقریریں کیں، اس سلسلے میں حضرت عمر بن عبدالعزیز کا نام کیوں کہ اس قشم کے خطیبوں کا ذکر سب سے زیادہ اُخیس کے عہد میں ملتا ہے، خالد بن صفوان، عبداللّٰہ بن اہتم، محمد بن کعب قرطی جیسے خطیبوں کا نام اس حوالے سے ہمیں ملتا ہے۔

اس کے علاوہ خلیفہ کے والیوں اور قائدین کے درباروں میں بھی وفود کی آمد اور خطیبوں کی جلوہ گری کا سلسلہ اموی دور میں جاری رہا چاہے وہ زیاد بن ابیہ ہوں یا حجاج بن یوسف ہوں جوخود بھی عظیم خطیبوں میں شار کیے جاتے ہیں۔ان کے درباروں سے بھی بہت سے ماہر

خطيب وابسته يتصحه

زیاد بن ابیہ کے دربار میں عمران بن حطان حاضر ہوئے اور انھوں نے والی کے سامنے ایک بہترین خطبہ پیش کیا۔اسی طرح تجاج کے دربار میں حاضر ہونے والے خطیبوں کی ایک بڑی تعداد کا ذکر ملتا ہے جن میں جامع محاربی کا نام خاص طور سے قابل ذکر ہے۔ 10.3.3 واعظا نہ خطابت اور قصبہ گوخطبا

جس طرح سیاسی خطابت کا اس عہد میں بہت زورر ہا اسی طرح قصہ گوئی اور وعظ ونصیحت پر مینی خطابت کا بھی اس عہد میں بہت فروغ ہوا۔ جاحظ نے اپنی کتاب البیان و التبین میں ان خطبوں کا کثرت سے ذکر کیا ہے۔ واعظین اپنے خطبوں میں قصوں کو شامل کر لیتے تھے تو وہیں قصہ گو حضرات پر وعظ ونصیحت کا رنگ غالب آ جاتا تھا۔ بھرہ میں اس نوعیت کی خطابت کی شروعات اسود بن سریع کے ذریعہ ہوئی جبکہ کوفہ کے اولین قصہ گو خطبا میں زید بن صوحان کا شارہوتا ہے۔ مدینہ میں اس کی شروعات عبید بن عمیر اور مسلم بن جندب جبکہ مصر میں عبد اللہ بن عمرو بن العاص کے ذریعہ ہوئی۔ وہب بن منبہ اور سعید بن جبیر وغیرہ بھی اس دور کے اہم قصہ گو خطبا میں شار کیے جاتے ہیں۔

بصرہ کے دیگر قصہ گوخطبا میں جن کا ذکر جاحظ نے کیا ہے قاضی بصرہ ایاس بن معاویہ اور خالد بن صفوان وغیرہ کے نام اہم ہیں۔اس دور کے واعظین میں سب سے زیادہ شہرت حسن بصری کو ملی۔اس میدان میں ان کا کوئی ثانی نہیں تھا۔ان کے بعدواصل بن عطا،عبداللّٰہ بن شداداورفضل بن عیسیٰ رقاشی وغیرہ کے نام لیے جاتے ہیں۔

واصل بن عطا اپنے دور کے عظیم خطیبوں میں سے ایک مانے جاتے ہیں۔اس دور میں علم کلام کوبھی کا فی مقبولیت حاصل ہوئی تھی اس لیے واصل اورعلم کلام کے دوسرے ماہرین نے اس دور کی خطابت میں بہت اہم کر دار ادا کیا۔

اس دور کے خلفا میں حضرت عمر بن عبدالعزیز کے بہت سے دینی خطبے کتابوں میں محفوظ ہیں جن کا مرکزی خیال اللہ کی اطاعت، اس کی نافر مانی سے اجتناب، قیامت کے دن کا حساب و کتاب اور جزا وسز اجیسے موضوعات ہوا کرتے تھے۔ خطبوں میں اس واعظا نہ رنگ کا اس دور میں اس قدر غلبہ ہو گیا تھا کہ جو بھی خطبہ دینے کھڑا ہوتا اس کے خطبہ میں کچھ نہ کچھ واعظا نہ با تیں ضرور ہوا کرتی تھیں۔ یہاں تک کہ مشہورا موی کما نڈر اور والی تجابح بن یوسف کے بارے میں بھی آتا ہے کہ جب وہ مسجد میں منبر پر چڑ ھتا تھا تو کہتا تھا کہ:' اے لوگو! خدا کی حرام کی ہوئی چیز وں سے پر ہیز کرنا، بیا اس کے مذاب کو برداشت کرنے کے مقالے میں بہت آسان ہے' ۔ یجابح کے علاوہ کچھ دوسر سے حف دل اور سخت گیر حکام اور والی تھے جو اس طرح کی واعظانہ با تیں خطبوں کے دوران کیا کرتے تھے۔ دول اور سخت

واعظانہ مقررین کا بیطقہ اس عہد میں ہر اسلامی شہر میں پایاجاتا تھا۔ اموی خلفا وحکام نے کئی جید واعظین اپنے یہاں ملازم کے طور پر بھی رکھے ہوئے تھا اور قصے دن میں دومر تبہ سنائے جاتے تھے، ایک مرتبہ فجر کی نماز کے بعد اور دوسری مرتبہ مغرب کے نماز کے بعد۔ اس طبقہ واعظانہ تقریریں بڑی تعداد میں موجود ہیں۔

ان واعظین میں ابراہیم تمیمی کوفی اور سعید بن جبیر کا نام خاص طور سے لیاجا تا ہے۔مؤخر الذکر کا بیہ عمول تھا کہ وہ روز فجر اور عصر کی

نماز کے بعد وعظ کیا کرتے تھے۔ جاحظ نے دیگر واعظین میں یزید بن ابان رقاش کا ذکر بھی بطور خاص کیا ہے اور ان کے ایک خطبے کا یہ جز بھی نقل کیا ہے کہ:

"ليتنالم نُخُلَقٌ، وليتنااذ خُلقنالم نعص، وليتناإذ عَصينالم نمت، وليتناإذمتنالم نُبعث، وليتناإذ بُعثنالم نُحاسَب، وليتناإذ حُوسبنالم نُعذب، وليتناإذ عُذبنالم نُخلد''\_

(یعنی اے کاش ہم پیدا ہی نہ ہوتے اور اگر پیدا ہو گئے تو کاش ہم خدا کی نافر مانی نہ کرتے اور اگر نافر مانی کرتے تو کاش ہم نہ مرتے اور اگر مرجاتے تو کاش دوبارہ زندہ نہ کیے جاتے اور اگر زندہ کر دیے جاتے تو اے کاش ہم سے حساب کتاب نہ ہوتا اور اگر حساب کتاب ہوتا تو کاش ہمیں عذاب نہ دیا جا تا اور اگر عذاب دیا جا تا تو اے کاش اسی عذاب میں ہمیشہ نہ رہنا پڑتا)

اس دور کے مشہور ترین واعظین خطبا میں جماعت معتز لدکا سردار واصل بن عطائبھی تھا۔وہ بے انتہافضیح وبلیغ اور بہت ذی علم انسان تھا۔ ذکر کیا جاتا ہے کہ ایک بار وہ عبداللہ بن عمر بن عبدالعزیز کے دربار میں حاضر ہوا۔ اس وقت عبداللہ بن عمر عراق کے امیر ( الملاجے۔ ۱۹۲۹ چے) تھے۔واصل کے ہمراہ اس وقت خالد بن صفوان، شہیب بن شیبہ اور فضل بن عیسیٰ رقاشی بھی تھے۔عبداللہ بن عمر کراق خطیبوں میں زور دار مقابلہ ہوا۔ اس مقابلہ میں واصل اپنے تینوں ساتھیوں پر غالب آگیا۔ اس کا وہ خطبہ اس عہد کے بہترین خطبوں میں شار کیا جاتا ہے۔ یہاں اس کا کچھ حصہ ذکر کیا جاتا ہے:

"الحمدالله القديم بلا غاية, والباقى بلانهاية, الذى علا فى دُنُوه, ودنا فى عُلُوه, فلا يحويه زمان ولا يحيط به مكان, ولايؤوده حفظ ما حَلَقَ، ولم يخلقه على مثال سَبَق, بل انشأه ابتداعا, وعدله اصطناعاً, فأحسن كل شيء حَلُقَه, وتمم مشيئته, وأوضح حكمته, فدل على ألوهيته, فسبحانه لا مُعَقِبَ لحكمه ولا دافع لقضائه, تواضع كل شىء لعظمته, وذل كل شىء لسلطانه, ووسع كل شىء فضله, لايَعزُ بُ عنه مثقال حبة وهو السميع العليم, وأشهد أن لا إله الله وحده الها تقدست أسماؤه وعظمت آلاؤه, وعلاعن صفات كل مخلوق, وتنزه عن شبيه كل مصنوع, فلا تبلغه الأوهام, ولا تحيط به العقول والافهام, يعضى فيَحلم, ويُدعَى فيسمع, ويقبل التوبة من عباده, ويعفو عن السيئات, ويعلم ماتفعلون".

(لیعنی اس خدا کے لیے ہو شم کی حمد وثنا ہے جو غیر معلوم مدت سے قدیم ہے اور جو نہ ختم ہونے والی مدت تک باقی رہے گا، جو باوجود قریب ہونے کے دور اور جو دور ہونے کے قریب ہے۔ نہ کوئی زمانہ اسے اپنی اندر سموسکتا ہے اور نہ کوئی مکان اس کا احاطہ کر سکتا ہے، جو چیز اس نے پیدا کردی ہے اس کی حفاظت میں اسے کوئی دشواری نہیں ہوتی ہے اور نہ اس نے کسی سابق چیز کی مثال پر اسے پیدا کیا ہے۔ (یعنی ہر محلوق بالکل نئی اور اچھوتی ہے کوئی کسی سے پوری طرح مشابہ نہیں ہے) بلکہ ہر چیز کو اس نے خود ہی ایجاد کر کے بنایا ہے اور پھراسے پوری مہارت اور چا بکد تی سے ہر طرح مکمل بنایا اور پھر اپنی تحلوق کو پوری طرح سنوار ااور نکھا را اور اس طرح اپنی مرضی پوری کی اور اس کے ذریع ہے این حکمت کو پوری طرح بیان کیا اور پھر اپنی خلوق کو پوری طرح سنوار ااور نکھا را اور اس طرح اپنی مرضی پوری کی اور اس کے ذریع ہم این حکمت کو پوری طرح بیان کیا اور پوں اپنی خلوق کو پوری طرح سنوار ااور نکھا را اور اس طرح اپنی مرضی پوری کی اور اس کے ذریعہ این حکمت کو پوری طرح بیان کیا اور پوں اپنی خلوق کو پوری طرح سنوار ااور نکھا را اور اس طرح اپنی مرضی پوری کی اور اس کے ذریعہ این حکمت کو پوری طرح بیان کیا اور پوں اپنی خلوق کو پوری طرح سنوار ااور نکھا را اور اس طرح اپنی مرضی پوری کی اور اس کے ذریعہ کا وضا دور کی میں کیا اور پوں اپنی خلوق کی دلیل دی۔ بڑی پاک وصاف ہے اس کی ذات اور اس کے تھرکوئی ٹال سکتا ہے اور اس کے فیصل کو نہ کوئی روک سکتا ہے۔ ہر چیز اس کی عظمت و بڑائی کے آ گے مرتکوں اور اس کی فرماں روائی و سلطانی کے آ گے دلیل و حقیر ہے۔ اس نہیں ہے کوئی چیز پو جنے کے لائق سوائے کیتا اللہ کے جس کے تمام بڑے نام بڑے مقدس اور پاک ہیں اور جس کی تعتیں اور مہر بانیاں بہت بڑی ہیں جو ہر مخلوق میں موجود صفات سے بلند اور ہر بنائی ہوئی چیز کی مشابہت اور مما ثلت سے مبرا ہے۔ اس کی ہیئت کو سوچنے ، سجھنے پر کوئی طاقت قادر نہیں ہو سکتی اور نہ عقل وفہم اس کا احاطہ کر سکتی ہے، اس کی نافرمانی کی جاتی ہے تو وہ عفود درگز رسے کام لیتا ہے اور اس کو پکارا جاتا ہے تو وہ بندوں کی پکار کو سنتا ہے اور ان کی تو بہ کو قبول کر تا ہے اور برائیوں کو معاف کرتا ہے اور جس کی تعتیب اور س واصل کی بی تقریر جہاں ایک طرح قرآن وحدیث کی بہت سی تعلیمات کی طرف اشارہ کرتی ہے اور ان کی بنیاد پر وعظ وفسیحت ک

باتیں پیش کرتی ہےتو وہیں بی<sup>مت</sup>کلمین اور معتز لہ کے عقائد وانداز بیان کا بھی ایک نمونہ ہمارے سامنے پیش کرتی ہے۔ ایس

اپنے اسی خطبے میں واصل آ گے چل کر تقویٰ اورعمل صالح کی ترغیب دیتا ہے۔اور دنیا اور اس کی لذتوں میں غرق ہونے سے ہوشیار رہنے کی تلقین کرتا ہے۔ چنانچہ وہ آ گے کہتا ہے:

"اوصيكم عبادَ الله مع نفسى بتقوى الله والعمل بطاعته والمجانبة لمعصيته، واحضكم على ما يُدنيكم منه، ويُزلفكم لديه، فإن تقوى الله أفضل زاد وأحسن عاقبة فى معاد، ولا تُلهينَّكم الحياةُ الدنيا بزينتها وخدعها وفواتن لذاتها، وشهوات آمالها، فإنهامتا عقليل ومدة إلى حين، وكل شئ فيها يزول، فكم عانيتم من أعاجيبها وكم نَصَبَتُ لكم من حبائلها، وأهلكتُ من جَنَحَ إليها واعتمد عليها، أذاقتهم حلواً ومز جتُلهم سُماً"

جاحظ نے واصل کی فصاحت وبلاغت اور فن خطابت میں اس کی مہارت کوخوب سراہا ہے اور کہا ہے کہ وہ زبان وبیان اور فصاحت وبلاغت کا ایک معجزہ تھا۔

اس دور میں بڑے بڑے خطیبوں کے درمیان خطابت کے مقابلے بھی ہوا کرتے تھے جیسا کہ عبداللد بن عمر بن عبدالعزیز کے در بار میں مقابلہ ہوا جس میں در بار میں مقابلہ ہوا جس میں در مالہ ہوا جس میں واصل بن عطا، خالد بن صفوان، شبیب بن شیبہ اور فضل بن عیسیٰ رقاشی کے درمیان خطابت کا مقابلہ ہوا جس میں واصل بن عطان خالد بن علیہ مقابلہ ہوا جس میں واصل بن عطان خالد بن علیہ مقابلہ ہوا جس میں در مال بن عطان خطابت کا مقابلہ ہوا جس میں در مالہ ہوا جس میں مقابلہ ہوا جس میں مقابلہ ہوا جس میں مقابلہ ہوا جس میں مقابلہ ہوا جس میں در مال بن عطا، خالد بن صفوان، شبیب بن شیبہ اور فضل بن عیسیٰ رقاشی کے درمیان خطابت کا مقابلہ ہوا جس میں واصل بن عطان خالد بن صفوان، شبیب بن شیبہ اور فضل بن عیسیٰ رقاشی میں در میان خطابت کا مقابلہ ہوا جس میں واصل بن علیہ مقابلہ ہوا ہوا ہوں مالہ بن مقابلہ ہوا ہوا ہوں میں مقابلہ ہوا ہوں ہوں میں مقابلہ ہوا ہوں ہوں میں مقابلہ ہوا ہوں میں مقابلہ ہوا ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوا ہوں میں مقابلہ ہوا ہوں ہوں ہوں میں مقابلہ ہوا ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں م

وعظ ونصیحت اور قصہ گوئی کی خطابت کے حوالے سے ایک بات اور قابل ذکر ہے وہ بیہ کہ سیاسی خطبا اور دفود کے خطبا کے برعکس اس صنف کے خطبا بیٹھ کر خطبہ دیا کرتے تھے اور ان کے اردگر دان کے سامعین کا حلقہ سجا ہوتا تھا۔ اس سلسلہ میں حسن بھری کا نام خاص طور سے قابل ذکر ہے۔ حسن بھری نے اپنی زندگی وعظ وضیحت کے لیے وقف کردی تھی۔ اس زمانے کے عظیم واعظین میں ان کو گردانا جاتا ہے۔ نمونے کے طور پرانہیں پیش کیا جاتا تھا۔ تمام مؤرخین اور اہل قلم نے ان کی فصاحت و بلاغت کی تعریف کی ہے۔ جاحظ کی المبیان و التبیین، ابن قتیبہ کی عیون الأخبار اورا بن عبر رہ کی العقد الفرید وغیرہ میں ان کی واعظانہ تقریر یں مٰدکور ہیں جو اس فن میں ان کے عظیم مقام ومرتبہ کا جیتا جا گتا ثبوت ہیں۔ امام غزالی نے احیاء علوم اللہ ین میں ان کی واعظانہ تقریر یں تقریروں کا دار دمدار اکثر قرآنی آیات اور احادیث رسول پر ہوا کرتا تھا۔ وہ دنیا ہے خودکو تحفوظ رکھنے اور آخرت کی تعریف کی ہے۔ ان کی قطانہ تقریر کی تقریروں کا دار دمدار اکثر قرآنی آیات اور احادیث رسول پر ہوا کرتا تھا۔ وہ دنیا ہے خودکو تحفوظ رکھنے اور آخرت کی تیار کی کرنے کی تلقین کرتے

اس دور کی خطابت کی خاص بات ریبھی تھی کہاس عہد میں اوراس کے بعدانشا پردازی کا جو بیجع ومقفیٰ اسلوب رائح ہوا اس پراس عہد کی خطابت کےاسلوب کا کافی اثر تھا۔ گویا اس اسلوب کی شروعات انھیں تقریر دوں اور خطبوں سے ہوئی تھی۔

اس دور کی خطابت میں وعیداور تر ہیب کا عضر بھی بالکل نمایاں نظر آتا ہے، بطور خاص اس دور کے سیاسی خطبات میں ہمیں بی عناصر غالب نظر آتے ہیں جیسا کہ ہم حجاج بن یوسف اور زیاد بن ابیہ وغیرہ کے خطبوں میں د کچھ سکتے ہیں۔

اس دور کی خطابت میں ہمیں اس دور کے حالات کی بہترین تصویر نظر آتی ہے خواہ وہ سیاسی انھل پنھل ہو، یا مذہبی بحث ومباحظ ہوں یاعلم کلام کے مناظرے ہوں یا وعظ دفیر حت کے حلقے ہوں، لوگوں کے آپسی اختلافات ہوں، یا قبائلی منافرتیں ہوں، یا معاشرتی محفلیں اور ملاقاتیں ہوں یا لوگوں کے آپسی تعلقات ہوں۔غرض سیہ کہ اس وقت کی خطابت اس دور کے ساج اور معاشرے کی بہترین تصویر پیش کرتی ہوئی نظر آتی ہے۔

10.4 اموی دور کے چندمشہور خطبا

10.4.1 زياد بن أبيه

زیاد کی پیدائش عام البجر ۃ لینی ہجرت کے سال یا اس سے پچھ پہلے ہوئی تھی۔ حضرت عمر ؓ کے عہد میں مشرق کی جانب ہونے والی فتوحات میں زیاد بھی شریک تھا۔ بچین سے ہی بے انتہا ذہین اور ضیح وہلینج تھا۔ حضرت علیؓ نے اسے اپنے دور خلافت میں بلاد فارس کا والی بنا کر بھیجا تھا۔ حضرت معاویۃؓ نے جب خلافت کا عہدہ سنجالاتو زیاد کواپنی جماعت میں شامل کرلیا۔ حضرت معاویۃؓ نے زیاد کی کارکردگی دیکھی تھی اس لیے وہ اس کے بڑے قدردان تھے۔ حضرت معاویۃؓ نے اسے ۵۳ جے میں بھرہ، خراسان اور بحستان کا والی مقرر کردیا۔ بعد میں کوفہ بھی اس کے ماتحت کردیا۔ اس طرح پوراعراق اس کے ماتحت ہوگیا۔

زیاد ایک بہترین خطیب تھا، اپنی بات کو مؤثر انداز میں اداکر نے کے لیے بہترین الفاظ اور انداز کا انتخاب کیے کرنا ہے یہ اس کو بہت اچھی طرح آتا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ فن خطابت میں اس کی بے پناہ مہارت کے اس معاصرین بھی قائل تھے۔ اس کے بارے میں شبعی کا کہنا ہے کہ میں جب بھی منبر پر کسی ایسے آدمی کو بولتے ہوئے سنتا جو بہت اچھا بولتا ہوتو میری خواہ ش یہی ہوتی تھی کہ وہ خاموش ہوجائے تا کہ اس کے منص سے کوئی غلط بات نہ نگل جائے سوائے زیاد کے، کیوں کہ وہ جب بھی بولتا ہے بہت اچھا بولتا ہے۔ زیاد کی تقریری بھی تواب کے بار یوسف کی طرح دواہم موضوعات کے اردگرد گھوتی تھیں۔ ایک سیاست اور دوسرا وعظ و نصحت۔ اس کے خطبوں کے کچھ اجزا ہم تک پنچ ہیں۔ اس کا ایک طویل سیاسی خطبہ بھی تاریخ وادب کی کتابوں میں موجود ہے جو اس دور کے بہترین خطبوں سے کچھا جزا ہم تک پنچ کہلا تا ہے اسے البتر اء اس لیے کہا جا تا ہے کہ راید میں موجود ہے جو اس دور کے بہترین خطبوں میں شار کیا ہے جزا ہے میں اس کا لیے خطبہ البتراء اس کا ایک طویل سیاسی خطبہ بھی تاریخ وادب کی کتابوں میں موجود ہے جو اس دور کے بہترین خطبوں میں شار کیا جا تا ہے۔ زیاد کا یہ خطبہ البتراء

"أما بعد فإن الجهالة الجَهلاء و الضلالة العَمياء، و الغى المُوفى بأهله على النار ما فيه سفها وَّكم ويشتمل عليه علما وَكم من الأمور العظام، ينبت فيها الصغير ولا يتحاشى عنها الكبير كأنكم لم تقروًا كتاب الله ولم تسمعوا ما أعد الله من الثواب الكريم لأهل طاعته و العذاب الأليم لأهل معصيته فى الزمن السرمدى الذى لا يزول، أتكونون كمن صرفتُ عينيه الدنيا، وسدتُ مسامعَه الشهواتُ واختار الفانيةَ على الباقية".

(لیعنی برترین جہالت اور تاریک گمرہی اور دوزخ کے عذاب کو واجب کردینے والی کج روی جس میں تمہارے احمق اور بے وقوف لوگ مبتلا ہیں اور جس میں تمہارے عظمند لوگ بھی برابر کے شریک ہیں وہ یقینا ایک بہت ہی اہم اور سنجیدہ مسئلہ ہے۔ اسی صورت حال میں تمہارے بچے پلتے ہیں اور اسی میں تم بڑے ہو کر جیتے ہوتو ایسا لگتا ہے گو یا تم نے اللہ کی کتاب پڑھی ہی نہیں۔ اللہ نے اپنے فرما نبر دار بندوں کے لیے ثواب تیار کیا ہے اور اپنے نافرمان بندوں کے لیے وہ سخت عذاب تیار کیا ہے جو ہمیشہ ہاتی رہے ، ایک اللہ نے اس میں تم نے پچھ سنا ہی نہیں۔ کیا تم ان لوگوں کی طرح ہو گئے ہوجن کی آنگھوں میں دنیا بس گئی ہو اور شہوتوں نے جن کے کان بند کردیے ہوں، جنھوں نے باقی رہنے والی آخرت کو بھا کر اس فنا ہونے والی دنیا کو گئے لگا ہوں

10.4.2 طارق بن زياد

طارق بن زیادہ اموی دور میں مصر کے والی موتی بن نصیر کا ایک غلام تھا۔ خود موٹی بن نصیر بھی عبدالعزیز بن مروان کا آزاد کردہ غلام تھا۔ طارق بن زیادہ کے خاندان اور ذاتی حالات کے بارے میں تاریخ کی کتابوں میں پچھزیادہ معلومات نہیں ملتی اور جومعلومات ملتی بھی ہے اس میں بھی بہت اختلاف پایاجاتا ہے۔ مثلا ان کے نام تک کے بارے میں یہ اختلاف پایاجاتا ہے کہ ان کا نام طارق بن زیادتھا یا طارق بن عمر وقعا۔ ای طرح اس بات کو لے کر بھی اختلاف ہے کہ وہ مری بن نصیر کے آزاد کردہ غلام شے اور مولی فی آخیں طنج کا حاکم مقرر کیا تھا۔ اندلس کی فن البتہ اس بات پرزیادہ تر مؤرخین کا اتفاق ہے کہ وہ موی بن نصیر کے آزاد کردہ غلام شے اور مولی نے آخیں طنج کا حاکم مقرر کیا تھا۔ اندلس کی فن میں طارق بن زیاد کا بہت ہی اہم رول تھا۔ موی بن نصیر نے سب سے پہلے جوفوج فنخ اندلس کے لیے روانہ کی تھی اس کا سر براہ طارق بن زیاد بی طارق بن زیاد کا بہت ہی اہم رول تھا۔ موی بن نصیر نے سب سے پہلے جوفوج فنخ اندلس کے لیے روانہ کی تھی اس کا سر براہ طارق بن زیاد الجزیر چھا تھا۔ اس بابت ایک قصہ بہت مشہور ہے کہ جب طارق نے اپنے سات سو سپا ہیوں کے ساتھ چارکشتیوں پر سوار ہوکر سمندر کو پار کرلیا اور الجزیر چھا تھا۔ اس بابت ایک قصہ بہت مشہور ہے کہ جب طارق نے اپنے سات سو سپا ہیوں کے ساتھ چارکشتیوں پر سوار ہوکر سمندر کو پار کرلیا اور الجزیر چھا انحفر اء کے سا ضوح کو الاسد نامی پہاڑی پر پنی کشتیوں کولنگر انداز کردیا، جب اپنین کے حاکم لذریق کی فوجی طاقت کو دیکھر کارلیا اور سر بی کی کہ مقدار ای جارت ایک قصہ بہت مشہور ہے کہ جب طارق نے اپنے سات سو سپا ہیوں کے ساتھ چارکشتیوں پر سوار ہو کر سے کر طارق کو سر بیرہ انحفر اء کے ساخ حزم قالاسد نامی پہاڑی پر پنی کشتیوں کولیت کے سپا ہوں کو جان کی بازی لگا ٹی ہوگی، ورنہ سب کے سب لھر کہ ای کر مر ہیں گے۔ ای لیے طارق نے ان سبھی کھنیوں کو جلانے کا حکم دے دیا جن پر سوار ہوکر ان لوگوں نے سمندر پار کیا تھا تا کہ وہ میں بن طرح سمجھ لیں کہ اب ان کے پاس میدان چھوڑ کر بھا تے کا کو کی راستہ نہیں بچا ہے اور ان لوگوں نے سمندر پار کیا تھا تا کہ وہ می بات اچھی مرتب پر سرچوں کے وصلوں کو بڑھانے کے لیے طارق بن زیاد نے ایک جوشلہ خطبہ دیا تھا ہو نہ میدان جنگ میں کو دنا پڑے گا۔ اس موقع پر اپنے سپاہیوں کے وصلوں کو بڑھانے کے لیے طارق بن زیاد نے ایک جوشیلہ خطبہ دیا تھا جو نہ میرفن میں کانڈر کے خطبہ ک تو زر سے کہ جانے کے قابل ہے بلکہ فصاحت وبلا خت کا وہ ہ ہترین نمونہ ہے جس کی مثال تاریخ میں مشکل ہے ملتی ہے۔ یہاں اس نطبے کہ چھر حال ہے ہی مشکل ہے ملتی ہے۔ یہ مشکل ہے ملتی ہو کہ کی سر

"يا ايها الناس اين المفر، البحر من ورائكم والعدو أمامكم وليس لكم والله إلا الصدق والصبر، واعلموا أنكم في هذه الجزيرة أضيع من الأيتام في مأدبة اللآم، وقد استقبلكم عدو كم بجيشه وأسلحته، وأقو اتُه مو فورةً، وأنتم لا وزر لكم إلاسيو فكم ولا أقوات إلا ما تستخلصونه من أيدى عدوكم، وإن امتدت بكم الأيام على افتقاركم ولم تنجزوا لكم امرا ذهبتُ ريحُكم، وتعوضت القلوب من رعبها منكم الجراءةَ عليكم، فادفعوا عن انفسكم خز لان هذه العاقبة من أمركم بمناجزة هذا الطاغية".

(یعنی اے لوگو! اب بھا گنے کا راستہ کہال ہے؟ سمندر تمہارے بیجھے ہے اور دشمن تمہارے سامنے ہے اور خدا کی قشم اب تمہارے لیے سوائے سچائی وصبر کے اور کوئی چارہ کارنہیں ہے اور بیر بات اچھی طرح سمجھ لو کہتم اس جزیرہ میں ان یتیم بچوں سے زیادہ لا چار اور کم مالیہ ہو جو کمینوں کے چنگل میں پھنس گئے ہوں۔ تمہارے دشمن نے تمہار استقبال اپنی فوج سے کیا ہے۔ اس کے پاس طاقت، سامان خورد دنوش اور اسلحہ کی فراوانی ہے جبکہ تمہار اتمہاری تلواروں کے سوانہ کوئی سہارا ہے نہ ہی کوئی مددگار اور نہ ہی کوئی خورد دنوش اور اسلحہ ایپ دشمنوں کے پنگل میں پھنس گئے ہوں۔ تمہارے دشمن نے تمہار استقبال اپنی فوج سے کیا ہے۔ اس کے پاس طاقت، سامان خورد دنوش اور اسلحہ کی فراوانی ہے جبکہ تمہار اتمہاری تلواروں کے سوانہ کوئی سہارا ہے نہ ہی کوئی مددگار اور نہ ہی کوئی خورد دنوش کا سامان سوائے اس کے جوتم خود سے ایپ دشمنوں کے ہاتھوں سے چھین کر حاصل کر لو اور اگر بہت دنوں تک تمہاری مختا جگی اور سمیری قائم رہی اور تم کی کوئی خاصل نہ کر سے تو یاد رکھو تمہاری ہوا اکھڑ جائے گی۔ اور یہاں کے لوگوں کے دلوں تک تمہاری مختا جگی اور سمیری قائم رہی اور تم کوئی کا میان نہ کہ سے تو یاد کھو تمہاری ہو اکھڑ جائے گی۔ اور یہاں کے لوگوں کے دلوں میں تم سے خوف کے بجائے تم پر دست در از کی کرنے کے خیالات پیدا ہونے لگیں گے۔ اس لیے اس سرکش حاکم سے ڈیٹ کر مقابلہ کر کے اس ذلت آ میز بیچھ سے اپنے آپ کو تحفوظ کر لو۔ )

ابو محر حجاج بن يوسف كى پيدائش طائف مير، 11 جرم وكى تھى ۔ حجاج ايك پڑھے لکھے خاندان سے تعلق ركھتا تھا جو معاشى اعتبار سے

قدر بے تلک دست تھا۔ شروع میں وہ ایک رنگ ریز کے یہاں کا م کرتا تھالیکن بے انتہا دلیر اور چرب زبان تھا۔ حضرت حسین ٹل کی شہادت کے بعد اموی خلیفہ یزید نے ایک لشکر مدینہ میں اپنے مخالفین کوزیر کرنے کے لیے روانہ کیا اور اس میں تجاج کو بھی شامل کرلیا گیا۔ جب عبد الملک بن مروان خلیفہ ہوا تو اس نے تجاج کو مصعب بن زبیر سے جنگ کرنے اور عراق کو ان کے انٹر سے آزاد کرانے کے لیے ایک فوج کا کمانڈ ر بنا کر بھیجا۔ تجاج نے نصعب بن زبیر کو قتل کر بے عراق کو ان کے حامیوں سے آزاد کر الیا اور اس کی مروان خلیفہ ہوا تو اس نے تحاج کو مصعب بن زبیر سے جنگ کرنے اور عراق کو ان کے انٹر سے آزاد کرانے کے لیے ایک فوج کا کمانڈ ر بنا کر بھیجا۔ تجاج نے مصعب بن زبیر کو قتل کر کے عراق کو ان کے حامیوں سے آزاد کر الیا اور اسے عبد الملک بن مروان کے زیر گیس کردیا۔ اس کا میا بی اور اس کے بعد کئی دوسری جنگی کا میا بیوں کے بعد خلیفہ نے تجاج کا مقام بلند کردیا اور اسے عبد الملک بن مروان کے زیر گیس کردیا۔ اس کا میا بی جرار تجاج کی سر براہتی میں عبد اللہ بن زبیر سے مقاطب کے لیے ملہ کی طرف روانہ کیا۔ تجاج نے ملہ کیا اور عبد اللہ بن زبیر کو قتل کر دیا ایں کہ میں میں ہیں کہ ہواں کے مرک کر کا کی تک ہو ہوں ہے تر کر کر ہواں کے میں عبد الملک نے ایک لیک کر میں سولی پرلٹکوا دیا۔ اس موقع پر جاج نے اہل مکہ کے سامند کر دیا تھا جو اس طرح تھا:

"يا أهل الحجاز، كيف رأيتمونى، الم أكشف ظلمة الجور وطخية الباطل بنور الحق، والله لقد وَطِئَكم الحجاج وطأةً مشفق وعطفة رحم ووصل قرابة، فاياكم أن تزلوا عن سنن أقمناكم عليه، فأقطع عنكم ما وصتُله لكم بالصارم البتار وأقيم من أَوَدكم ما يقيم المثقفُ من أو دالقناة بالنار، ثمنز ل وهو يقول

أخوالعرب إن عَضَّتُ به الحربُ عَضَّها

وإن شَمَّرَتْ عن ساقها الحربُ شمرا

یعنی اے حجاز کے لوگو! تم نے مجھے کیسا پایا؟ کیا میں نے ظلم کی تاریکی اور باطل کے اندھیرے سے پردہ ہٹا کرنور حق سے دنیا کو منور نہیں کردیا؟ خدا کی قشم تمہاری سرز مین پر حجاج نے ایک مشفق، قریبی، ایک عزیز اور رشتہ دار کی طرح قدم رکھا ہے اس لیے خبر داراس راستہ سے ہرگز نہ ہٹنا جس کو ہم نے تمہارے لیے مقرر کیا ہے، ورنہ جو پچھ میں نے تم کو دیا ہے اسے دھار دارتکوار سے کا ٹ کے رکھ دوں گا اور تمہاری کچ ردی کو آگ کے ذریعہ ایسے ہی سیدھا کر دوں گا جیسے نیز ہے کی کچی کو نیزہ درست کرنے والا آگ سے دور کرتا ہے۔ پھر وہ منبر سے اتر ااور سی شعر پڑھا: میں ایک ایسا جنگجو سپاہی ہوں کہ اگر جنگ اسے کا ٹے گی تو وہ بھی اسے کا ٹے بغیر نہ چھوڑ کے گا اور جنگ شروع ہوجائے تو وہ بھی اس کے لیے تیا در ہے گا۔

تجاج کو جب عراق کا دالی بنا کر بھیجا گیا تب اس نے اہل عراق کے سامنے بھی ایسی ہی جوشیلی اورز بردست تقریریں کیں کہ اہل عراق کے دل دہل گئے اورروح کا نپ اکٹھی۔تجاج کے بیہ خطبے تاریخ وادب کی کتابوں میں محفوظ ہیں اورا دب کے شہبہ پاروں کی حیثیت رکھتے ہیں۔ عراق پہنچ کر تجاج نے جوتقریر اہل عراق کے سامنے کی تھی اس کی ایک جھلکی یہاں پیش کی جاتی ہے۔

"والله يا أهل العراق إن امير المؤمنين عبدَ الملك نَثَلَ كنانتَهُ بين يديه، فعَجَمَ عيدانَها عوداً عوداً، فوجدني أُمرَّ هاعودا و أشدها مسكاً، فوجهنى إليكم ورماكم به، يا أهل العراق، يا أهل النفاق والشقاق ومساوئ الأخلاق، إنكم طالما أوضعتم في الفتنة، واضطجعتم في مناخ الضلال، وسننتم سنن الغى، وأيم الله لألحونكم لحو العود، ولأقرعنكم قرع المروة، ولأعصبنكم عصب السلمة، ولأضربنكم ضرب غرائب الإبل". (یعنی اے عراق کے لوگو! اللہ کی قسم امیر المؤمنین عبد الملک نے اپنے ترکش کے سارے تیر نکال کر ہرایک کو دانت سے چبا کر دیکھا اور ان میں سے مجھ کو پی سب سے زیادہ کڑوا، پخت اور مشکل سے ٹوٹے والا پایا، اس لیے تم کو مجھ سے ہی مارا، اے عراق کے لوگو! تم نفاق اور اختلاف کی جڑ ہواور تم بدترین اخلاق کے حامل ہو، تم فتنہ وفساد کی طرف تیزی سے بڑھتے ہواور صلالت و گمرا ہی کے بستروں پر سوتے ہو، خدا کی قسم میں تم لوگوں کی ایسے ہی کھال کھینچوں گا جیسے کسی ککڑی کی چھال اتاری جاتی ہے اور میں تمہاری ڈنڈوں سے ایسے ہی پٹائی کروں گا جس طرح مسلمہ نامی درخت کو اس کے پتے جھاڑنے کے لیے پیٹا جاتا ہے اور میں تمہیں ایسے ہی ماروں گا جیسے لوگ انجانے اونوں کو اس طرح

10.4.4 حسن بصري

حسن بصری کی پیدائش مدینہ میں <u>است</u>یم میں ہوئی۔ان کی والدہ خیرہ ام المؤمنین حضرت ام سلمہ ؓ کی آزاد کردہ باندی تھیں۔ان کا رجحان بچپن سے ہی دینداری اور تحصیل علم کی طرف تھا۔ اس دور میں جاری سیاسی سرگر میوں میں انہوں نے کبھی بھی دلچ پی نہیں لی۔ گو یا انہوں نے خود کو دین پر عمل کرنے اور اس کی خدمت کرنے کے لیے وقف کر دیا تھا، وہ اپنا زیادہ تر وقت قرآن وحدیث کے مطالعہ میں ہی گزارا کرتے تھے۔ ان سے بہت می احادیث بھی مروی ہیں۔ جب مشرق کی جانب فو بی مہم زوروں پر تھی تبھی تب شریک ہوئے اور خراسان کے بعض والیوں کے یہاں پڑھ دفتر کی کام پر مامور ہوئے اور تقریباً دس سال تک اس کام سے منسلک رہے۔ اس کے بعد مناح میں اپنی وفات تک بھرہ میں ہی گوشہ نشین رہے اور دین کی خدمت انجام دیتے رہے۔ ان کا شاران کے عہد کے اس کر میں ہوتا ہے۔فصاحت و بلاغت میں بھی ان کی اپنی ایک الگ پرچان تھی۔

ویسے تو بنوامیہ کے دیگر خلفا کے یہاں بھی ان کا مقام ومرتبہ بہت بلند تھالیکن بطور خاص حضرت عمر بن عبد العزیز کے عہد میں انہیں بہت ہی خاص مقام حاصل ہوا کیوں کہ حضرت عمر بن عبد العزیز خود ایک متقی وصالح خلیفہ تھے اور وہ ایسے لوگوں کو بہت پسند کیا کرتے تھے۔ البیان و التبیین، العقد الفرید اور عیون الأخبار جیسے ادب کے اہم اور مستند مراجع میں حسن بصری کے خطبوں کی ایک بڑی تعداد موجود ہے جو آپ کی واعظانہ اور خطیبانہ صلاحیت کا پختہ ثبوت پیش کرتی ہے۔ وہ اپنے خطبوں میں اکثر تقویٰ اور عمل صالح اور ترح ابھارتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ اپنے ایک خطبہ میں آپ فرماتے ہیں:

"یاابن آدم بع دنیاک بآخرتک تر بحهما جمیعاً، ولا تبع آخرتک بدنیاک فتخسر هما جمیعاً، یا ابن آدم إذا رأیت الناس فی الخیر فنافسهم فیه، و إذار أیتهم فی الشر فلاتغبطهم به، الثواءهاهنا قلیل و البقاءهناک طویل۔''

(یعنی اے ابن آ دم اپنی دنیا کوآخرت کے بدلے پنج دے تو تتجے دونوں چیزیں مل جائیں گی۔اورا پنی آخرت کو دنیا کے بدلے مت پنج ورنہ دونوں ہاتھ سے جائیں گی۔ جب لوگوں کو خیر کے کام کرتے دیکھوتو اس میں ان کا مقابلہ کرو اور جب انھیں کوئی برائی کرتے دیکھوتو ان پر رشک نہ کرو،اس دنیا میں بہت کم رہنا ہے مگر آخرت میں بہت رہنا ہے )

بساادقات آپ اپنے خطبے میں قرآن کی کسی آیت کی دل نشین انداز میں تشریح کرتے ہوئے نظر آتے ہیں جیسے قر آن کی آیت '' إِنَّا

عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَدْضِ وَالْحِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ٌ كُوكچھ اسطرح اپنے دعظ میں مجمایا کہ:

"إن قوما غَدَوا في المطارف العتاق و العمائم الرقاق يطلبون الإمارات ويضيعون الأمانات، يتعرضون للبلاء و هم منه في عافية, حتى إذا أخافوا من فوقهم من أهل العفة و ظلموا من تحتهم من أهل الذمة, اهز لو ادينهم و أسمنوا بر اذينهم, ووسعوا دو رهم وضيقو اقبو رهم"\_

(یعنی بے شک وہ لوگ جوریثم کے بہترین لباس زیب تن کیے ہوئے اور سروں پر بہت ہی باریک کپڑوں کے تمامے باند ھے ہوئے حکومت وباد شاہت کوطلب کرتے ہیں اور امانتوں کوضائع کردیتے ہیں، وہ اپنے آپ کو ان مصیبتوں اور پریثانیوں کے حوالے کردیتے ہیں جن سے وہ محفوظ تھے۔ یہاں تک کہ جب انہوں نے اپنے سے بلندتر پاک دامن اور نیک لوگوں کو ڈرانا شروع کردیا اور اپنے ماتحت ذمیوں پرظلم ڈھانا شروع کردیا تو انہوں نے اپنے دین کو کمز ور اور اپنی سواریوں کو موٹا کرنا شروع کردیا (یعنی دین کو کر کیا اور اپنے ماتحت ذمیوں پرظلم اور اپنے گھروں کو کشادہ کر لیا اور اپنی قبروں کو تک کرنا شروع کردیا دیں دین کو بھلا کر مال ودولت لوٹے میں لگ گئ

## 10.5 اكتسابي نتائج

عر بوں کوشر وع سے بی خطابت میں بے پایاں مہارت حاصل تھی ،عہد جاہلیت اور عصر رسول وخلافت راشدہ میں عربوں نے خطابت میں جو جو ہر دکھائے اس کے نمونے ہمارے سامنے موجود ہیں ،لیکن عصر اموی کو عربی خطابت کا سنہری دور کہا جائے تو شاید غلط نہیں ہوگا، کیوں کہ جیسا کہ ہم نے ابھی دیکھا کہ جس انداز سے خلافت راشدہ کے آخری ایام میں اور اس کے بعد جو سیاسی اتھل پتھل اور افر اتفری برپا ہوئی اور مختلف سیاسی وغیر سیاسی جماعتیں جس طرح سے آپس میں نبرد آزما ہوئیں اس طرح کے ماحول میں خطابت جیسے فن کو فروغ حاصل ہونا ایک فطری بات تھی اور ایسا ہی ہوا کہ ہر جماعت کے اپنے خطیب ہوا کرتے تھے جو اپنی جماعت کے موقف اور عقائد کو پیش کرتے تھے اور ان کا دفاع کرتے تھے اور ایسا ہی ہوا کہ ہر جماعت کے اپنے خطیب ہوا کرتے تھے جو اپنی جماعت کے موقف اور عقائد کو پیش کرتے تھے اور ان کا دفاع کرتے تھے اور ایسا ہی ہوا کہ ہر جماعت کے اپنے خطیب ہوا کرتے تھے جو اپنی جماعت کے موقف اور عقائد کو پیش کرتے تھے اور ان کا دفاع کرتے تھے اور ایسا ہی ہوا کہ ہر جماعت کے اپنے خطیب ہوا کرتے تھے جو اپنی جماعت کے موقف اور عقائد کو پیش کرتے تھے اور ان کا دفاع کرتے تھے اور اپنے میں ہوں کہ ہر جماعت کے اپنے خطیب ہو کھر ہوں کے اپنے خطیب تھے جن میں زیاد بن ابید اور تجان یوسف کے نام نمایاں ہیں، جب کہ شیعوں اور خوارج کے اپنے خطیب تھے جن میں سلیمان بن صرف ، مختار ثقافی ، نافع بن ازرق ، واصل بن عطا، تھری بن فیاء ہ وغیرہ کے نام قابل ذکر ہیں ،عبد اللہ بن زیر خود ایک اچھے خطیب تھے ، اس کے علاوہ حیان واکل ، احف بن قیس اور حسن لیمری سیسے خطیب بھی فن خطابت میں اپنالو پا منوا چکے تھے ۔غرض بی کہ بیدور فن خطابت کے ارتقا کے لیے بہت ہی ساز گار دور ثابت ہوا ہو الپر اگر

- 10.6 نمونے کے امتحانی سوالات
- (۱) عصراموی میں فن خطابت کے ارتقاکے اہم اسباب کیا تھے، ان پر مختصراً روشنی ڈالیے۔
  - (۲) عصری اموی میں سیاسی خطابت کی اہمیت اورارتقا پر ایک نوٹ لکھیے۔
    - (۳) درباری خطابت سے کیا مراد ہے؟ مثالوں سے داخلح کیجیے۔

| (٣)       | اموی دور میں واعظانہ خطابت اوراس کے ارتقا کا | بائزه ليحييه                                    |
|-----------|----------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| (۵)       | اموی دور کےان اہم خطبامیں سے کسی دو کےاو پر  | ايك مختصرنوٹ لکھیے                              |
|           | (۱) حجاج بن یوسف ۲) زیاد بن ابیه (۳)         | لارق بن زیاد (۴ <sup>۰</sup> )حسن ب <i>صر</i> ی |
| 10.7      | مطالعے کے لیے معاون کتابیں                   |                                                 |
| _1        | تاريخالأدب العربي، العصر الإسلامي            | شوقيضيف                                         |
| ۲_۲       | تاريخالأدبالعربي                             | عمرفروخ                                         |
| س_        | أدبالعرب                                     | زبيداحمد                                        |
| _^        | الجامعفي تاريخ الأدب العربي                  | حناالفاخوري                                     |
| <u>_۵</u> | تاريخالأدبالعربي                             | أحمدحسنالزيات                                   |
| _4        | تاريخ عربي ادب                               | ڈ اکٹر عبدالحلیم ندوی                           |
| ( ->      |                                              |                                                 |

(https://archive.org/details/TareekhEArabiAdab/page/n3)

## اکائی 11 خطوط نویسی اوروسیتیں

اکائی کے اجزا 11.1 مقصد 11.2 تمہير 11.3 عصراموي ميں خطوط نويسي 11.3.1 سياسي خطوط نويسي 11.3.1.1 خوارج كى خطوط نگارى 11.3.1.2 شيعوں کي خطوط نگاري 11.3.1.3 بنواميد كى خطوط نگارى 11.3.2 واعظانه خطوط نوليي 11.3.3 ذاتى خطوط 11.3.4 ديوان الرسائل 11.4 تعصراموي ميں توصيات يا ادب الوصايا 11.4.1 محصرجا ہلی میں ادب الوصایا 11.4.2 معصر رسول اور خلافت راشده میں ادب الوصایا 11.4.3 محصراموی میں ادب الوصایا 11.5 اكتسابي نتائج 11.6 نمونے کے امتحانی سوالات 11.7 مطالعے کے لیے معاون کتابیں

11.1 مقصد

اس اکائی کا اصل مقصد اموی دور میں خط و کتابت اور أ**د**ب الو صایا تو صیات کا جوسلسلہ قائم ہوا اس کا ایک مخضر تعارف پیش کرنا ہے۔ ساتھ ہی ساتھ ہیچی بتانا مقصود ہے کہ اس دور کے خطوط اور وصیتیں اد بی اہمیت کی حامل ہیں اور ان سے اس دور کے حالات کا بھی پتہ چلتا ہے۔ 11.2 تمہی**یر** 

جہاں تک بات اس دور کے أدب الو صایا یا وصیتوں کی ہےتو ان پر بھی عموماً ادبی رنگ غالب ہوتا تھا اور وہ سیاسی وغیر سیاسی نوعیت کی ہوا کرتی تھیں۔ اس موضوع کے تحت اس اکائی میں سب سے پہلے أدب المو صدایا کا مختصر پس منظر پیش کیا گیا ہے اور عہد جا بلی وعہد اسلامی میں اس کی اہمیت پر مختصراً روشنی ڈالی گئی ہے۔عصر اموی میں وصیتوں کی جومنتف شکلیں موجودتھیں ان کا تفصیلی جائز ہ لیا گیا ہے اور بچھ مثالیں پیش کی گئی ہیں جن سے اس دور کے نثری ارتفا کو سمجھنے میں مدوماتی ہے۔

11.3 عصراموی میں خطوط نویسی

خط و کتابت اور مراسلت کواس دور کے نثری سرماییکا ایک اہم حصہ مانا جاتا ہے۔ بیسلسلہ اگر چیعصررسول اورخلافت راشدہ کے دور میں بھی جاری تھا اور اس دور کے خطوط کے نمونے تاریخ و ادب کے مصادر میں موجود ہیں۔ اموی دور میں چونکہ اسلامی ریاست بہت وسیع و عریض ہو چکی تھی اس لیے خلیفہ اور والیوں کو اپنے ماتحت علاقوں میں موجود اپنے قائدین اور نمائندوں سے رابطے کے لیے خط و کتابت کا ہی سہارالینا پڑتا تھا، اس کے علاوہ دوسرے موضوعات پر بھی خط و کتابت کا سلسلہ بھی جاری رہا۔

ویسے تو اس دور کے جوخطوط مختلف مراجع کے ذریعہ ہم تک پہنچ ہیں ان کی تعداد بہت زیادہ ہے لیکن ان میں سے پچھ مراجع قابل اعتاد یا مستند نہیں ہیں جس کی وجہ سے ان میں مذکور متعدد خطوط کو ہم پورے یقین کے ساتھ نہیں لے سکتے ، البتہ پچھ مستند مراجع جیسے جاحظ ک البیان والتبیین ، امام طبری کی تاریخ الطبری اورمبر دکی الکامل وغیرہ ایسے مراجع ہیں جن میں کثیر تعداد میں اس دور کے خطوط موجود ہیں جن کی روشنی میں اس دور میں فن خطوط نویسی کے ارتقا کا بخو بی اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ان مراجع میں امام طبری کی تاریخ کو خاص طور سے اہم مرجع مانا جاتا ہے۔

اس دور کے جوخطوط ہم تک پہنچے ہیں ان میں اگر چہ خوارج ،شیعہ،عبداللہ بن زبیر ، بنوامیہاور داعظین جیسی جماعتوں کے خطوط موجود ہیں ،لیکن سب سے زیادہ خطوط جوان مراجع میں موجود ہیں وہ خوارج کی طرف منسوب ہیں۔

فرقدُ خوارج کے اندر جوآیسی اختلافات تھے ان ہے ہم سب بخوبی واقف ہیں، یہ فرقہ بنیادی طور پر چارفرقوں یعنی ازارقہ، خبدیہ، صفر یہ اور اباضیہ میں منقسم تھا اور آپس میں فکری اور سیاسی اختلافات اپنے عروج پر تھے، ان فرقوں کے رہنماؤں اور قائدین کے درمیان مختلف مسائل کولے کرخوب خط و کتابت ہوتی تھی، مثال کے طور پر ازارقہ کے قائدین نافع بن ازرق اور قطری بن الفجاءہ کی جو خط و کتابت تجاج بن یوسف سے ہوئی اس کو اس عہد کی خط و کتابت کی بہترین مثال کے طور پر یوٹی کیا جاتا ہے، ان خطوط میں ایک دوسرے پر طرح طرح کے الزام لگائے جاتے تھے۔

اگر ہم اس دور میں شیعوں کے خطوط کی بات کریں تو جیسا کہ او پر ذکر آیا کہ ان کی تعداد بے شار ہے ، البتہ زیادہ تر غیر مستند کتا ہوں کے ذریعہ ہم تک پہنچ ہیں، جماعت شیعہ کے جو خطوط ہم تک اس دور کے پہنچ ہیں ان میں وہ خطوط خاص طور سے قابل ذکر ہیں جن کو ان کے قائدین نے اپن متبعین کے نام روانہ کیا، جیسے سلیمان بن صرد اور محتار الثقافی وغیرہ، اس کے علاوہ ان کے وہ خطوط بھی موجود ہیں جو انہوں نے دوسری جماعتوں اور فرقوں کے قائدین اور رہنماؤں کے نام کھے تھے۔ ایسے ہی تاریخ کی کتا ہوں میں عبداللہ بن الز ہیر اور ان کے والیوں کے کئی خطوط موجود ہیں، ان میں عبداللہ بن ز بیر کا وہ خطبھی ہے جو انہوں نے شیعہ رہنما مختار الثقافی کی کتا ہوں میں عبداللہ بن الز بیر اور ان کے والیوں کے کئی خطوط موجود ہیں، ان میں عبداللہ بن ز بیر کا وہ خطبھی ہے جو انہوں نے شیعہ رہنما مختار الثقافی کے نام لکھا تھا، رہی بات ہوا میں کی خطوط موجود ہیں، ان میں عبداللہ بن الز بیر اور ان کے والیوں کے کئی خطوط موجود ہیں، ان میں عبداللہ بن ز بیر کا وہ خطبھی ہے جو انہوں نے شیعہ رہنما مختار الثقافی کے نام لکھا تھا، رہی بات ہوا میہ کی تو چونکہ وہ صاحب اقتد ار بھے اس لیے انظامی امور کی ادائی کی لیے خط و کتابت ان کی ایک بنیادی ضرورت تھی، چنانچہ خلفا اپنے والیوں کو خطوط بیجا کر تے تصاور والی ان کے خطوط کا جو اب لکھے تھے، اسی طرح قائدین جب بھی کو کی نیا علاقہ فتح کرتے تو فوراً خطوط کی کے اپنے والی اور خلیفہ کی جانب روانہ کرتے تھے، بہت سے معاہد ہے بھی خطوط کہ ذریعہ روانہ کی جاتے ہے۔

ال صمن میں خاص طور سے اولین دور میں جن خطوط کا ذکر کیا جاتا ہے ان میں زیاد بن ابید اور امیر معاویہ کے درمیان ہونے والی خط وکتابت، یزید بن معاویہ اور تجاز میں موجود ان کے والیوں کے درمیان ہونے والی مراسلت اور یزید اور عراق میں ان کے والی عبید اللہ بن زیادہ کے درمیان ہونے والی خط وکتابت قابل ذکر ہے ۔عبد الملک بن مروان کا عہد اس حوالہ سے خاص اہمیت کا حامل ہے کیوں کہ اس کے عہد میں سب سے زیادہ خط وکتابت ہوئی اور اس میں بھی خاص طور سے خلیفہ اور اس کے والی حجات ہیں ہیں یوسف کے درمیان جو خط وکتابت ہوئی وہ اس سب سے زیادہ خط وکتابت ہوئی اور اس میں بھی خاص طور سے خلیفہ اور اس کے والی حجاج بن یوسف کے درمیان جو خط وکتابت ہوئی وہ اس دور کی خط وکتابت کا اہم سرمایہ مانا جاتا ہے۔خود حجاج بھی اپنے قائدین اور ماتحتوں سے کثر ت سے خط وکتابت کیا کرتا تھا۔ اس طرح حجاج اور اس کے مخالفین اور باغیوں کے درمیان بھی خوب خط وکتابت ہوتی تھی جس کے نمونے تاریخ وادب کی کتابوں میں محفوظ ہیں۔حجاج کا جس طرح خطابت میں اپنا ایک منفر داند از تھا اسی طرح خط وکتابت میں بھی اس کا ایک خاص انداز ت

اس کے علاوہ وعظ وضیحت پر مبنی کچھ خطوط بھی اس عہد کے ہم تک پہنچ ہیں۔اموی خلیفہ عمر بن عبدالعزیز کے بارے میں ذکر کیا جاتا

ہے کہ وہ داعظین کو خط لکھ کر ان سے بیر گزارش کرتے تھے کہ وہ انھیں اپنی طرف سے تفیحت لکھ کر بھیجیں چنانچہ انہوں نے اپنے عہد کے امام حسن بصری کولکھا کہ وہ ان کو مفید شوروں اور نصیحتوں سے نوازیں چنانچہ حسن بصری نے ان کوایک خط اس بابت لکھا جو اس دور کی خط و کتابت کے اہم نمونوں میں شار کیا جاتا ہے۔ اس خط میں امام صاحب نے اللہ اور اس کے بندوں کے حقوق ، بعث بعد الموت اور تقوی جیسے موضوعات پر گفتگو کی ہے۔

جاحظ نے حسن بھری کی فصاحت و بلاغت کی خاص طور سے بہت تعریف کی ہے اور یہ بھی لکھا ہے بعد کے دور میں بھی ان کے اسلوب کولوگ اپناتے رہے۔

سیاسی اور دینی خط و کتابت کے علاوہ شخصی خط و کتابت کوتھی اس دور میں رواج حاصل ہوا، چونکہ اب اسلامی ریاست بہت وسیع و عریض ہو چکی تھی اس لیے خط و کتابت کے ذریعہ ہی ایک دوسرے تک اپنا پیغام پہنچانا اور خیر خبر لیناممکن تھا،لہذا شخصی خط و کتابت کا دائرہ بھی بہت وسیع ہوالیکن اس نوعیت کے زیادہ تر خطوط ہم تک اس طرح نہیں پینچ سکے جس طرح دوسری اقسام کے خطوط ہم تک پہنچ ہیں۔ اس قسم ک جو خطوط بھی ہم تک پہنچ ہیں ان سے بیہ اندازہ ہوتا ہے کہ شخصی خطوط میں بھی زبان و بیان کا خاص اہتمام کیا جاتا تھا ان میں بھی عبارتیں مسجع اور مقفی ہوا کرتی تھیں۔

- 11.3.1 سياسي خطوط نويسي
- 11.3.1.1 خوارج کی خطوط نگاری

ازار قد کی جماعت نے اپنے رہنما نافع بن ازرق کی سربراہی میں یہ طے کرلیا تھا کہ ہروہ بات جواضی غلط معلوم ہوگی اس کے خلاف انہیں تلوار نکال لینا ہے، چاہے اس کے لیے مسلمانوں کا خون ہی کیوں نہ بہانا پڑے اور معصوم بچوں تک توقل کرنا پڑے جب کہ خوارج کی ہی دیگر جماعتوں نے ان کے اس موقف کی تخق سے مخالفت کی ۔ اس طرح کے موضوعات کو لے کر ان فرقوں میں آپس میں خط و کتابت کی ایک جنگ سی چھڑ گئی تھی ۔ اس نوعیت کے دوخطوط مبرد نے اپنی کتاب المحاصل میں ذکر کیے ہیں جن کا تبادلہ خبرات فرقوں میں آ اور از ارقہ فرقہ کے سربراہ نافع بن از رق کے درمیان ہوا تھا ۔ اس خطر کے موضوعات کو لے کر ان فرقوں میں آپس میں خط و کتابت کی ایک خط فصاحت و بلاغت کے اعلیٰ معیار کے حاصل اور نہایت دلچیپ ہیں ۔

ایسے ہی جب ازارقد کی جماعت نے اپنے ایک دوسرے رہنما قطری بن الفجاء ۃ کی سر براہی میں جب اس وقت کے گورز عراق تجاخ بن یوسف کے خلاف اعلان جنگ کیا تھا تو اس موقع پر بھی دونوں رہنماؤں اور سپہ سالا روں میں خط و کتابت کا سلسلہ پورے شد و مد کے ساتھ جاری رہا، چنانچہ تجاج نے قطری کو دھمکی آمیز خط کھ کر اس کو ڈرانے اور دبانے کی کوشش کی تو وہیں قطری نے بھی اینٹ کا جواب پتھر سے دیتے ہوئے تجاج کے خط کا سخت لب و لہج میں جواب دیا۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ یہاں ان دونوں خطوط کی کچھ عبارتیں نقل کی جائیں تا کہ اس دور کی سیاسی خط و کتابت کی ایک جھلک ہمارے سامنے آجائے اور ہمیں اس کے اسلوب اور انداز و بیان کا کچھ اندازہ ہو سے۔ چان یوسف نے قطری کے نام جو خط کھا وہ اس طرح شروع ہوتا ہے :

"سلام عليك\_ أما بعد! فإنك مَرَقُتَ من الدين مُروقَ السهم من الرَّمِيَّة، وقد علمتَ حيث تَجَرْثَمْتَ، ذلك انك

عاص لله ولو لاة أمره, غير انك اعرابي حِلْفُ أمِّي تستطعم الكسرة وتستشفى بالتمرة، والأمور عليك حسرةً, خرجتَ لتنال شبعة, فلحق بك طَغامٌ صلوا بم صليت به من العيش فهم يهزون الرماح ويستنشو ؤن الرياح على خوف و جهد من امورهم, وماأصبحو اينتظرون اعظم مما جهلو امعرفته، ثم أهلكهم الله بنز حتين ـ والسلام''

(ترجمہ، بتم پر سلامتی ہو، بتم دین سے ایسے، ی نکل گئے ہو جیسے کوئی تیراپنے شکار کو چیرتے ہوئے نگل جاتا ہے اور تم نے کیا غلطی کی ہے میتم بخوبی جانتے ہو، بتم نے اللہ اور اس کے اولیا کی نافر مانی کی ہے، اس کے علاوہ تم سخت مزاج برو ہو اور ان پڑھ ہو اور دوسروں کے نو الوں پر جیستے ہو اور صرف تھجور کھا کر اپنا علاج کرتے ہو اور تمہارا ہر معاملہ تمہارے لیے افسوس اور حسرت و ندامت کا سبب بنتا ہے، تم اپنی بچوک مٹانے نگلے تصے اور غنڈ ے موالی تمہارے ساتھ ہو لیے اور وہ بھی تمہاری ہی طرح جینے لگے، ہو ایس نیز ہے لہراتے ہیں جب کہ پیٹ بالکل خالی ہوتا ہے، دل میں خوف ہوتا ہے اور تھکن سے چور ہوتے ہیں اور انھیں یہ بھی نہیں پہتہ کہ جو چیز آنے والی ہے وہ اس سے بھی زیادہ خطرنا کہ ہوتا کی وہ تو قع کر رہے ہیں، آخر کار اللہ نے انھیں دوشکھیں و سے اور کیا ک

حجاج کے اس خط کے جواب میں قطری نے جو خط لکھ کرروانہ کیا اس کے چند ابتدائی جملے آپ کے سامنے پیش کیے جاتے ہیں:

"سلام على الهداة من الولاة الذين يَرعون حريمَ الله ويَرهبون نقمه، فالحمد لله على ما أظهر من دينه، وأظلع به أهلَ السفال وهَدى به من الضلال و نصر به عند استخفافك بحقه، كتبتَ إليِّ تذكر أنى اعر ابى جِلفْ أميٌّ أستطعم الكسر ة وأستشفى بالتمرة، ولَعمرى يا ابن ام الحجاج إنك لمُتَيَّه فى جبلتك مُطَلُّخِمْ فى طريقتك، واه فى و ثيقتك، لا تعرف الله ولا تجز ع من خطيئتك، يئستَ و استيأستَ من ربك فالشيطان قرينك"

ان دونوں خطوط میں ایک طرف تو جمیں فصاحت و بلاغت کا اعلیٰ معیار نظر آتا ہے، پیچ وقافیہ اور طباق و جناس کی تزئین کاری کا غلبہ نظر آتا ہے، بھاری بھر کم اور مؤثر الفاظ کی کثرت نظر آتی ہے تو وہیں دوسری طرف ان میں ہمیں بے انتہا ہے باک اور جری لب ولہجہ نظر آتا ہے، ایسا لگتا ہے کہ جیسے بیکوئی خط یا کوئی مجموعہ الفاظ نہیں بلکہ تیروں اور تکواروں کی بوچھار ہو جو دشمن کے دل و د ماغ کوتار تار کر کے رکھ دے اور اس کے نفس کوچھلنی کردے۔ بیدانداز تھا اس دور کی سیاسی خطوط نگاری کا۔ ان خطوط میں ایک بات جو مشترک نظر آتی ہے وہ ہے ان کار کی کا سے ان کی شروعات۔ بیاس دور کے اسلوب کی ایک خوبی تھی کہ خطوط کو اکثر سلام یا کی میں ایک بات جو مشترک نظر آتی ہے وہ مے اسلام علیکم سے ان

## 11.3.1.2 شيعوں کي خطوط نگاري

شیعہ فرقہ کے خطوط کی ایک کثیر تعدادتاریخ وادب کے مختلف مراجع میں محفوظ ہے جس سے اس دور کی خطوط نگاری کے انداز اور بطور خاص اس پر چڑھے مذہبی رنگ کو سیحھنے میں کافی مددملتی ہے۔ شیعوں کے درمیان خط و کتابت نے اس وقت زور پکڑ لیا جب اہل کوفہ نے حضرت حسین کو کوفہ کی طرف کوچ کرنے پر آمادہ کیا تا کہ وہ بنوامیہ کے خلاف جنگ میں با قاعدہ شریک ہو سکیں اور ان کوخلافت سے برطرف کر کے خلافت اس کے اصل حقداروں کو دی جا سکے۔ اس کے بعد حالات بہت تیز کی سے بدلے یہاں تک کہ حضرت حسین کی شہادت کا افسوس ناک واقعہ پیش آیا، اس کے احد تو ابین کی تحریک چلی جس میں اس کے رہنما سلیمان بن صرد نے حسرت وندا مت کا لبادہ اور گا حلاق حسین سے انتقام کا اعلان کیا، سلیمان اور اس کے ساتھیوں کے درمیان بھی خط و کتابت کا سلسلہ جاری ہو ہو کہ میں اور ان کو خلافت سے برطرف کر کے دولافت اس کے اصل حقد اروں کو دی جا سکے۔ اس کے بعد حالات بہت تیز کی سے بدلے یہاں تک کہ حضرت حسین کی شہادت کا افسوس ناک

سالاروں اور قائدین کے درمیان جن خطوط کا تبادلہ ہوا وہ بھی تاریخ وادب کے مراجع میں محفوظ ہیں، انھیں میں سے ایک خط وہ ہے جومختار نے بنوتیم کے قائدا حنف بن قنیس کے نام لکھا تھا:

"بسم الله الرحمن الرحيم، من المختار بن ابى عبيد الى الأحنف بن قيس، ومن قِبَلَهُ، فسلم أنتم، أما بعد فويلُ ام ربيعة من مضر، فإن الأحنف مُورِ دُقومه سَقر، حيث لا يستطيع لهم الصدر، وإنى لا أملك ما خُطَّ فى القدر، وقد بلغنى انكم تسموننى كذابا، وإن كُذِبْتُ فقد كذبتُ رسلُ من قبلى، ولست بخير من كثير منهم"

( ترجمہ: بسم اللہ الرحمن الرحيم ، مختار بن ابی عبيد کی طرف سے احف بن قيس اور اس کی جماعت کے نام ،تم پر سلامتی ہو، امابعد! مصر سے تعلق رکھنے والے مصر قبيلہ پر مجھے حيرت ہوئی ہے، احف اپنی قوم کو جہنم رسيد کرنا چاہتا ہے، جہاں پہنچ کر وہ ان کا دفاع بھی نہيں کر سکتا، نقد ير ميں جو کچھ لکھا جا چکا ہے وہ مير کی ملکيت ميں نہيں ہے، مجھے پتہ چلا ہے کہ تم لوگ مجھے جھوٹا کہتے ہو، اگر ميں نے جھوٹ بولا ہے تو مجھ سے پہلے بہت سے نبیوں نے بھی جھوٹ بولا ہے اور ميں سہر حال ان سے بہتر نہيں ہوں)

اسی طرح سے امام طبری نے حضرت زبیر بن عوام اور عراق میں موجود ان کے والیوں کے درمیان ہونے والی خط و کتابت کے کئی نمونے پیش کیے ہیں۔

11.3.1.3 بنواميدكى خطوط نگارى

جہاں تک خود بنوامیہ کے خلفا ، امرا اور حکام اور والیوں کی بات ہےتو ان کے مابین خط و کتابت دیگر سیاسی جماعتوں کے بمقابل کہیں زیادہ تھی ، اسی طرح بنوامیہ اور دیگر سیاسی جماعتوں کے درمیان بھی خط و کتابت بہت زور وشور کے ساتھ جاری رہی۔ خطوط کے ذریعہ خلیفہ عہد نامے لکھ کر مختلف علاقوں میں موجوداپنے والیوں کے نام روانہ کیا کرتے تھے بلکہ خلفا اور ان کے والیوں کے درمیان ہرچھوٹے بڑے معاملہ پر خط و کتابت کے ذریعہ رابطہ قائم رہتا تھا، جیسے قائدین جب بھی کوئی نیامشن سرکرتے یا کوئی نیا علاقہ فتح کرتے تو فوراً خط لکھ کر خلیفہ کو بی خوش خام میں میں موجوداپنے والیوں کے نام روانہ کیا کرتے تھے بلکہ خلفا اور ان کے والیوں کے درمیان ہر چھوٹے بڑے معاملہ پر خط و کتابت کے ذریعہ رابطہ قائم رہتا تھا، جیسے قائدین جب بھی کوئی نیامشن سرکرتے یا کوئی نیا علاقہ فتح کرتے تو فوراً خط لکھ کر خلیفہ کو میڈ خوش خبری اور مدد ما نگتے مثال کے طور پر جب جمر بن عدی اور اس کے شیعہ ساتھیوں نے علم بغاوت بلند کیا تو زیاد بن ابیہ نے فوراً حضرت معاویہ کواس کی اطلاع دی اور خلیفہ نے اس کا جواب دیا ، ایسے ہی یزید بن معاویہ اور حجاز میں متعین اس کے والیوں کے درمیان عبداللہ بن زبیر اور حسین بن علی کے خلاف جنگی مہم کے سلسلے میں خط و کتابت ہوئی۔ اسی طرح جب حضرت حسین کوفہ پہنچاور بعد میں جو واقعات پیش آئے اس سلسلے میں خلیفہ یزید بن معاویہ اور عبیداللہ بن زیاد کے درمیان خوب خط و کتابت ہوئی۔ بیرمارے خطوط تاریخ طبری اور دیگر مراجع میں موجود ہیں۔

( ترجمہ: تمہاری حیثیت روشائی کے ایک نقطہ سے زیادہ کچھ بھی نہیں ، اگر میرے بارے میں تمہاری رائے وہی رہی جوتمہارے باپ اور بھائی کی تھی تو میں میری رائے بھی تمہارے تیئں ایسے ہی رہے گی جیسی ان کے لیے تھی ، ورنہ یا درکھنا کہ میں حجاج ہوں اورتم روشائی کا ایک نقطہ ، اگر میں چاہوں توتم ہیں مٹا دوں اور اگر چاہوں توتم ہیں باقی رکھوں )

یقینا حجاج کا بیانداز اور بی سخت لب ولہجہ اس کی تقریروں کی یاد دلادیتا ہے جن میں وہ کسی شیر کی طرح دھاڑتا اور گرجتا ہوا نظر آتا ہے۔حجاج کے بیخطوط اس دور کی خطوط نولیں کے بہترین نمونے شار کیے جاتے ہیں،فصاحت و بلاغت کے اعتبار سے حجاج کے خطوط کو بہت ہی بلند مقام حاصل ہے۔

11.3.2 واعظانه خطوط نويسي

کیا حقوق ہوتے ہیں اوراس کے او پراس کے دین کے کیا حقوق ہوتے ہیں، یہاں اس طویل خط کی ایک جھلک پیش کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے:

" اعلم يا امير المؤمنين ان الله جعل الإمام العادل قوام كل مائلة وقصد كل جائر ، وصِلاح كل فاسد وقوة كل ضعيف ونصفة كل مظلوم ومفزع كل ملهوف ، و الإمام العادل يا امير المؤمنين كالراعى الشفيق على إبله الرفيق بها الذى ير تادلها أطيبَ المراعى ويزو دها عن مراتع الهلكة ، ويحميها من السباع ، ويكفيها من أذى الحر و القُرّ ، و الإمام العادل يا أمير المؤمنين كالأب الحانى على و لده ، يسعى لهم صغار او يعلمهم كبارا ، يكتسب لهم فى حياته ويذّخر لهم بعد مماته ، و الإمام العادل يا أمير المؤمنين كالأب كالأم الشفيقة البَرَة بولده المالة ، حملته كرها و وضعته كرها ، و رَبَتُه طفلا ، و تسهر بسهره و تسكن بسكونه ترضعه تارة و تفطمه أخرى و تفر حبعافيته و تغُمَّ أبشكايته"

اس طرح حسن بصری این اس خط میں خوف خدا اور تقوی و پر ہیز گاری کی تلقین کرتے ہوئے نظر آتے ہیں، اس خط میں ان کا اسلوب، ان کی خطابت کے اسلوب سے کافی مشابہ نظر آتا ہے۔ ان کے خطبوں کی طرح ان کے اس خط میں بھی بیجی وقافیہ کا پورا اہتما م نظر آتا ہے اور جناس و طباق جیسی بلاغت کی خوبیاں بکثرت استعال ہوئی ہیں۔ ان کے اس خط کے اسلوب میں اور حجاج اور زیاد وغیرہ کے خطوط میں اسلوب کا بنیادی فرق یہ نظر آتا ہے کہ ان دونوں کے اسلوب میں الفاظ بے انتہا تقیل، وزنی اور نادر قسم کے استعال ہوئے ہیں جب کہ حسن بھری کے اسلوب کا بنیادی فرق یہ نظر آتا ہے کہ ان دونوں کے اسلوب میں الفاظ بے انتہا تقیل، وزنی اور نادر قسم کے استعال ہوئے ہیں جب کہ حسن بھری کے اسلوب کا بنیادی فرق میں جل ان دونوں کے اسلوب میں الفاظ جا انتہا تقیل، وزنی اور نادر قسم کے استعال ہوئے ہیں جب کہ حسن اسلوب کا بنیادی فرق میں تبل اور آسان قسم کے الفاظ الفاظ آت ہیں۔ اس کی اصل وجہ یہی ہے کہ حسن بھری کا مقصد اصلاح قوم تھا جب کہ تحال اور زیاد کے خطوط کا اصل مقصد اپنارعب اور این ہیت اپنے خالفین کے دلوں میں پیدا کر کا تھا۔

اس دور میں خطوط نولی کی مذکورہ بالا دونوں قسموں کے علاوہ ایک قشم اور تھی جس کے بہت سے نمونے ہم تک پہنچ ہیں اور وہ تھی ذاتی

خطوط کی قشم ، چونکد اب خلافت اسلامیہ کا دائرہ بہت وسیع ہو چکا تھا اور مسلمان دور دراز کے علاقوں تک پھیل گئے تھے، اس لیے سما بتی و معاشی ضرور یات کے تحت ذاتی خط و کتابت کا بھی اتی دور میں کافی چلن ہوا، بہت سے ایسے حالات دوا قعات لوگوں کی زندگی میں پیش آتے تھے کہ دو اپنے اہل دعیال یا احباب دغیرہ کو خطوط کے ذریعہ اپنا پیغام بھیجا کرتے تھے مثلاً کسی قریبی شخص کی موت پر تعزیت کرنا ہو یا کسی کی عہدہ نشین پر مبارک باد پیش کرنا ہو، یا کسی رشتہ دار یا دوست کے لیے کوئی سفارش کرنا ہو، یا کسی سے کوئی گلہ شکوہ ہوا در اس کا اظہار کرنا ہو، اس طرح کے مواقع پر لوگ ایک دوسر کو خطوط کر تریعہ اپنا پیغام بھیجا کرتے تھے مثلاً کسی قریبی شخص کی موت پر تعزیت کرنا ہو یا کسی کی عہدہ نشین مواقع پر لوگ ایک دوسر کو خطوط کر تے تھے اور اپنے احساسات وجذبات یا اپنی ضرورت کا اظہار کریا ہو، اس طرح کے نوعیت کے ہوتے تھا اس لیے ان کی حفاظت بھی شخصی سطح پر ہوتی تھی نہ کہ سرکاری سطح پر اس لیے اس نوعیت کے بیش تر خطوط شخصی بہت ، ہی قلیل تعداد میں باقی بنی تی خطوط خاص تھی شخصی سطح پر ہوتی تھی نہ کہ سرکاری سطح پر اس لیے اس نوعیت کے بیش تر خطوط خاص کر اس خوا کر ایک ہو ہوا ہوں کی کا میں ہو ہوا کر کے تھے ۔ چونکہ یہ خطوط شخصی نوعیت کے ہوتے تھا س لیے ان کی حفاظت بھی شخصی سطح پر ہوتی تھی نہ کہ سرکاری سطح پر اس لیے اس نوعیت کے بیش تر خطوط ضائے ہو گئے اور بہت ، ہی قلیل تعداد میں باقی بنی جی ہیں۔ اس نوعیت کے جو خطوط خفونظ د ہے ان میں سے ایک خطودہ ہے جو عقال بن شہد نے خالد تسر کی خلی موجب ہو تھی اس

"و قدو جهت إليك فلاناو هو من دنية قرابتي، و ذوي الهيئة من أسرتي، عرف معرو فك و أحببت أن تلبسه نعمتك" ( ترجمہ: میں نے تمہارے پاس فلاں شخص كو بھيجا ہے، جو ميرے بہت ،ى خاص قريبى لوگوں میں سے ہے اور ميرے خاندان سے تعلق ركھتا ہے، وہ تمہارى نيك نامى سے خوب واقف ہے، ميرى خوا مش ہےتم اسے کسى نعمت سے نواز دو ) اس خط میں عبارتیں سبحع ومقنى ہیں جن سے بیداندازہ ہوتا ہے كہ شخصى خطوط میں بھى اس بات كا خاص اہتما م كيا جاتا تھا۔

11.3.4 ديوان الرسائل

اسلامی تاریخ میں مختلف قسم کے دواوین لیمنی سرکاری شعبوں کی بنیاد خلیفہ تانی حضرت عمر نے رکھی تھی ۔ بید نظام ایران کے قدیم باد شاہوں کے یہاں پہلے سے موجود تھا، مال فنی اور مال غنیمت اور زکوۃ و خیرات کا حساب کتاب رکھنے کی غرض سے حضرت عمر نے دود دیوان قائم کیے شے ایک دیوان الخراج کے نام سے اور دوسرا دیوان البحد کے نام سے ۔ اس کے بعد امیر معاویہ نے اس میں تو سیع کی اور دیوان الرسائل اور دیوان الخاتم کے نام سے دو نے دیوان قائم کیے۔ دیوان الرسائل میں سرکاری خطوط تیار کیے جاتے شے جب کہ دیوان الخاتم میں ان کوسل کیا جاتا تھا۔ پچھ دواوین میں کا غذی کا روائی علاقائی زبانوں میں ہوا کرتی تھی چیے دیوان الخراج کا کا م شام اور مصر میں رومی اور قبطی زبان میں اور عوان الخراج کے نام سے دو نے دیوان قائم کیے۔ دیوان الرسائل میں سرکاری خطوط تیار کیے جاتے تھے جب کہ دیوان الخاتم میں ان کوسل کیا جاتا تھا۔ پچھ دواوین میں کا غذی کا روائی علاقائی زبانوں میں ہوا کرتی تھی چیے دیوان الخراج کا کا م شام اور مصر میں رومی اور قبطی زبان میں اور عراق و فیرہ میں فاری میں ہوا کرتا تھا حتی کہ اموی خلیفہ عبدالملک بن مروان نے سجی سرکاری کا م کاج کی دواون کی زبان کولازی قرار دے دیا۔ ان علاقوں میں مجیول نے بھی عربی زبان میں مہارت حاصل کی اور ان دواوین میں عربوں کے شانہ بر شانہ کا کم کر تے راب میں اور میں جی معامات کو عربی زبان میں مہارت حاصل کی اور ان دواوین میں عربوں کے شانہ بر شانہ کا کر کے راج ۔ مذکورہ بالا سبھی دوادین میں معامات کو عربی زبان میں تحریر کر کے کا غذی کا روائی ہوا کرتی تھی لیکن اور پی تھا ہوں الر سائل کو دو این خیر کا میں جی میں معامات کو عربی زبان میں تحریر کر کے کا غذی کا روائی ہوا کرتی تھی لیکن اور پی کا م کر کے کے لیے دیوان الر سائل کو دو این خیات کو دی اصل ہے کہ میں دیوان یا شعبہ میں خلفا اور ادر ایک چو ہوں کی خور دیوان الر سائل کی دیوا خیوان الر سائل کی دیوان ایک میں جو جو می تائی ہوا کرتی تھے دیوان الر سائل کی دو سے ان ایر داز دول دیوا خوادی اس میں میں میں میں آئی جو اس خوان میں اپنے جو ہر دکھاتی رہی ، خلیفہ کے علاوہ مین میں میں دیوان الر سائل کی دو ہ سے ان پر پر داز دول کی خوادی کی خوادی میں میں دول کی میں دیوان الر کی کی دیوا دول کی میں کی دول ہوں دیوان دیوان میں میں دیوان میں میں دیوا میں دول دی میں دول کے میں دول دی میں دول دی

امیر معاویہ کے عہد کے انشا پردازوں میں عمرو بن سعید بن عاص کا نام لیا جاتا ہے جواپنی فصاحت و بلاغت کی وجہ سے ال اُشدق کے

نام سے جانے جاتے ہیں۔وہ ایک ایچھے خطیب بھی تھے۔اسی دور کے ایک اور انشا پر داز عبید اللہ بن اوس عنسانی تھے جوامیر معاویہ اور یزید کے دور میں دیوان الرسائل کے سر پرست تھے۔ شروع میں دواوین کے خطوط اور تحریروں میں ایجاز واختصار کا غلبہ ہوتا تھا، بعد میں اس میں شرح وبسط پیدا ہونے لگا،عبد الملک بن مروان کے عہد کے مشہور انشا پر دازوں میں سلیمان بن سعد خشنی کا نام لیا جاتا ہے۔ شام وعراق کے دواوین کو رومی سے عربی زبان میں منتقل کرنے کا سہرا بھی انہیں کو جاتا ہے، عراق کے دواوین میں بھی ایجاز مانتھا رکا عبد الرحمن بن اشعث کے دیوان سے منسلک این القربہ کا نام مختلف مصادر میں موجود ہے۔ ابن اشعث نے ان سے ایک خطکوا اور اس میں میں میں جائیں ہوتا تھا، بعد میں اس میں مسجع ومقفی عبارت میں لکھنے کی درخواست کی تھی۔ ابن القربہ نے ان کا بیچکم بخوبی پورا کیا تھا۔

حجاج بن یوسف کے دواوین میں بھی کٹی اچھے قلم کارموجود تھے۔انہیں میں سے ایک صالح بن عبدالرحمن بھی تھے، جن کے ذمہ عراق کے دواوین کوفارس سے عربی منتقل کرنا تھا۔عراق کے زیادہ تر انشا پر داز صالح کے ہی شاگرد تھے۔

می<sup>قل</sup>م کار اور انشا پرداز اکثر بڑے جم کے کاغذ کو اپنی تحریروں کے لیے استعال کیا کرتے تھے۔ ہشام بن عبدالملک کا دور ( <u>۴۰</u>۱ - ۲۱ ج) آتے آتے دواوین کی انشا پردازی نے ایک خاص فنی انداز اختیار کرلیا تھا اور با قاعدہ ایک جماعت انشا پردازوں اورقلم کاروں کی تیار ہوچکی تھی ۔اسی دور کے اہم قلم کاروں میں سالم مولی ہشام کا نام بھی لیا جا تا ہے۔

سالم کے دوشا گرداس فن کے حوالے سے خاص طور سے قابل ذکراور بہت مشہور ہوئے ہیں۔ایک ان کے صاحبزادےعبداللّٰداور دوسرےان کےایک رشتہ دارعبدالحمید الکا تب ۔ان میں عبدالحمید الکا تب کوفن انشا پر دازی میں خاص شہرت حاصل ہوئی۔

سالم خودایک اچھے قلم کار تھے، وہ یونانی زبان میں بھی ماہر تھے اور بعض یونانی کتابوں کو انہوں نے عربی میں منتقل بھی کیا تھا۔ جہاں تک عبدالحمید الکاتب کی بات ہے تو وہ فاری الأصل تھے جبکہ بعض مؤرخین کے مطابق ان کا تعلق عراق کے علاوہ انبار سے تھا۔ اموی خلیفہ مروان بن حکم کے عہد میں عبدالحمید کو دیوان الرسائل کا رکیس یا سر پرست بنا دیا گیا تھا جس کے متیجہ میں بہترین تحریری نمونے ان کے نوک قلم سے وجود میں آئے۔

عبدالحميد اس عبد كے سب سے بڑے انشا پرداز كے طور پر جانے جاتے ہيں، بلكہ انہيں فن انشا پردازى كا امام مانا جاتا ہے۔ جا حظ نے ان كى بہت تعريف كى ہے اور قلم كاروں كو ضيحت بھى كى ہے كہ وہ ان كے طرز نگارش كو اپنا ئيں۔ ان كے بارے ميں يہاں تك كہا جاتا ہے كہ (خطوط نو ليى كافن عبدالحميد سے شروع ہوا اور ابن العميد پرختم ہوا) بعد كے ادوار ميں بھى عبدالحميد الكاتب كو ايك مثالى انشا پرداز كے طور پر د يكھا گيا اور لوگوں نے ان كے اسلوب كو اختيار كيا۔ كہا جاتا ہے كہ اپنى تحريروں كو تحميد و تجيد سے شروع كرنے كاطر يقد بھى عبدالحميد نے بنى ايجاد كيا تقار عبدالحميد کے نظوط اور ديگر تحريروں كو خاص اد بى مقام حاصل ہے، ان كے بہترين خطوط ميں سے وہ عام خط بھى عبدالحميد نے بنى ايجاد كيا تقار عبدالحميد كے خطوط اور ديگر تحريروں كو خاص اد بى مقام حاصل ہے، ان كے بہترين خطوط ميں سے وہ عام خط بھى عبدالحميد نے بنى ايجاد زمانے كے قلم كاروں نے ان كے اسلوب كو اختيار كيا۔ كہا جاتا ہے كہا بنى تحريروں كو تحميد و تجيد سے شروع كرنے كاطريقہ بھى عبدالحميد نے بنى ايجاد كيا تقار عبدالحميد كے خطوط اور ديگر تحريروں كو خاص اد بى مقام حاصل ہے، ان كے بہترين خطوط ميں سے وہ عام خط بھى ہي جو انہوں نے اپن زمانے كے قلم كاروں كے نام كھا تھا جس ميں انہوں نے فن انشا پردازى كے حوالے سے گفتگو كى ہے اور جن آ داب سے انہيں مزين ہونا چا ہے ان كو ذكر كيا ہے ۔ انہوں نے اس خط ميں مختلف علوم وفنون سے آگبى اور واقفيت كو انشا پردازى كے ليے ضرورى قر ارد يا ہے۔ اس كے علاوہ ان كي ميت سے خطوط ہيں جو اد بى انہوں نے صال خط ميں مختلف علوم وفنون سے آگبى اور واقفيت كو انشا پردازى كے ليے ضرورى قر ارد يا ہے۔ اس كے علاوہ ان كر بہت سے خطوط ہيں جو اد بى انہوں نے مال ہيں اور انہيں بہت شہرت نصيب ہو تى۔ ان كے پچہ خطوط سيا تى نوعيت كے تھى بيں مثال كے طور پر ان كا وہ طويل خط جو انہوں نے مروان كى طرف سے اس كے ميٹ عبداللد كے نام لكھا تھا۔ بيا ي نوعيت كے تھى ہيں مثال كے طور پر ان كا وہ طويل خط جو انہوں نے مروان كى طرف سے اس كے بيٹ عبر اللد كے نام كم ما تھا۔ بيا يك نہا يت طويل خط تھا، اس خط كا اصل مور سے متاثر نظر آتے ہیں، البتہ اس میں اسلامی تعلیمات کا اثر بھی صاف نظر آتا ہے اور یہ سب عبدالحمید نے اپنے خوبصورت انداز میں پیش کیا ہے۔عبدالحمید کے مشہورخطوط میں سے ایک خط وہ ہے جس میں انہوں نے شکار کا قصہ نہایت دلچے پ انداز میں بیان کیا ہے۔ اس دور سے قبل جوسر کاری رسائل دیوان الرسائل سے صادر ہوتے بتھے ان میں خلیفہ یا امیر یا والی انشا پر دازوں کو اپنا خط یا پیغام املا

بھی جنگ اور قیادت سے متعلق آ داب واخلاق ہیں۔ یہ خط ایک پورے ساسی دستور کی مانند ہےجس میں عبدالحمید قدیم فارسی ادب کی تحریر وں ا

کروا دیتے تھے،لیکن اس دور میں ایک بڑی تبدیلی بیآئی کہ بیکانبین ازخودخلیفہ کی طرف سے اس کا خط یا پیغام ککھ لیا کرتے تھے، پھرخلیفہ کے پاس لے جاتے اوراسے پڑھ کر سناتے اور جوتھی تبدیلی وغیرہ کرنا ہوتی وہ کی جاتی تھی۔

11.4 عصراموى مين توصيات ياأدب الوصايا

ادب الوصايا كا شار قديم عربي نثر كے اہم ادبي فنون ميں كيا جاتا ہے۔ اس فن كے ذريعہ اس دور كے عربي معاشرہ كى عقلى ،فكرى و ادبى معيار كى جھلكياں ہم تك پنچى ہيں ، اسى طرح اس فن كے جونمونے ہم تك پنچے ہيں ان كے ذريعہ اس دور كے سياسى ، ساجى اور دينى حالات كو سجھنے ميں ہميں مدد ملتى ہے۔

جا، یلی دور میں بھی اُدب الوصایا کا وجود تھا اور مختلف مواقع پر وصیتوں کے ذریعہ اپنی بات رکھنے کا پیتہ ملتا ہے، تاہم اس دور کی وصیتوں کی بہت ہی قلیل تعدادہم تک پنچ سکی ہے اور اس دور کے دیگر نثری فنون کی مانند اس دور کی زیادہ تر وصیتیں بھی غیر مدون ہونے کی وجہ سے تاریخ کی بہت ہی قلیل تعدادہم تک پنچ سکی ہے اور اس دور کے دیگر نثری فنون کی مانند اس دور کی زیادہ تر وصیتیں بھی غیر مدون ہونے کی وجہ سے تاریخ کی دھند میں کہیں غائب ہوگئی ہیں۔ جابلی دور کے ادبی فنون میں شاعری کو بیامتیاز حاصل رہا ہے کہ وہ چونکہ اپنے اور ان کی وجہ سے تعار الحفظ ہوتی ہے ، لہذا اس کی ایک بڑی مقدار شروع دور سے ہی محفوظ رہی اور رفتہ رفتہ صفحہ قرطاس پر اپنی جگہ بنا کر ہمیشہ ہم ہوتی ہے ، لہذا اس کی ایک بڑی مقدار شروع دور سے ہی محفوظ رہی اور رفتہ رفتہ صفحہ قرطاس پر اپنی جگہ بنا کر ہمیشہ ہی ہو گئے ۔

عصر رسول او رخلافت راشدہ کے دور میں بھی وصیت کرنے کا سلسلہ جاری رہا۔ اس دور کے چندایک نمونے ہم تک پنچ ہیں۔ اس دور میں اسلامی تعلیمات کی نشر و اشاعت کی وجہ سے وصیتوں کا اپنا ایک الگ رنگ تھا۔ اس کے بعد اموی دور آتا ہے جس میں أدب الوصدایا کی اپنی خوبیاں اور خصوصیات تھیں ، أدب الوصایا سے متعلق ان سب پہلوؤں کا ذکر اس موضوع کے تحت کیا جائے گا۔ سب سے پہلے جا، کی دور اور ابتدائی اسلامی دور جسے صدر الاسلام کہا جاتا ہے لیعن عصر رسول اور خلافت را شدہ کے دور میں أدب الوضایا کی نشر و اشاعت کی موجہ سے وصیتوں کے تحت کیا جائے گا۔ سب سے روشنی ڈالی جائے گی ، اس کے بعد عصر اموی میں أدب الوصایا کا ارتفا کیسے ہوا اس پر تفصیل سے گفتگو ہوگی اور اس عہد کی وصیتوں کے پیچ مونے آپ کے سامنے پیش کیے جائیں گے۔

تاریخ ادب کا شاید ہی کوئی ایسا دور رہا ہوجس میں أدب الو صایا کی جھلکیاں ہمیں نہ ملتی ہوں ، کہیں باپ اپنے بچوں کو وصیت کرتے ہوئے نظر آتا ہے، توکہیں سرداراپنے ماتحتوں کو اور کہیں حاکم اپنے محکوم کو اور کہیں بڑے اپنے چھوٹوں کو وصیت کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ کہیں تو سے وصیتیں سیاسی نوعیت کی ہوتی ہیں اور کہیں ساجی اور دینی نوعیت کی ہوتی ہیں اور ہر وصیت میں ہمیں سیچ احساسات وجذبات نظر آتے ہیں۔ ان وصیتوں کی بنیا دصدق واخلاص پر ہوتی ہے اور اس کا منبع و مصدر خیر خواہی اور ہمدردی ہوتا ہے۔ اور بید خوب ہمیں ہر دور کی وصیتوں میں صاف نظر آتی ہے اور بطور خاص جا ہلی دور کی وصیتوں میں ہمیں بیذوبی نمایاں طور پر نظر آتی ہے۔ 11.4.1 عصر جا ہلی میں ادب الوصایا

جابلی دور میں عمومی طور پر پڑ سے لکھنے کا رواج بہت کم تھا ، اگر چہ وہ اپنے عمدہ قصا ئد کو لکھ لیا کرتے تھے اور اس ضمن میں بعض نثری عبارتوں کی تدوین کے بھی ثبوت ملتے ہیں لیکن ان کے علمی واد بی سر مائے کا دار و مداران کے قوت حافظ پر تھا۔ اللہ تعالی نے انھیں پچھا ایما جرت انگیز قوت حافظ عطا کیا تھا کہ انہوں نے لکھنے پڑھنے کو زیادہ اہمیت نہیں دی اور چونکہ نثر کے مقابلہ میں اشعار کو حفظ کرنا نسبةً سہل اور آسان ہوتا ہم اس لیے اس دور کے زیادہ تر قصائد اور شعر کی کلام انہیں از بریاد خصے اور نسل درنسل وہ اے اپنی قوت حافظ کر خان جاس لیے اس دور کے زیادہ تر قصائد اور شعر کی کلام انہیں از بریاد خصے اور زمان درنسل وہ اے اپنی قوت حافظ کر ذریعہ محفوظ کرتے ہوئے چلے آرہے جسے۔ مزید بر آں نثر کے برخلاف شاعر کے پاس اپنا رادی بھی ہوا کر تا تھا جو اس شاعر کے اشعار کو یو کہ انہیں روایت کرنے پر مامور ہوتا تھا۔ انہیں اسباب کی بنا پر جب تدوین و تالیف کا دور آیا یعنی دوسری صدی ہجری کا دور تو فور اُ شعار کی تدوین عمل میں آگی اور اس دور کا زیادہ تر شعر کی سرا ہو کہ بن پر جب تدوین و تالیف کا دور آیا یعنی دوسری صدی ہجری کا دور اُ شعار کو چکھنے میں آگی اور اس

جابلی دور کے نثری وشعری فنون کا جومستند سرمایہ ہم تک پہنچا ہے وہ ظہور اسلام سے تقریباً دوسوسال قبل تک کا ہے ، حالا تکہ اس سے پہلے کے بھی بہت سے کتبات اور نقوش وغیرہ مختلف مقامات پر برآمد ہوئے ہیں لیکن ان سے اس دور کی ادبی سرگر میوں سے متعلق کوئی خاص معلومات فراہم نہیں ہو پاتی ۔ أدب المو صایا کا معاملہ بھی بالکل ایسا ہی ہے ۔ مختلف کتابوں میں ظہور اسلام سے ہزاروں سال قبل کے عرب باد شاہوں وغیرہ کی وصیتیں نقل کی گئی ہیں ، مثال کے طور پر ییچیٰ بن الوشا کی کتاب ''و صایا ملو ک العوب فی المجاهلية'' میں ان قدیم عرب باد شاہوں اور شخصیتوں کی وصیتیں بھی نقل کی گئی ہیں ، مثال کے طور پر ییچنی بن الوشا کی کتاب ''و صایا ملو ک العوب فی المجاهلية'' میں ان قدیم عرب باد شاہوں اور شخصیتوں کی وصیتیں بھی نقل کی گئی ہیں جن کی طرف نسبت کا کوئی پند ثبوت دستیاب نہیں ہے ۔ اس کتاب میں جہاں حضرت ہود علیہ السلام ک وصیت بیان کی گئی ہیں عربوں کے قدیم اجداد میں قوطان ، یعرب ، عبر شرس سر ، جمیر ، کہلان ، ایمن ، زہیں القوت وغیرہ کی وصیتوں کا ذکر بھی کیا گیا ہے حالانگہ ان کی نسبت کے بارے میں کوئی پختہ ثبوت موجود نہیں ہے۔ ان میں سے زیادہ تر وصیتیں من گھڑت ہیں ۔ میں سیف بن ذی یزن کی ہے جس میں اس نے رسول اگر مے جدامجہ عبد المطلب کو اللہ کے رسول کی میں بین اور یہ ہی ہیں ہی ہیں اس میں سے میں ہیں ہے ۔ ان میں سے زیادہ تر وصیتیں میں گھڑت ہیں ۔ متعن سیف بن ذی یزن کی ہے جس میں اس نے رسول اگرم کے جدامجہ عبد المطلب کو اللہ کے رسول کے بارے میں بشارت دی تھی اور یہ تھی ہتا یا تھا کہ آپ سائی پائیڈی کے میں اور باپ کا انتقال ہوجائے گا اور آپ سائی پیٹر کی کی کا لت آپ سائی پیٹر کے دادا اور پچا کر ہی گ

ایک اور کتاب اس ضمن میں قابل ذکر ہے جو الو صایا المحالدۃ کے نام سے موسوم ہے جسے عبدالبدیع صقر نے تصنیف کیا ہے۔اس میں بھی جا، لمی واسلامی دور کی وصیتوں کو جمع کیا گیا ہے۔

ابوحاتم "جستانی نے بھی اپنی کتاب ''کتاب المعمرین و کتاب الوصایا'' میں اس عہد کی وصیتوں کو ذکر کیا ہے ، یہ کتاب ''المعمرون والوصایا'' کے نام سے شائع ہوچکی ہے۔

عصر جا، پلی کی طرف منسوب ادبی اہمیت کی وصیتوں میں سے ایک وصیت وہ ہے جسے شہاب الدین ٹھر بن احمد ابشیبی نے اپنی کتاب المستطوف میں ذکر کیا ہے جس میں امامہ بنت حارث نے اپنی بیٹی کوسہا گ رات سے پہلے کی جانے والی وصیت کوفقل کیا ہے۔ اس وصیت کو پڑھنے سے سیاندازہ ہوتا ہے کہ اس دور کی وصیتوں کا اسلوب سرمح ومقفی ہوا کرتا تھا اور طباق و جناس کا اہتمام کیا جاتا تھا۔ اس وصیت میں امامہ نے اپنی بیٹی کو اپنے شوہر کے تیک جو روبیہ اختیار کرنا چاہیے اس کی تلقین کی ہے اور گیارہ با تیں اس کو بتائی ہیں ۔ یہ وصیت ایک نہا یت جامع وصیت ہے جس سے فکری اور عقل پختگی کا اندازہ بھی ہوتا ہے اور خوش اسلوبی وخوش کلامی کا بھی پیۃ چپتا ہے ۔ یقدینا بیراس دور کی ایک بہترین وصیت شار کیے جانے کی مستحق ہے۔

اس دور کی طرف منسوب مشہور وصیتوں میں ایک وصیت حیرۃ کے حاکم نعمان بن منذر کی وصیت ہے جوانہوں نے عرب رہنماؤں کی ایک جماعت کو کسر کی کے دربار کی طرف روانہ کرنے سے قبل کی تھی۔ بیدوا قعہ بہت مشہور ہے اور ادبی اہمیت کا حامل ہے۔ اکثم بن صیفی، حاجب بن زرارہ اور عمر و بن معد یکرب جیسے قادر الکلام اور شعلہ بیان عرب خطبا اس جماعت کے حصہ تھے۔ نعمان نے روانگی سے قبل ان کو وصیت کی تھی جو العقد الفوید جیسے تاریخ اور ادب کے اہم مراجع میں محفوظ ہے۔

نعمان کی بیوصیت دراصل سیاسی نوعیت کی تھی ۔ اپنی اس وصیت میں نعمان نے اپنی نمائندوں کو یہ بتایا تھا کہ انھیں کسر کی کے سامنے کس طرح حاضر ہونا ہے اور کس طرح اپنی بات پیش کرنا ہے ۔ نعمان کی بیدوصیت بھی اس سے قبل مذکور امامہ کی وصیت کی طرح مختصر اور فضیح وبلیخ ہے، البتہ اس میں وہ تبحع وقوافی نظر نہیں آتے جو امامہ کی وصیت میں ہمیں دیکھنے کو ملتے ہیں، شاید اس لیے کہ نعمان کی وصیت سیاسی نوعیت کی وصیت تھی جب کہ امامہ کی وصیت ایک شخصی وصیت تھی جس کو امامہ نے اپنے علمی واد بی ذوق کے ذریعہ نہایت ان لیے کہ نعمان کی وصیت سیاسی نوعیت کی کیا تھا ۔ بہر حال اس عہد کے اُدب الو صایا کی جو مثالیں بھی ہم تک پہنچتی ہیں وہ نہایت عمدہ اور اولی اور کی پی ہو دور سے سابری اور او بی رجمان میں دیمان کی ہو مثالیں بھی ہم تک پینچتی ہیں وہ نہایت عمدہ اور اعلیٰ اور بی میں ہیں ہے اور کی بیں ، شیر اور کی ہو میں میں دیمان کی وصیت سیاسی نوعیت کی دور سے سیر حال اس عہد کے اُدب الو صایا کی جو مثالیں بھی ہم تک پینچتی ہیں وہ نہایت عمدہ اور اعلیٰ اور بی معیار کی ہیں ، جن کے مطالعہ سے اس

11.4.2 عصر رسول اورخلافت راشده میں أدب الوصايا

تاریخ وادب کی کتابوں میں عصررسول اور خلافت را شدہ کوصدر الاسلام کے نام سے جانا جاتا ہے۔اس دور میں عربی ادب میں سب سے بنیادی تبدیلی جو واقع ہوئی وہ قرآن کریم کے نزول اور احادیث رسول کے اضافہ کی شکل میں تھی۔قرآن کریم کلام اللہ ہے اور احادیث رسول جوامع الکلم ۔ان دونوں کے عربی زبان وادب پر بہت ہی گہرے اثرات مرتب ہوئے۔ دیگر نثری فنون کی طرح اُدب المو صايا بھی ان دونوں سے کافی متاثر ہوا چنانچہان دونوں مراجع میں موجود ادب الوصایا کے وجود پر مختصراً گفتگو کرنا خراض محلوم ہوتا ہے۔

قرآن كريم ميں شروع سے آخرتك جگه جگه وصيتوں كى شكل ميں پندونصائح پيش كيے گئے ہيں، بار بار "أمو بالمعروف اور نهي عن المنكر" كى تلقين كى گئى ہے، اعمال حسنہ كوا پنانے كى بات كہى گئى ہے اور اعمال سيئہ سے روكا گيا ہے، والدين كے حقوق، پڑوسيوں كے حقوق، رشتہ داروں كے حقوق وغيرہ كى حفاظت كاتعكم ديا گيا ہے گويا قرآن كريم ميں اس طرح كى وصيتيں جابحا وارد ہوئى ہيں۔ پچھ قرآنى وصيتيں تو ايى ہيں جنھيں خود رب كائنات نے بلا واسطہ انسان كے سامنے پيش كيا ہے تويا قرآن كريم ميں اس طرح كى وصيتيں جابحا وارد ہوئى ہيں۔ پچھ قرآنى وصيتيں تو ايى ميں جنھيں خود رب كائنات نے بلا واسطہ انسان كے سامنے پيش كيا ہے ليعنى رب كائنات خود اينى زبانى انسان كو وصيت كرتا ہوانظر آتا ہے جيس سورة النساء كى بي آيت كريمہ" وَاعْبُدُو اُللَّہُ وَلاَ تُشْدِ حُو اُبِهِ شَيْئاً وَبِالُو اَلِدَيْنِ إِحْسَاناً وَبِذِى الْقُدُبَى وَ الْحَارِ فَالْحَدَى وَالْحَارِ ذِئ الْقُدُبَى وَ الْجَانِ الْحَدَيْبِ وَ الْحَدَيْنِ وَ الْحَدَيْنِ وَ مَامَاتَ كَانات خود اين زبان انسان كو وصيت كرتا ہوانظر آتا ہے جيسے اورة والنساء كى بي آيت كريمہ " وَاعْبُدُو اُللَّہُ وَ لاَ تُسْبَعَ مَن مَا وَ مَامَلَكَتُ أَيْمَاناً وَ بِذِئ

( ترجمہ:اورتم سب اللہ کی بندگی کرواس کے ساتھ کسی کوشریک نہ بناؤ، ماں باپ کے ساتھ نیک برتاؤ کرو،قرابت داروں، پنیموں اور مسکینوں کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آ وُاور پڑوتی رشتہ دار ہے،اجنبی ہمسا یہ سے، پہلو کے ساتھی اور مسافر سے اوران لونڈی غلاموں سے جو تمہارے قبضہ میں ہوں احسان کا معاملہ رکھو۔یقین جانو اللہ کسی ایسے شخص کو پیندنہیں کرتا جواپنے پندار میں مغرور ہواورا پنی بڑائی پرفخر کرے ) اس آیت میں ایک بہترین ساج اور معاشرہ کی تعمیر کے لیے جس طرح حقوق کی پاسداری ضروری ہے اس کو اس وصیت کی شکل میں رب کا سُنات نے بڑی ہی خوبصورتی کے ساتھ پیش کیا ہے۔

قرآن كريم ميں وارد وصيتوں كى دوسرى شكل وہ ہے جن ميں كوئى نبى يا كوئى متقى انسان اپنى ماتحت كو وصيت كرتا ہے اور اس كى بہترين مثال وہ وصيت ہے جو حضرت لقمان نے اپنے بيٹے كوكى تھى اور جس كوسورة لقمان كى ان آيتوں ميں ذكركيا گيا ہے ' وَإِذْقَالَ لُقْمَانُ لِابْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَىَ لَا تُشْرِكُ بِاللَّهَ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمَ عَظِيْمْ وَوَصَيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أَمُّهُ وَهُناً عَلَى وَهُنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اشْكُرُ لِي وَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أَمُّهُ وَهُناً عَلَى وَهِنٍ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَن اشْكُرُ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى الْمَصِيْرُ وَإِن جَاهَدَاكَ عَلى أَن تُشْرِكَ بِي عَلَى وَهُو الْدَيْهِ حَمَلَتُهُ أَمُّهُ وَهُناً عَلَى وَهُنٍ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَن اشْكُرُ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى مَنْ عَلَى وَالِدَيْعَ مَا مَعْتِيْ مَا اللَّهُ عَامَيْنِ أَنِ

(ترجمہ: اوراس وقت کو یاد کروجب لقمان نے اپنے بیٹے کونصیحت کرتے ہوئے کہا کہ بیٹا اللہ کے ساتھ شرک نہ کرنا، بیٹک شرک ایک بہت بڑاظلم ہے اور ہم نے انسان کو جسے اس کی ماں تکلیف پر تکلیف سہہ کر پہیٹ میں اٹھائے رکھتی ہے، (پھر اس کو دودھ پلاتی ہے) اور آخر کا ر دو برس میں اس کا دودھ چھڑانا ہوتا ہے، تو ہم نے اس کو اس کے والدین کے بارے میں بیتا کید کی کہ میرا بھی شکر کرتے رہنا اور اپنے والدین کا بھی کہتم کو میری ہی طرف لوٹ کر آنا ہے۔ اور اگر وہ تیرے درپے ہوں کہ تو میرے ساتھ کی یہ میرا بھی شکر کرتے رہنا اور اپنے والدین کا تو ان کا کہا نہ مانا، ہاں دنیا کے کا موں میں ان کا اچھی طرح ساتھ دینا اور جو خص میری طرف رجوع کر کی کرے ہو بیا ہ ہی طرف لوٹ کر آنا ہے، تو جو کا م بھی تم کر تے رہے میں سب سے تم کو آگاہ کروں گا)

جہاں تک احادیث رسول کا تعلق ہے تو ان میں بھی اس طرح کی وصیتیں اور صحیتیں رسول اکرم اور صحابہ کرام کی زبانی کثرت سے وارد ہوئی ہیں۔ مختلف احادیث میں اللہ کے رسول سلین ایلہ نے ایک ہادی و رہنما اور ایک سردار کی حیثیت سے اپنے ماتحوں یعنی صحابہ کرام کو مختلف مواقع پر وصیتیں کیں جن کے ذریعہ آپ سلین ایلہ نے انھیں جینے کا طریقہ بھی سکھایا اور بلند اخلاق سے آشا بھی کرایا۔ مثال کے طور پر بخاری شریک کی ایک حدیث میں آپ سلین ایلہ نے اپنے صحابہ کو بیہ وصیت کی : " ایا کم و والطنَ فان الطن أکذب الحدیث، و لا تحسسوا و لا

(ترجمہ: بدگمانی سے بچو، کیوں کہ بدگمانی سب سے زیادہ حجوٹ پر مبنی بات ہوتی ہے، ایک دوسرے کی ٹوہ میں نہ رہو، ایک دوسرے کی جاسوسی نہ کرو، مال کی قیمت بڑھا کر ایک دوسرے کو دھوکہ مت دو ، ایک دوسرے سے حسد نہ کرو ، ایک دوسرے سے بغض نہ کرو، ایک دوسرے کے خلاف چالیں نہ چلو، آپس میں بھائی بھائی بن کررہو )

اس وصيت ميں آپ سليني آي منال معاشر حكى تعمير كى بنيادى شرائط بيان كى بيں كہ جن كے بغير ايك مثالى معاشر حكى تغمير ناممكن ہے۔ ايسے ہى ايك اور حديث ميں آپ سليني تي خطرت عبد اللہ بن عباس كو اس طرح سے وصيت كى "يا غلام انى اعلمك كلمات ، احفظ اللہ يحفظُك ، احفظ اللہ تجدہ تُجاهَك ، إذا سألتَ فاسأل اللہ ، وإذا استعنت فاستعن بالله ، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعو كلم ينفعو كإلا بشيئ قد كتبه اللہ لك ، ولو اجتمعوا على ان يضرو ك بشيئ ، لم يضرو كالا بشيئ قد كتبه اللہ عليك ، رُفِعَتِ الأقلام و جَفَّت الصحف ''(صحيح التر مذى) (ترجمہ: الے لڑ کے میں تمہیں پھر باتیں بتانا چاہتا ہوں ، اللہ کے حقوق واحکام کی حفاظت کرو، وہ تمہاری حفاظت کرے گا اورتم اسے اپنی مدد کے لیے حاضر پاؤگ، جب بھی پھر مانگنا ہوتو صرف اللہ سے مانگنا ، جب بھی مدد طلب کرنا ہوتو صرف اللہ سے کرنا اور جان لو کہ اگر پوری امت تمہیں فائدہ پہنچانے پر منفق ہوجائے تو تمہیں صرف اتنا ہی فائدہ پہنچا سکتی ہے جتنا اللہ نے تمہارے نصیب میں ککھ دیا ہے ، ایسے ہی اگر پوری امت تمہیں نقصان پہنچانے پر منفق ہوجائے تو تمہیں صرف اتنا ہی فائدہ پہنچا سکتی ہے جتنا اللہ نے تمہارے نصیب میں ککھ دیا ہے، ایسے ہی اگر پوری امت تمہیں نقصان پہنچانے پر منفق ہوجائے تو تھی جائے ہی فائدہ پہنچا سکتی ہے جتنا اللہ نے تمہاری نقد پر میں کھ دیا ہے، ایسے ہی

ای طرح خلفائے راشدین اور دیگر صحابہ کرام سے بھی وصیتیں نقل کی گئی ہیں ، کہیں تو ایک خلیفہ دوسر نے خلیفہ کوا پنی موت سے پہلے وصیت کرتا ہوا نظر آتا ہے اور اسے خوف خدا اور اعمال صالحہ پرعمل کرنے کی تا کید کرتا ہے جیسے کہ حضرت ابو بکر ٹر کی وصیت جو انہوں نے اپنی وفات سے قبل حضرت عمر ٹر کو خلیفہ متعین کرنے کے بعد کی تھی ۔ اس میں انہوں نے اخصیں دنیا وا خرت کی کا میا بی وکا مرانی کے پچھ بنیا دی اصول بتائے اور کہا کہ اس کی بنیاد تقویل ہے، تو کہیں کوئی خلیفہ اپنے سیہ سالا روں اور کمانڈ روں کو میدان جنگ کی طرف روانہ کرنے سے پہلے وصیت کرتا ہوا نظر آتا ہے جیسے حضرت عمر ٹر نے ایک موقع پر اپنے ایک لشکر کو صبر وقتل اور کمانڈ روں کو میدان جنگ کی طرف روانہ کرنے سے پہلے وصیت کرتا ہوا نظر آتا ہے جیسے حضرت عمر ٹر نے ایک موقع پر اپنے ایک لشکر کو صبر وقتل اور حسن اخلاق کی تلقین کی تھی ۔ حضرت عثان ٹر کے حوالے سے بھی بہت میں روایات تاریخ طبری وغیرہ میں وارد ہوئی ہیں جن میں وہ اپنے والیوں ، گورزوں اور سی سالاروں کو وصیت کرتے عوان سے بھی جب کہ حضرت علی ٹی میں دوارد ہوئی ہیں جن میں وہ وہ ہیں جن میں وہ اپنی والی کی تعین کہ تھی ۔ حکم کی میں تا خلاق ت

اس عہد کی طرف منسوب بعض وصیتوں کے آغاز میں ہمیں بسم اللہ ملتی ہے جب کہ بعض میں نہیں لے طن غالب یہی ہے کہ ہر وصیت بسم اللہ ہی سے شروع کی جاتی ہوگی ممکن ہے کہ راویوں نے روایت کرتے وقت ہر جگہ اس کو ذکر نہ کیا ہو۔ جہاں تک اس دور کی وصیتوں کے اسلوب و بیان کی بات ہے تو وہ زیادہ ترسیح وقوافی کی قید و بند سے آزاد ہوا کرتا تھا ، البتہ خلفائے راشدین اور صحابہ کی کچھ وصیتوں میں ہمیں بسا اوقات شیح وقافیہ اور طباق و جناس جیسی اسلو بی خصوصیات بھی نظر آ جاتی ہیں۔

اس دور کی وصیتوں کے مطالعہ سے ریجھی پتہ چلتا ہے کہ زیادہ تر وصیتیں بالمشافہہ کی جاتی تھیں اورانھیں رواۃ نے محفوظ کر کے بعد میں تحریر کیا جب کہ بعض وصیتیں ایسی بھی تھیں جو خط و کتابت کے ذریعہ کی جاتی تھیں جیسے حضرت علی ؓ کی وصیت عبداللہ بن عباس ؓ کے لیے جوایک خط کے ذریعہ بھیجی گئی تھی ۔

11.4.3 عصر اموى ميں أدب الوصايا

عصر اموی آتے ہی أدب الوصایا میں خاطر خواہ ترقی واقع ہوئی اور اس کی مقبولیت میں اضافہ ہوا۔ دراصل یہ دور سیاسی اتھل پتھل اور افرا تفری کا دور تھا اور بنوا میہ کا سیاسی نظام ایک مورو ٹی نظام تھا جس کی وجہ سے ان کے حریفوں کی بھی کوئی کمی نہیں تھی اس لیے اس دور میں ہمیں مختلف انواع واقسام کی وصیتوں کا ذکر ملتا ہے، چنانچہ خلفا اپنے وارثین کو وصیت کرتے ہوئے نظر آتے ہیں تو قائدین اور والی اپنے ماتحتوں کواطاعت وفر مان برداری کی وصیتوں کا ذکر ملتا ہے، چنانچہ خلفا اپنے وارثین کو وصیت کرتے ہوئے نظر آتے ہیں تو قائدین اور والی اپنے ماتحتوں کواطاعت وفر مان برداری کی وصیت کرتے ہوئے ملتے ہیں۔ ان کے پہلو یہ پہلوعلا اور اہل تقوی حضرات ، حکام اور خلفا کوعدل وانصاف وغیرہ کی وصیت کرتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں۔ اس کے علاوہ باپ اپنی اولا دکو یا ولی اللہ اپنے ماتحتوں کو وصیت کرتے ہوئے رکھا ہوں کے محکم اور خلفا کو کہ کی ہوں کی میں میں میں ای

اس دور میں وصیت اپنی مختلف اشکال میں کثرت سے نظر آتی ہے۔

اگرہم سیاسی نوعیت کی وصیتوں کی بات کریں تو اس دور کی اولین وصیتوں میں سے وہ وصیت ہے جو بنوا میہ کے پہلے خلیفہ اور بانی خلافت حضرت معاویہ بن ابوسفیان نے اپنے بیٹے زیادکو اس وقت کی جب انہوں نے اسے عراق کا حاکم بنا کر بھیجا، چنانچہ انہوں نے فرمایا:" یا زیاد، لیکن حبُّک و بغضک قصدا، فإن العَثْرَ ة فیھما کامنة، و اجعل للنز و عو الرجو ع بقیةً من قلبک، و احذر صولةً الانھماک فإنھا تؤ دي إلى الھلاک"

(یعنی اے زیادتمہاری محبت اور تمہاری نفرت قصداً وارادۃً ہونا چاہیے، کیوں کہ ان دونوں میں ہی انسان کےلڑ کھڑانے اور ٹھوکر کھانے کا خطرہ چھپا ہوتا ہے، جب کسی سے قطع تعلق کرنا ہو یا کسی کی طرف ماکل ہونا ہوتو اپنے دل میں تھوڑی سی گنجائش رکھنا اور کسی بھی امر میں حد سے زیادہ انہاک سے بچنا، کیوں کہ یہ ہلا کت کا سبب بن سکتا ہے )۔

ايسے ہی يزيد بن معاويہ نے اپنے فوجی کمانڈ رعبيداللہ بن زياد کو وصيت کی تھی ۔ خلفا اکثر اپنے وارثين کو وصيت کيا کرتے تھے جو زيادہ تر سياسی نوعيت کی ہوا کرتی تھی۔ وہ أخص سمجمانے کی کوشش کرتے تھے کہ اپنی رعايا کے ساتھ کیے پیش آنا ہے اور ان کا دل کیے جیتنا ہے۔ اس عہد کی اہم ترین سياسی وصيتوں ميں سے وہ وصيت ہے جو اموی خليفہ مروان بن تھم نے اپنی بيٹے عبدالعزيز کو اس وقت کی تھی جب اسے مصر کا حاکم متعین کیا تھا۔ يہ پن نوعيت کی ایک بہترین وصيت تھی ۔ مروان بن تھم نے اپنی تی بيٹے عبدالعزيز کو اس وقت کی تھی جب اسے مصر کا حاکم متعین کیا تھا۔ يہ پن نوعيت کی ایک بہترین وصيت تھی ۔ مروان ن ن تھم نے اپنی بيٹے عبدالعزيز کو اس وقت کی تھی جب اسے مصر کا حاکم متعین کیا تھا۔ يہ پن نوعیت کی ایک بہترین وصيت تھی ۔ مروان ن ن تھم ن اس وصيت ميں کہا تھا کہ ''ار سل حکيما و لا تُوَصِّرِه اسے مصر کا حاکم متعین کیا تھا۔ يہ پن نوعیت کی ایک بہترین وصيت تھی ۔ مروان ن اپنی اس وصيت ميں کہا تھا کہ ''ار سل حکيما و لا تُوَصِّرِه ای مسر کا حاکم متعین کیا تھا۔ یہ پن نوعیت کی ایک بہترین وصیت تھی ۔ مروان ن اپنی اس وصیت میں کہا تھا کہ ''ار سل حکيما و لا توَصِّرہ ای مسر کا حاکم متعین کیا تھا۔ یہ پن نوعیت کی ایک بھر میں میں وصیت تھی ۔ مر ای عشید ، وان کان لھم عشيد فلا تو خر ہ الی غذہ و آوي ای ک ای منبی ، انظر الی عمالک فإن کان لھم عندک حق غُدُو اُ قالا تو خرہ الی عشید ، وان کان لھم عشيد فلا تو خر ہ الی غذہ و آوا یا ک اُی بنی ، اُنظر الی عمالک فإن کان لھم عندک حق غُدُو اُ قالا تو خرہ الی عشید ، و اِن کان لھم عشيد فلا تو خر ہ الی غذہ و آوا یا ک اُن يظھر لر عيتک منگ کذب ، فانھم اِن ظھر لھم منگ کذب لم يصد قو ک فی الحق ، و است شر جلساء ک و اھل العلم ، و اِن کان بک غضب علی اُحد من رعیت ک فلا تو اخرہ و اُحد ہ ہ عند سو ر قالغض ، و احب عنہ عقو ہ تک حتی یسکن غضب ک ، ثم انظر

( ترجمہ: اے میرے بیٹے ! اپنے عمال کا خیال رکھنا، اگرتمہارے او پر ان کا کوئی حق ضبح کے دقت ہوتو اسے شام تک مت ٹالنا اور اگر ان کا کوئی حق تمہارے پاس شام کے دقت ہوتو اسے ضبح تک مت ٹالنا اور تمہاری طرف سے کوئی کذب بیانی تمہاری رعایا کے سامنے نہ آن پائے ، کیوں کہ اگر ایسا ہوا تو دہ حق بات پر بھی تمہاری تصدیق نہیں کریں گے اور ساتھیوں سے اور اہل علم سے مشورہ ضرور کرلیا کرنا اور اگر کبھی کسی شخص پر عصبہ آجائے تو عصبہ کی حالت میں اس کا مؤاخذہ نہ کرنا اور جب تک غصبہ ٹھنڈا نہ ہوجائے تب تک اس کوکوئی سز انبھی مت دینا، پھر بیہ کوشش کرنا کہ صاحب مسب، دیندار اور با مروت لوگوں کو ہی اپنا ساتھی اور ہم مشرب بنانا)

اس طرح خلیفہاس وصیت میں اپنے بیٹے کوان اہم باتوں سے آگاہ کرتا ہے اور قیمی نصیحتوں سے نواز تا ہے تا کہ وہ ایک کا میاب خلیفہ بن سکے اورلوگ اس سے محبت کرتے رہیں۔

اسلوب کے اعتبار سے بیو صیت نہایت سہل اور سادہ انداز میں کہی گئی ہے، نہ تو اس میں کوئی تبخع وقافیہ ہے اور نہ ہی کوئی پیچیدگی ہے، یہ وصیت فصاحت و بلاغت کے بلند معیار پر بالکل کھری ثابت ہوتی ہے اور ساتھ ہی بے انتہا ذومعنیٰ اور قابل عمل بھی ہے ۔ اس طرح کی وصیتوں کو دیکھ کریہی لگتا ہے کہ اموی خلفا اپنے وارثین کے لیے خلافت کو محفوظ اور مضبوط کرنے کے لیے کس قدر کو شاں اورفکر مند رہا کرتے

یتھے۔ مذکورہ بالا وصیتیں ان کی اس فکر مندی کوصاف ظاہر کرتی ہیں۔

یہلی صدی ، بجری کے آخر میں جب حضرت عمر بن عبد العزیز کی خلافت قائم ہوئی تب اُدب المو صدایدا کا لطور خاص بہت ارتقا ہوا، حضرت عمر بن عبد العزیز اپنے ورع وتقو کی کے لیے جانے جاتے ہیں وہ ایک متقی اور پر ہیز گار خلیفہ تصاور اپنی طرح اپنی رعایا کو بھی ایسے ہی صراط متقیم پر اور جادہ حق پر گا مزن دیکھنا چاہتے تصے، ای لیے وہ خود بھی اپنے والیوں وغیرہ کو وصیتیں کرتے رہتے تصے ، ساتھ ہی ساتھ دومروں کی دصیتوں اور خاص طور سے واعظین کی وصیتوں کے لیے انہوں نے اپنے درواز ے وا کرر کھے تصے حضرت عمر بن عبد العز یز جو خطوط اپنے والیوں اور خاص طور سے واعظین کی وصیتوں کے لیے انہوں نے اپنے درواز ے وا کرر کھے تصے حضرت عمر بن عبد العز یز جو خطوط اپنے والیوں اور خاص طور سے واعظین کی وصیتوں کے لیے انہوں نے اپنے درواز ے وا کر رکھے تصے حضرت عمر بن عبد العز یز جو معاد معدوں کی دصیتوں اور خاص طور سے واعظین کی وصیتوں کے لیے انہوں نے اپنے درواز ے وا کر رکھے تصے حضرت عمر بن عبد العز یز جو معاد مالیت مسلم رعایا کے ساتھ ہوں کی طرف روانہ کیا کرتے تصے، ان میں بکثرت وصیتیں شامل ہوا کرتی تصین جن میں وہ اخصی کتاب اللہ اور وصیتیں اور وصیتو کی سے تصامنے کی تلقین کرتے تصے اور سید مجماتے سے کہ معاملہ عدل وانصاف پر مینی ہوا درظلم کا قطعاً کو کی سہارا نہ لے، خواہ معاد رسول کو مضوطی سے تصامنے کی تلقین کرتے تصے اور سید مجماتے تھے کہ معاملہ عدل وانصاف پر مینی ہوا درظلم کا قطعاً کو کی سہارا نہ لے، خواہ وصیتیں اور وصیت کے خطوط شامل اور موجود ہیں، مثال کے طور پر ایو محد عبر اعربی عبد کی سوائے پر جو اہم کتا ہیں کسی گئی ہیں ان کی صفحات پر مشتمل حضرت عمر بن عبد العزیز کا وہ خطر تھی در کی حکم نے اپنی تصنی پر عود اسی کا ہیں کسی گئی ہیں ان میں صفحات پر مشتمل حضرت عمر بن عبد العزیز کا وہ خطر تھی در میں عبد العزیز کی سے اسی میں ان کی صفحات پر موجود تھیں موجود تھیں ، مثال کے طور پر ایو محد عمر بن عمر العز ہون کی عامی کو خاص کو تیں میں ان میں ان میں تی میں موجود تھیں میں میں انہوں نے اخص خوف خدا اور امر بالم وف والنہی عن الم کر کی خاص تلقین کی تھی۔ اس خط می رہن کی موجود ہے، ''اجتنہ والا شغال عند حضو در الصلوات ، خمن اضا عبد فلو وہ انہی عن الم کر کی خاص تلقین کی تھی۔ اسی کی ہو وہ ہی تھیں کہ جی نے نماز کو میں تکر کی خاص تلقین کی تھی دوسر کی می میں کی تعن ہ می ہ خول کی تکھی ک

کرنے میں اور بھی آ کے نظر آئے گا)

جیما کہ او پر ذکر کیا گیا کہ جس طرح خلفا اپنے وارثین اور والیوں کو وصیت کیا کرتے تھا ہی طرح ان کے والی ،عوام الناس اور علا ان خلفا کو وصیت کیا کرتے تھے، یہ چیز ہمیں خاص طور سے عمر بن عبد العزیز کے دور میں نما یاں طور پر نظر آتی ہے، اس کا ایک سبب خود حضرت عمر بن عبد العزیز کا ذاتی مزان اور رجمان تھا جس کے تحت وہ دوسروں کی اصلاح کے ساتھ ساتھ خود اپنی اصلاح کو بھی پیند فرماتے تھے، بعض امو ی خلفا اس امرکو نا پند کیا کرتے تھے، یہ چیز ہمیں خاص طور سے عمر بن عبد العزیز کے دور میں نما یاں طور پر نظر آتی ہے، اس کا ایک سبب خود حضرت عمر خلفا اس امرکو نا پند کیا کرتے تھے، کہ کوئی ان کے معاملات میں دخل دے اور اخصی وصیت یا تھی حت کرے، کیکن عمر بن عبد العزیز کا معاملہ اس کے برعکس تھا، وہ اس طرح کی وصیتوں کو پیند کرتے تھے چنا نچہ انہوں نے اپنے زمانے کے مشہور متقی عالم اور واعظ حسن بھری سے بید دخوا ست کی کہ دہ انھیں اچھی باتوں کی وصیتوں کو پیند کرتے تھے چنا نچہ انہوں نے اپنے زمانے کے مشہور متقی عالم اور واعظ حسن بھری سے بید دخوا ست منید اور قابل عمل آتی کی وصیت کریں چنا نچہ حسن بھری نے ایک طویل خط کے ذریعہ انہیں اپنی وصیت میں بہت کی میں ہرت مفید اور قابل عمل <sup>ت</sup>ھی باتوں کی وصیت کریں چنا نچہ حسن بھری نے ایک طویل خط کے ذریعہ انہیں اپنی وصیت کا کر کی جی میں بہت ک مفید اور قابل عمل <sup>ت</sup>ھی باتوں کی وصیت کریں چنا نچہ تھری اس میں فرماتے ہیں '' و لا یغوًز نَک الذین یہ معمون بھا فید ہؤ سک و یا کلون منید اور قابل عمل <sup>ت</sup>ھی میں خاص طیباتک فی آخر تک ، ولا تنظر الی قدر تک الیو م و لکن انظر الی قدر تک غدا و اُنت مأسور فی

 گ، جب آپ کے اردگرد فرشتے اور انبیا کھڑے ہوں گے اور ہر مستی بارگاہ الہی میں سجدہ ریز ہوگی، اس وقت آپ کی طاقت کیا ہوگی اس کے بارے میں سوچیے!)

اسی نوعیت کی وصایا میں وہ وصیت بھی شامل ہے جوایک څخص نے خلیفہ ہشام بن عبدالملک کو کی تھی ۔اس وصیت میں اس نے خلیفہ کو اپنی رعایا کے ساتھ صدق وصفا سے پیش آنے کی نصیحت کی اور بیہ بتایا کہ بلندی پر چڑ ھنا اگر آسان لگے تو بیدد کیھ لینا کہ اس سے اترنے کا راستہ بہت مشکل تونہیں ساتھ ہی ساتھ اس کے ذریعے بیجی سمجھایا کہ بسااوقات اچا نک مصائب نازل ہوجاتے ہیں اس لیے ہمیشہ چو کنا اور محتاط ہو کر ہرکام کریں۔

ان وصایا کے علاوہ اس دور میں بہت تی ایسی وصیتیں بھی ملتی ہیں جن میں باپ اپنی اولا دکو وصیت کرتا ہوانظر آتا ہے۔اس سلسلے میں اموی دور کی ایک سرکردہ شخصیت عمر بن ہمبیرہ کا نام خاص طور سے قابل ذکر ہے جن کی دو وصیتیں تاریخ وادب کے مراجع میں وارد ہوئی ہیں۔ ایک تو وہ وصیت ہے جوانہوں نے ایک قائدکو کی تھی اور دوسری وہ جوانہوں نے اپنے بیٹے کو کی تھی۔

ابن ہبیرہ کی بیخواہش تھی کہ جوشہرت اور مقام و مرتبہ خلافت بنی امیہ میں انھیں حاصل تھا وہی ان کے بیٹے کوبھی حاصل ہوجائے۔ وہ اس بات کو لے کر بہت فکر مند اور سنجیدہ تھے اور انہوں نے اپنے بیٹے کو وصیت کی تا کہ وہ اس پرعمل کرکے بلند مقام حاصل کر سکے، چنانچہ انہوں نے اپنے بیٹے کو بیوصیت کی کہ ''لا تکن او کَ مشیر، و اِیاک و الر اُی الفطیر، و لا تستد نَّ علی مستبدَّ و لا علی وَ غُدِ و لا علی متلون و لا علی لَجو ج، و خِفِ اللہ فی مو افقہ ہو ی المستشیر، فإن التماس مو افقتہ لؤم، و سوء الاستما عمنہ خیانہ''

(ترجمہ: سب سے پہلے مشورہ دینے والوں میں نہ ہونا اور جلد بازی میں لیے ہوئے فیصلے سے بچنا، کسی بھی ظالم ، غنڈ ے موالی ، متلون مزاج اور جھگڑالوشم کے انسان کو مشورہ مت دینا اور طالب مشورہ کی خواہش اور رائے کی موافقت میں اللہ سے ضرور ڈرنا، کیوں کہ ایسے طالب مشورہ کی تائید کرنے میں ملامت ہے اور اس کی غلط بات سننا خیانت ہے )

اموی دور کے آخری ایا میں عربی نثر کے اسلوب میں نمایاں تبدیلی واقع ہونے لگی تھی، نثری تحریروں میں تیجع وقافیہ کا چلن شروع ہو گیا تھا، چنانچہ میہ تبدیلی ہمیں اس دور کے أدب الو صایا میں بھی صاف نظر آتی ہے چنانچہ عصر اموی کے آخری دور کے ایک ادیب علقمہ بن لبید عطار دی کی اپنے بیٹے کو کی گئی وصیت پر جب ہم نظر ڈالتے ہیں توہمیں وہاں مسجع ومقفی عبارتیں بھی صاف نظر آتی ہیں جو اس عہد کے شروعاتی دور میں ہمیں خال خال ہی دکھائی دیتی ہیں۔ تیجع وقافیہ کے علاوہ طباق اور جناس جیسی بلاغت کی بعض خو بیاں بھی صاف دکھائی دیتی ہیں سے بھی جس سے پہ چہ تہ ہیں جو اس عہد کے شروع اتی ہے جاتی ہیں جو اس عہد کے شروع تک ہیں تو میں سے بیٹے کو کی گئی وصیت پر جب ہم نظر ڈالتے ہیں تو ہمیں وہاں سبح ومقفی عبارتیں بھی صاف نظر آتی ہیں جو اس عہد کے شروعاتی دور میں ہمیں خال خال ہی دکھائی دیتی ہیں۔ تیج وقافیہ کے علاوہ طباق اور جناس جیسی بلاغت کی بعض خو بیاں بھی صاف دکھائی دیتی ہیں جس سے بھی جس سے بیت ہیں جو اس عہد کے شروعاتی سے بیتہ چکی خال خال ہیں دری ای میں سے میں میں میں میں میں سے بیتہ چک ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں جو اس عہد کے شروعاتی ہیں ہی ہیں ہی ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں جو اس میں ہیں جو اس عہد کے شروعاتی ہیں ہیں جل

عصر اموی کے آخری زمانے میں دوسر نزی فنون کے ساتھ ساتھ فن رسائل کے ارتقا کو بطور خاص ذکر کیا جاتا ہے۔ اس فن کے ارتقامیں اس دور کے اہم قلم کار عبدالحمید الکا تب کا نام سب سے نمایاں حیثیت کا حامل ہے۔ عبدالحمید الکا تب کے لکھے ہوئے خطوط میں بھی ہمیں جا بجا وصیتیں نظر آتی ہیں، مثال کے طور پر انہوں نے <mark>91 سے</mark> میں جو خط اموی خلیفہ مروان بن محد کی طرف سے عبداللہ بن مروان کولکھا تھا اور جو تقریباً چالیس صفحات پر مشتمل تھا اس میں بہت سی سیاسی، سماجی اور دینی نوعیت کی وصیتیں موجود ہیں جو بے پایاں ادبی اہمیت کی حامل ہیں، ان میں شیخ وقا فیہ کا بھی غلبہ نظر آتا ہے۔ اموی دور کے ابتدائی دوراور آخری دورکی وصیتوں کے درمیان ایک اہم فرق اسلوب کا فرق ہے۔ ابتدائی دورکی وصیتوں کا اسلوب سہل اور آسان ہے اور اس میں شبح وقافیہ کا غلبہ اس قدر نہیں ہے جتنا ہمیں اموی دور کے آخری زمانہ میں دیکھنے کو ملتا ہے۔ اس دور کی وصیتوں میں اسلامی تعلیمات کا بھی خاصہ اثر دیکھنے کو ملتا ہے، البتہ قر آن وحدیث کے نصوص کا استعال شاذ و نا در ہی ہوا کرتا تھا۔ عبد الحمید الکا تب کے دور میں چونکہ فن رسائل کو فروغ حاصل ہوا اور بیہ رسائل اکثر طویل ہوا کرتے تھے اس لیے ان کے ضمن میں وارد ہونے والی وصیتوں میں طوالت اور تفصیلی انداز صاف نظر آتا ہے۔

11.5 اكتسابي نتائج

ال دور کے خطوط کا جائزہ لینے کے بعد میہ اندازہ ہوتا ہے کہ چاہے وہ خطوط سیاسی نوعیت کے ہوں، یا دینی نوعیت کے ہوں یا ذاتی نوعیت کے ہوں ان سب میں ہمیں اد بی اسلوب اور فنی حسن و جمال نظر آتا ہے۔ ایسا لگتا ہے جیسے جوبھی خط لکھتا تھا وہ اس بات کا خاص خیال رکھتا تھا کہ وہ بہترین سے بہترین الفاظ میں اور نہایت جامع انداز میں اپنی بات اپنے مخاطب تک پہنچائے تا کہ اس کی بات اتی ہی مؤثر ثابت ہو۔خطوط نولی کی مذکورہ ہر صنف کا اپنا ایک منفر د اسلوب تھا جس کو حسب ضر ورت اختیار کیا جاتا تھا، مثلاً جو خطوط فوجی سر بر اہوں یا والیوں کو سیحیح جاتے تصحان کا انداز اور لب والچہ مجاہدا نہ اور تخت ہوتا تھا جب کہ جو خطوط پند و نصائے پر مینی ہوتے تصان کا انداز اور لب والچہ واعظانہ اور ناصحانہ ہوتا تھا۔ یہ بھی اندازہ ہوا کہ ذاتی دخطوط کی جو تعادی کی ہوتی جو تھی ان کا انداز اور لب والچہ واعظانہ اور ناصحانہ ہوتا تھا۔ یہ بھی اندازہ ہوا کہ ذاتی خطوط کی ایک میں و جنا تھا جب کہ جو خطوط پند و نصائے پر مینی ہوتے تصان کا انداز اور لب والچہ واعظانہ تصحیح جاتے متصان کا انداز اور لب والچہ مجاہدا نہ اور سخت ہوتا تھا جب کہ جو خطوط پند و نصائے پر مینی ہوتے تصان کا انداز اور لب والچہ واعظانہ دور ناصحانہ ہوتا تھا۔ یہ بھی اندازہ ہوا کہ ذاتی خطوط کی ایک میں ہیں جی کھی لغوی حسن و جمال کا خاص اہتما م کیا جا تا تھا۔ تا ہم ذاتی خطوط کی اکثریت ہم دور سے شروع ہوا، پھر قرآن و حدیث میں بھی موقع اور مناسبت کے اعتبار سے الگ الگ اسلوب اور انداز بیان ماتا ہے۔ وصیتوں کا سلسلہ جا بلی اور ذاتی وصیتوں کی میں مثالیں بھی ہم رہی اس کو خاص جگہ میں ایں کو خاص مقام داسلہ جاتا ہی ہو تو سے مزور کی میں ای

11.6 نمونے کے امتحانی سوالات

- ٣. تاريخالأدبالعربي عمرفروخ
- ۲۔ تاریخ الأدب العربی ۲۔ تاریخ الادب العربی ۲۔ تاریخ عربی ادب أحمدحسن الزيات زبيدأحمد ڈ *اکٹرعبد الح*ليم ندوى

(https://archive.org/details/TareekhEArabiAdab/page/n3)

12.8.4.3 شاعری کے موضوعات 12.8.4.4 امراکی مدح سرائی 12.8.4.5 جریر کے اشعار کی امتیازی خصوصیات 12.9 اکتسابی نتائج 12.10 نمونے کے امتحانی سوالات 12.11 مطالعے کے لیے معاون کتا ہیں

12.1 مقصد

اس اکائی کو پڑھنے کے بعد طلبہ عصر اموی کی عربی شاعری اور اس کے اغراض ومقاصد اور خصوصیات سے اچھی طرح با خبر ہوجا سمیں گے۔ نیز اموی دور کے اہم شعر اعمر بن ابی ربیعہ، اخطل ، فرز دق اور جریر کی زند گیوں سے واقف ہوجا سمیں گے۔ نیز ان شعرا کی خصوصیات کے ساتھ ساتھ ان کے شعری اسالیب اور مخصوص طرز ادا سے بھی بخوبی واقفیت حاصل ہوجائے گی۔ علاوہ ازیں بیدا کائی طلبہ کو اس دور کے شعری موضوعات ، شعری مراکز اور شعری ترجیحات کے ساتھ ساتھ اغراض ومقاصد کے محرکات اور اسبب سے بھی باخبر کر لے گی۔ 12.2

عربی زبان وادب میں عصر اموی کی شاعری نہایت اہمیت کی حامل ہے ۔ عربی شاعری جس کے آثار اسلام کے ڈیڑھ سوسال قبل سے ملتے ہیں، اپنے ابتدائی دور سے ہی اپنے مخصوص اسلوب اور منفر دطر زبیان سے متاز رہی ہے ۔ عربی شاعری کے تاریخی سفر میں جب اس کا پڑاؤ بنوامیہ کے دور میں ہواتو اس میں کافی تبدیلیاں رونما ہونے لگیں ۔ نئے نئے شعری مراکز وجود میں آنے لگے۔ ان مراکز کی خاص بات یہ تھی کہ مرکز کا انداز اور اسلوب دوسرے مرکز سے بالکل جداگا نہ اور منفر در ہا ہے ۔ نیز شاعری کے اغراض اور مقاصد میں کافی تبدیلیاں آنے لگے روبی زبان کے شعرا جو شعر کو اپنے جذبات اور محسوسات کے اظہار کا اہم وسیلہ بھتے تصاب وہ بعض شعرا کے زدیک ذریک در یہ میں کافی تبدیلیاں آنے لگیں ۔ یعربی زبان کے شعرا جو شعر کو اپنے جذبات اور محسوسات کے اظہار کا اہم وسیلہ بھتے تصاب وہ بعض شعرا کے زدیک ذریک در یع معاش میں تبدیل ہوگیا۔علاوہ ازیں امرا کی سر پرستی میں عربی شاعری نے قبائلی اختلافات کے ساتھ ساتھ دینی اور سیاسی اختلافات کو بھی پروان چڑھانے میں ہوگیا۔علاوہ ازیں امرا کی سر پرستی میں عربی شاعری نے قبائلی اختلافات کے ساتھ ساتھ دینی اور سیاسی اختلافات کو بھی پروان چڑھانے میں اہم کر دار اداد اکیا ہے جس کی وجہ سے نئے موضوعات اور مقاصد وجو د میں آنے لگے۔ اس کے ایک ایزہ کی شاعری کی نشودنما کے حوالہ سے

اموی دور عربی زبان دادب اور شعرو شاعری کی نشودنما کا اہم دور مانا جاتا ہے۔اس دور میں عربی شاعری کی کیچین اصناف معرض وجود میں آئیں اور دیگر شعری اصناف نے بھی ترقی کرتے ہوئے اپنے گہرے اثرات عربی زبان اور عربی شاعری پرچھوڑے ہیں۔عصر اموی میں قادر الکلام بلند پایہ شعرا کی کثیر تعداد موجودتھی جنھوں نے مختلف موضوعات پرطیع آ زمائی کر کے عربی شاعری پر اپنے گہرے نقوش چھوڑے ہیں۔ان تمام شعرا میں چندا یسے شعرا بھی ہیں جونو شنما الفاظ ،آسان معانی ، پختہ اسلوب، بلند خیال اور وسعت فکر ود گ اس دور کے تمام شعرا میں متاز سمجھ جاتے ہیں جن میں عمر بن ابی رہیے ،اخطل ، جریر اور فرز دق سرفہرست ہیں۔

12.3 عصراموی کی عربی شاعری

عصر اموی کی شاعر می ابتدائی زمانہ میں خالص اسلامی اور عربی زندگی کی آئینہ دارتھی ۔ بعد از ان زمانہ کے تغیرات اور تقلبات کے نتیجہ میں ہونے والے حوادث کی وجہ سے اس پر سیاسی، معاشرتی اور مذہبی اغراض اور مفادات کا غلبہ ہونے لگا جس کی وجہ سے اس شاعر می پر جاہلانہ میلانات، بدویانہ ماحول ، شاہمی انعام واکرام اور امومی سرفرازیوں کے آثار نمایاں پائے جاتے ہیں۔ نیز اس کے مقاصد اور موضوعات پر سیاسی جھکڑوں اور مذہبی وابستگیوں کوبھی واضح طور پر محسوس کیا جاسکتا ہے۔ اس کے باوجوداس عصر کی عربی اور قافیہ میں کوئی نمایاں تبدیلی واقع نہیں ہوئی۔

عصر جابلی میں شاعری کو قبیلہ کے دفاع اور اس کی عظمت و منزلت کے اظہار کا اہم ذریعہ شار کیا جاتا تھا۔ اسلام کے بعد شعر کا استعال دینی مقاصد کے لیے ہونے لگالیکن عصر اموی میں شعر کا استعال محامد اور ماتر کو عام کرنے، سیاسی جماعتوں کی تائید کرنے اور قبائلی عادات واطوار کی حفاظت کے لیے ہونے لگا۔ علاوہ ازیں لہوولعب اور غنا کو پروان چڑھانے میں بھی اس عصر کی شاعری نے اہم رول ادا کیا ہے۔ نیز امرا اور حکمرانوں کی مدح سرائی میں بھی شعر ایک دوسرے سے سبقت لے جانے لگے۔

12.4 عصراموی کے شعری مراکز

عصراموی کے وہ مراکز جہاں عربی شاعری کا گلستاں آباد ہوا حسب ذیل ہیں:

12.4.1 عراق

عراقی شاعری باہمی منافرت، آپسی مقابلہ اور مضطرب انقلابی زندگی کی تصویر ہے۔عراق میں فخر و بھو کی کثرت، قبائلی تعصب، قو می جماعت بندی اور سیاسی وابستگی نئی نئی شکل وصورت میں وقتا فو قتا میں نمودار ہوئیں۔عراقی شاعری پر اخلا قیات اور اسلامی تعلیمات سے زیادہ جاہلا نہ میلانات ، بدویانہ ماحول ،قبائلی تعصب، دینی کشکش، سیاسی بے چینی، آپسی ،جو گوئی ، باہمی مقابلہ او رمباحثہ مختلف رجحانات اور پر اگندہ خیالات کا غلبہ رہا ہے۔

عصر اموی میں عراق ایک اہم او رمرکزی حیثیت رکھتا تھا جہاں عربی شاعری کو پروان چڑ سے کا موقع میسر ہوا۔عراقی شاعری کے موضوعات اور اسلوب عصر جاہلیت کے موضوعات اور اسلوب سے بہت زیادہ مشابہت رکھتے تھے۔ شعرا کے بیشتر قصید فے فخر سیکلام اور جو گوئی پرمشتمل ہوتے تھے۔فرز دق اپنے قبیلہ پر فخر کرتا اور دوسرے قبائل کی ہجو کرتا تھا، اسی طرح جریر نے بھی دوسرے قبائل کی ہجواور تنقیص میں کوئی

## کسر باقی نہیں رکھی۔

نقائض اوراراجیز کا شارعراقی شاعری اور مربد کے اہم شعری مآثر میں ہوتا ہے۔

عراقی شاعری کی دوسری قشم خوارج کی شاعری تھی جو بالکلیہ طور پر جابلی شعر، جابلی عصبیت اور جابلی عادات واطوار سے پاکتھی اور اس کا مرکز وتحور صرف اسلامی تعلیمات او راحکامات شخے خوارج کے شعرا دوسر ے شعرا کی طرح مدح سرائی اور ہجو گوئی کے بجائے اسلامی موضوعات اور تعلیمات کو اختیار کرتے شخے خوارج کے شعرا میں قطری بن فجاء ۃ اور عمران بن حطان زیادہ مشہور ہیں۔غزلیہ شاعری کی نشودنما جس بہترین انداز میں جاز کی سرز مین میں ہوئی ، اس انداز میں سرز مین عراق میں نہ ہو تکی ۔

12.4.2 شام

بنوامیہ کے امرا چونکہ اہل زبان تھے اسی لیے مدحیہ قصائد پران کے حسن اورخوبی کے پیش نظر شعرا کو دادودہش سے نوازتے تھے اور سیاس

اغراض اور مقاصد کے لیے ان کا استعال کرتے تھے تا کہ بیشعرا ان کی جودو سخا اور حسن معاملت کو عوام الناس میں عام کر کے حکومت کے تیک عوام کے افکار اور جذبات کو مائل کریں۔اتی لیے شام کے امرا کے محلات جہاں سیاسی سرگر میوں کا مرکز تھے وہیں ادبی اور شعری سرگر میوں کے بھی اہم مرکز کے طور پر جانے جاتے تھے۔عدی بن رقاع، یزید بن عبدالملک اور ولید بن یزید کا شارشام کے اہم شعرا میں ہوتا ہے۔ 12.4.3 حجاز

اہل حجاز جوطبعی طور پرخوش مزاج ،نزا کت احساس <sup>عی</sup>ش وآ رام ،کھیل کوداور دیگر تفریحی مشاغل سے مانوس تھے۔اموی حکمرانوں نے سیاسی <sup>مصلح</sup>توں کے تحت اُٹھیں عیش وآ رام کے دسائل مہیا کر کے عیش کوشی کا خوگر بنادیا تھا،لہو دلعب کے صحرا میں اہل حجاز اس قدرسرگرداں تھے کہ حجاز اس زمانہ کے مشہور گانے والوں کا مرکز بناہوا تھا جن میں ابن سریح ،غریض ،معبد <sup>ج</sup>نین ،ابن محرز ، جمیلہ، نشیط ،ہ وغیرہ شامل ہیں۔

تجاز کے اہم شعرا میں عمر بن ابی ربیعہ جمیل بن معمر، کثیر بن عبدالرحمن، احوص اور نصیب کے علاوہ دوسرے شعرا بھی شامل ہیں۔ 12.5 شعرا موی کے اغراض

عصراموی میں شعرانے کثیر اغراض ومقاصد کے لیے طبع آ زمائی کی اورعمدہ کلام پیش کیا ہے جن میں سے بعض حسب ذیل ہیں:

12.5.1 مرح سرائی اگرچیاموی دور سے قبل اسلامی شاعری میں خالص مدح سرائی کو پیندنہیں کیا جاتا تھالیکن عصر اموی میں حضرت امیر معاویہ نے مشروط اجازت دی تھی لیکن رفتہ رفتہ شعراد نیاوی مفاد اور اغراض کے حصول کے لیے امراکی مدح سرائی مبالغدآ رائی کے ساتھ کرنے گئے۔ حضرت عمر بن عبد العزیز کی مدح میں کثیر عزۃ کے اشعار: ولیت فلم تشتم علیا ولم تخف ولیا ولم تقبل اشارۃ مجرم وصدقت بالفعل المقال مع الذي أتيت فأمسی راضیا کل مسلم فما بین شرق الارض والغرب کلھا مناد ینادی من فصیح وأعجم

يقول اميرالمؤمنين ظلمتنى بآخذ لدينار ولا أخذ درهم ولو يستطيع المسلمون لقسموا لک الشطر من اعمارهم غير ندم

12.5.2 ہجو گوئی

12.5.3 فخر

ا*س عصر کے شعرا ز*مانہ جاہلیت کے کارناموں کوفخر بیا شعار میں ذکر کرنے لگے۔ نیز عصر جاہلیت کی عصبیت کو دوبارہ زندہ کر کے اس کے ذریعہ دادود ہش اور کرم نوازیوں کے واقعات بھی سنانے لگے۔ا*س عصر* میں اگر چہ فخر ومباہات میں مبالغہ آرائی اور ناپسندیدہ امور پرعمل کیا جانے لگالیکن اس کا ایک مثبت پہلو سیبھی رہا کہ اس کے ذریعہ اس *عصر* کی تاریخ اشعار کی شکل میں محفوظ ہوگئی۔ جریر کے فخر بہ اشعار

| جعل الخلافة والنبوة فينا | ان الذي حرم المكارم تغلبا  |
|--------------------------|----------------------------|
| یا خرز تغلب من اب کابینا | مضر ابي وابوالملوك فهل لكم |
| لو شئت ساقكم الى قطينا   | هذا ابن عمى في دمشق خليفة  |

## 12.5.3 سياس شاعري

بنوہاشم کی مدح میں کمیت بن زید کے اشعار

سیاسی شاعری عربی شاعری کی ایک ایسی اہم صنف ہے جسے عصر اموی میں امرا بنوامیہ کی سر پرسی میں پروان چڑ سے کا موقعہ ملا۔ بنوامیہ نے اپنے خلاف چلنے والی تیز وتند آندھیوں کا مقابلہ جہاں مال وزر، جاہ منصب سے کیا وہیں دوسری طرف شعر اکوداد ددہش اور انعام واکر ام ک ذریعہ استعال کیا جس کے نتیجہ میں عربی زبان میں شعر سیاسی کا وجو دہوا۔ اس عصر میں بنو امیہ کے علاوہ دوسری جماعتوں کے موافق شعر ابھی کثرت سے پائے جانے لگے مثلا بنو ہاشم ، زبیر بیہ خوارج وغیرہ۔ جریر ، فرز دق اور اخطل بنوامیہ کے علاوہ دوسری جماعتوں کے موافق شعر ابھی بنو ہاشم کی مدح سرائی کرتا تھا۔ عبد اللہ بن ابتدا میں زبیر بیہ کے لیے بعد از ان بنوامیہ کے تایید میں شعر کہتا تھا۔ جبکہ قطری بن فیاء ہی حطان اور طرماح بن علی مکار نوارج کے شعر ایں ہوتا تھا۔

ولا لعبا منى روذو الشيب يلعب طربت وما الى البيض اطرب ولم تلهني دارولا رسم منزل ولم يتطربني بنان مخضب ولكن الى أهل الفضائل والتقى وخير بنى حواء والخير يطلب الى الله فيما نالني أتقرب الى النفر البيض الذين بحبهم بهم ولهم ارضى مرارا وأغضب بنی هاشم رهط النبی فانی الى كنف عطفاه أهل ومرحب خفضت لهم مني جناحي مودة ترى حبهم على عارا وتحسب بأى كتاب ام بأى سنة فمالى الا آل أحمد شيعة ومالى الا مذهب الحق مذهب يعيبونني من غيهم وضلالهم على حبكم بل يسخرون وأعجب وطائفة قالوا:مسىء ومذنب فطائفة قد كفرتنى بحبكم عبداللدین قیس کے اشعار کانمونہ جو مصعب بن زبیر کے مدح میں کیج گئے ہیں: حبذا العيش حين قومي جميع لم تفرق امورها الأهواء قبل ان تطمع القبائل في ملک قريش وتشمت الاعداء بيدالله عمرها والبقاء ايها المشتهى فناء قريش

ان تودع من البلاد قريش انما مصعب شهاب من الله

لايكن بعدهالحي بقاء

تجلت عن وجهه الظلماء

| جبروت ولا به کبریاء      | ملكه ملك قوة ليس فيه     |
|--------------------------|--------------------------|
| تشمل الشام غارة شعواء    | كيف نومي على الفراش ولما |
| عن براها العقيلة العذراء | تذهل الشيخ عن بنيه وتبدى |

## 12.5.4 غزل

اموی دور سے قبل عربی قصائد میں غزایہ اشعار کو بطورتم ہید ذکر کیا جاتا تھالیکن عصر اموی میں غزل ایک مستقل صنف کی شکل اختیار کر گئ اورغزل میں کمل قصید بے پیش کیے جانے لگے اور اس کی دواہم قشمیں وجود میں آئیں۔ 12.5.5 غزل صرتے /عمری/ اباحی

غزل صرح ، غزل کی وہ صنف ہے جس میں شاعر دل گی ، دل بشگی کے مناظر اور محبت ونسوانی حسن کے مشاعر کو بغیر شرم وحیا کے پیش کرتا تھااور بیصنف تجاز کے اہل نژوت انصار اور مہاجرین کے در میان پروان چڑھی تھی۔ اس صنف کے مشہور شاعر عمر بن ابی ربیعہ قریق تھے جوا علان یہ طور پر جھوٹے قصوں میں تشبیب کیا کرتے تھے۔ عمر بن ابی ربیعہ نے غزل میں زبان و بیان ، وصف و منظرکتی ، مکالمہ و معاملہ بندی اور حدیث دیدہ و دل کا ایسا اچھوتا ، دلنشین اور سحر آگیں انداز ایجاد کیا تھا جو معاشرہ کے تمام افراد کے زبان پر یکسال طور پر جاری تھا اور جس ک مرکوئی مدہوش اور سرشار ہوجا تا تھا۔ اور جر آگیں انداز ایجاد کیا تھا جو معاشرہ کے تمام افراد کے زبان پر یکسال طور پر جاری تھا اور جس کر مرکوئی مدہوش اور سرشار ہوجا تا تھا۔ اور جب اس سحر آمیز کلام کو فرز دق جیسے قادر الکلام اور جادو بیاں شاعر نے سنا تو ب ساختہ بول پڑا' خدا ک مرکوئی مدہوش اور سرشار ہوجا تا تھا۔ اور جب اس سحر آمیز کلام کو فرز دق جیسے قادر الکلام اور جادو بیاں شاعر نے سنا تو ب ساختہ بول پڑا' خدا ک متاعر جبی پر وہ با تیں تھیں جنھیں درحقیقت شعر اکہنا چاہتے تھے لیکن ہوئک کر دیار حبیب پر رونے لگے' اور تقریبا بھی بات اس کے معاصر اور حریف مناعر جریر نے بھی کہی تھی دین در اگ ورنگ اور نغہ و آہنگ نے غزل صرح کے ارتفا میں اہم کردار ادا کیا ہی بات اس کے معاصر اور حریف دوسر پر شہروں میں بھی سنائی دینے گئی ۔

تجاز چونکہ مذہبی اور سیاسی اعتبار سے بہت زیادہ اہمیت کا حامل تھااتی لیے وہاں مال ودولت کی فراوانی تھی ،مزید برآں وہاں ملک شام، مصر، روم اور فارس کے غلاموں اور باندیوں کی خاصی تعداد بھی پائی جاتی تھی جس کی وجہ سے حجاز میں نئی تہذیب اورلہوولعب کا عضر زیادہ پایا جاتا تھا جس نے غزل اباحی کو پروان چڑھانے میں نمایاں کردارادا کیا تھا۔غزل کی اس قسم کا نمائندہ شاعر عمر بن ابی ربیعہ تھا۔غزل کی اس قسم کو اس کی نسبت سے غزل عمری سے بھی موسوم کیا جاتا ہے۔

12.5.6 غزل عفيف/عذري

غزل کی بیصنف تجاز کے مشہور قبیلہ بنوعذرہ میں پروان چڑھی تھی جو ایک قحطانی قبیلہ ہے۔ بیقبیلہ صفائی محبت ، پاک دامنی اور اخلاق فاضلہ میں پورے نجد دحجاز میں مشہور تھا جہاں کے باشندے بدوی خصوصیات پر نازاں اور اپنے رسم ورواج کو سینے سے لگائے ہوتے تھے۔ بعد ازاں قبیلہ بنو عام نے بھی اس صنف کی شاعری میں حصہ لیا ہے ۔ اس صنف کے شعرافخش نگاری اور کذب سے احتراز کرتے تھے اور غیر حقیق محبت کو پیش کرنے سے احتراز کرتے تھے اور عاشق شعرا اپنی محبتوں کا اظہار قصائد اور اشعار کے ذریعہ عورتوں کے محاس کو ذکر کیے بغیر پاک وصاف انداز میں کیا کرتے تھے۔ ان کے الفاظ ثقل وگرانی کے باوجود بڑے سبک اور حسین اور معانی و مطالب سید سے ساد سے اور ابتدال وفشیات سے پاک وصاف ہوتے تھے، نیز کلام میں ایسا مؤثر اسلوب اختیار کیا جاتا کہ پڑھنے والا بغیر متاثر ہوئے نہیں رہ سکتا۔علاوہ ازیں نغس گی اور موسیقی نے بھی ان کے کلام کو چار چاند لگادیے۔غزل عذری میں جمیل بن معمر اور بثینہ ، کثیر بن عبدالرحمن اور عزہ ، قیس بن ملوح اور کیلی ، توبة بن حمیر اور کیل اخیلیہ ، قیس بن ذرح اور کبنی کی حقیق محبت کے واقعات بہت مشہور ہیں۔

بنوعذرہ کی جانب منسوب ہونے کی وجہ سے اسے عذری غزل سے موسوم کیا جاتا ہے۔غزل عذری کے ارتقامیں معاشرتی عوامل کا بھی نہایت اہم رول رہا ہے کیونکہ عرب کاوہ ایسا معاشرہ تھا جواپنی غیرت کے لیے شہرت رکھتا تھا۔ اگر کوئی شاعر کسی دوشیزہ کو شعر میں ذکر کرتا تو اس کے اہل خاندان اس سے شادی ہرگزنہیں کرتے تھے اور اس زمانہ میں حاسدین، ملامت کرنے والوں اور چغل خوروں کی کثرت سے اکثر شعرا کے حصہ میں محرومی آتی تھی جس کی وجہ سے ان کی محبت میں اور شدت پیدا ہوجاتی تھی۔ قبیلہ بنو عذرہ چونکہ شہری زندگی سے دور اور اس کے اثر ات سے محفوظ رہا اس لیے وہاں کے شعرا میں عفت اور پاک دامنی کا عضر زیادہ غالب رہا۔ علاوہ از پی قبیلہ بنو عذرہ عوزہ کی کثرت سے اکثر شعرا اور عسکری سرگرمیوں سے بھی کافی دور رہا جس کی وجہ سے اس قبیلہ میں غزل گوئی کا رجمان بڑھتا چلا گیا اور اس فراغت نے خزل کی نشودنما میں ت اور عسکری سرگرمیوں سے بھی کافی دور رہا جس کی وجہ سے اس قبیلہ میں غزل گوئی کا رجمان بڑھتا چلا گیا اور اس فراغت ہے خزل کی نشودنما میں ت

غزل عذری میں شاعر فخش اور یادہ گوئی کے بجائے عفت اور پاک دامنی کا پہلوزیادہ اجا گر کرتا تھا جو کہ محرومی ، شدت جذبات اور دین جذبات کا صلہ تھا۔ شعر کی اس صنف میں محبوبہ کی نسوانی خوبصورتی کے بجائے عاشق کی ذات اور اس کے جذبات زیادہ غالب رہے تھے۔ اس صنف کی ایک انہم خصوصیت ہیکھی بیان کی جاتی ہے کہ شعراحقیقی واقعات اور تجربوں کو ہی ذکر کرتے تھے اور جھوٹ اور غیر حقیقی واقعات سے صنف کی ایک انہم خصوصیت ہیکھی بیان کی جاتی ہے کہ شعراحقیقی واقعات اور تجربوں کو ہی ذکر کرتے تھے اور جھوٹ اور غیر حقیقی واقعات سے اجتناب کرتے تھے۔ علاوہ ازیں اس صنف کے شعرام حیت میں کثرت کے بجائے وحدت میں یقین رکھتے تھا تی لیے ان کی زند گیوں اور تھیدوں میں عام طور پر صرف ایک ہی محبوبہ کا ذکر ملتا ہے اسی لیے ان کی محبتوں میں دوام اور استقر ارتھی پایا جاتا ہے۔ انہم خصوصیت میتھی کہ وہ اپنے جذبات اور محبتوں کے اظہار کے لیے فطری آسان اور سمان اور استعمال کرتے تھے اور تھی ہ محبول بن معمر کے غزلیہ اشعار کا نہیں دوام اور استعرار اور محبت میں کشریت کے بحب کے وصدت میں محبوب اور خیر محقیق

| ودهرا تولی یا بثین یعود    | لا ليت ريعان الشباب جديد       |
|----------------------------|--------------------------------|
| بوادى القرى اني اذن لسعيد  | ويا ليت شعري هل أبيتن ليلة     |
| تجود لنا من ودها ونجود     | وهل ألقين فردا بثينة مرة       |
| وقد تطلب الحاجات وهي بعيد  | فقد تلتقى الحاجات من بعد يأ سة |
| الى اليوم ينمى حبها ويزيد  | علقت الهوى منها وليدا فلم يزل  |
| وأبليت فيها الدهر وهو جديد | وأفنيت عمري في انتظارنوالها    |
| ولا البخل الا قلت سوف تجود | فما ذكرا لاحباب الا ذكرتها     |
| من الحب قالت : ثابت ويزيد  | اذا قلت ما بي يا بثينة قاتلي   |

| مع الناس قالت: ذاک منک بعید | وان قلت ردي بعض عقلي أعش به |
|-----------------------------|-----------------------------|
| ولا حبها فيما يبيد يبيد     | فما أنا مردود بما جئت طالبا |

12.6 نقائض

عصراموی میں وجو دمیں آنے والی ایک نئی شعری صنف کو '' نقیضة'' کہتے ہیں اور اس کی جمع ''نقائض '' ہے ۔اس صنف میں شاعر جب سی خاص بحر اور قافیہ میں قصیدہ پیش کرتا ہے تو مد مقابل کا شاعراس قصیدہ کا جواب اس بحر اور قافیہ میں اس طرح دیتا ہے کہ مخالف شاعر کے معانی و مطالب کوالٹ کراس کے خلاف استعال کرتا ہے۔اس لیے اس صنف میں شعرا جھوٹ ، تہمت تراشی ،افتر اپر دازی ،فحاشی و دیگر غیر اخلاقی امور سے بھی اجتناب نہیں کرتے تھے۔نقائض کے اہم شعرا جریر ،فرز دق اور اخطل ہیں۔ 12.6.1 نقائض کی ابتدا

نقائض در حقیقت زمانہ جاہلی سے چلی آرہی ہجوگوئی کی ہی ایک زیادہ واضح تصویر اور معانی و مطالب کے اعتبار سے ایک اور منتوع شکل ہے۔ نقائض کی ابتداعصر اموی میں ہوئی ،اس زمانہ میں ہجو کی اس شکل میں بڑی گندگی اور ابتد ال پیدا ہو گیا۔ خلفا وامراو حکام اس کورو کنے ک بجائے ایسے شاعروں کی پیٹھ ٹھو نکتے تھے اور انعام واکر ام اور دادودہش سے نواز کر اپنے درباری حلقہ میں شامل کر لیتے تھے اور اپنی حکومت اور اپنے خاندان اور اس کے کارہائے نمایاں کا ذکر ان شاعروں کے ذریعہ کر اتے تھے اور اس طرح خلافت کے دعودں کو حق بجانب اور اپنی حیثیت کو مضبو ط کرتے تھے۔

''عبيد بن ہلال''جواس دن قطری بن فجاءۃ کے لشکر میں تھا۔ چنانچہ وہ دونوں اس کے لشکر کے پاس پہنچ کراسے آواز دی۔ وہ اس خیال سے کہ کوئی اس مقابلہ کے لیے بلا رہا ہے نیز ہ تھیٹتے ہوئے لکلا، جب قریب پہنچا تو دونوں نے دریافت کیا:''فرز دق زیادہ بڑا شاعر ہے یاجریز''؟اس نے کہا:''تم پراوران دونوں پر خدا کی لعنت ہؤ'۔ان دونوں نے کہا:''ہم چاہتے ہیں کہ آپ ہمارے سوال کا جواب دے دیں پھر ہم ادھر چلے اکیں گے جدھر آپ چاہتے ہیں''۔اس نے کہا بڑا شاعر وہ ہے جو کہتا ہے:

و لا حبها فیما یبید یبید وطوی القیا د مع الطراد بطونها طی التجار بحضر موت برودا۔انہوں نے کہا بیتو جریر کا شعر ہے،اس نے کہا:''بس تو وہی ان دونوں میں بڑا شاعر ہے''۔اغانی میں بیدوا قعہ رج ہے کہا یک شخض نے چار ہزار درہم اورایک گھوڑا اس شخص کو پیش کردیا جس نے جریر پر فرز دق کوتر جیح دی تھی۔ نقائض کی علمی ،اد بی ،سیاسی اور ساجی حیثیتوں پر ڈاکٹر عبدالحلیم ندوی نے مفصل روشنی ڈالی ہے۔

..12.6 نقائ**ض کی قدر و قیت** 

جیسا کہ پہلے ذکر ہو چکا ہے کہ نقیصنہ گوئی کوئی بالکل نئی چیز نہ تھی، بلکہ زمانہ جاہلیت میں بھی اس کا وجود تھا۔لیکن اموی دور میں سیاسی و مذ ی حالات اور ہر طرح کی گروہ بندیوں نے اس میں قبائلی حمیت اور خاندانی وعربی تعصب کو بھی داخل کردیا، چنانچہ ان کے اثرات پوری طرح نیصنہ گوئی میں نمایاں رہے۔اس صورتحال سے جہاں ان گروہوں اور جماعتوں نے سیاسی فائد سے حاصل کیے وہاں عربی ادب کو بھی بہت فائدہ نہچا اور اس طرح اس نقیصنہ گوئی نے جس نے اس زمانے میں گھناؤنی شکل اختیار کر لی تھی مختلف صینیتوں سے بالواسط طریق پر زبان وادب کو بھی بہت فائدہ پہنچایا اور اس کی قدر و قیمت بہت بڑھ گئی ۔

12.6.2 ساسی حیثیت

نقیضہ کی قدرو قیت سیاسی حیثیت سے یوں بڑھ گئی کہ نقیصنہ کو شعرا امویوں اور ان کے مخالفوں کے درمیان خلافت کے استحقاق اور عدم استحقاق پر چھڑی جنگ کا نقشہ کھینج کر ملت اسلامیہ کے دل ودماغ کو موافقت یا مخالفت کے لیے تیار کرتے تھے، اور اگر چیآ خریں امویوں کو فنج ہوئی اور ان کے مخالف افراد اور جماعتیں کیے بعد دیگر نے تم ہوتی کئیں یا ان کی قدر و قیت کمز ور ہوتی گئی، مگر اس احساس شکست نے قبا کل تعصب کی شکل اختیار کرلی، جو باوجود اسلام کے منع کرنے کے ابھر کر نئے سرے سے سامنے آگئی۔ چنا نچہ ہم دیکھتے ہیں کہ قبیلہ قدیس کے افراد ، جنھوں نے خلافت کی جنگ میں عبد اللہ بن زبیر کا ساتھ دیا تھا، یمنیوں کی جنھوں نے بنوا میہ کا ساتھ اور ان کے خلی تیں کہ قبیلہ قدیس کے افراد میں مخالف افراد اور جماعتیں کی بعد دیگر نے سے ابھر کر نئے سرے سے سامنے آگئی۔ چنا نچہ ہم دیکھتے ہیں کہ قبیلہ قدیس ، جنھوں نے خلافت کی جنگ میں عبد اللہ بن زبیر کا ساتھ دیا تھا، یمنیوں کی جنھوں نے بنوا میہ کا ساتھ دیا تھا، تحضب کی منا کی تعصب کی مند کی بند ہوں کی عظمت میں مخالف کرتے تھے۔ اور یہی وطیرہ شعرا کا بھی تھا مگر ایک بات ضرور تھی ور تھی دو تیں کہ شعرا قبائی تعصب کی مندوں تھا، تھو میں کا افتر اد اور عربی قومیت کی اہمیت اور اسلامی فتو حات کی روز افر وسعت اور خلاص طور سے مشرق علاقوں جیسے ایران ، ہندو سان کی فتو حات کا ذکر اور ان پر فخر کرنے میں بھی اپنا پور از دور قدم صرف کر دیتے تھے۔ اس کی دو جی تھی کہ اکثر شعرا قبائی تعصب رکھنے کی بادو جود، عام عربوں کی عظمت کا ذکر اور ان پر فخر کرنے میں بھی اپنا پور از دور قلم صرف کر دیتے تھے۔ اس کی وجہ یو تھی کہ اکثر شعرا عقد ہو کے اعتبار سے نہ اموی تھے نہ علوی اور نی زبیر کی، وہ تو اس صورت حال سے فائدہ الٹھ کر بیسے کمان اور اپنی حیثیت بنانا چا ہے تھے، اس لیے موقع ملتے ہی چو لے بر لیتے رہے تھے چنا نے ہم وہ کی ہیں کی کی جو شعر از دیں کے ساتھ رہے ان کے ہارنے کے بعد امویں کے دھڑے میں شامل ہو گے، اور اس میں بڑ نے ے بڑا شاعر شریک تھا، چنانچہ فرزدق جیساعظیم شاعر جوشروع میں علوی تھا آخر میں امویوں کا قصیدہ خواں ہوگیا۔ای طرح جو بہت غالی عیسائی تھا تحض مالی منفعت کی خاطراموی خلفا کی جو بہر حال اس کے عقیدہ کے خلاف مسلمان تھے، دل کھول کر تعریف کرتا تھا اور اس تعریف میں اصطلاحات اور تعبیرات سب اسلامی استعمال کرتا تھا، دو ایک شعرا البتہ ایسے تھے جھوں نے اپنی ریت نہیں بدلی، ان میں قابل ذکر کمیت ہے جو آل بیت کا بہت بڑا مداح اور غالی شیعہ تھا ۔اس نے ان کی شان میں بہت ہی خوبصورت مدحیہ تصید کہ جو عربی ای ادب میں ''ہا شمیات الکمیت'' کے نام سے مشہور ہیں ۔مگرروایت ہے کہ آخر میں حالات نے اس کو تھی جبور کر کے بنوا میں کا مدل ا بن ابی ربیعہ وہ نہا شاعر ہے جس نے نہ کی کہ مرح کی اور نہ تھی ہو گئی میں شریک ہوا۔ 12.6.3 ساچ کی حیث سے مشہور ہیں ۔مگر کی اور نہ تھی ہو گئی میں شریک ہوا۔

اگرہم اموی دور کی شاعری پر گہری نظر ڈالیں تو بیہ بات سامنے آتی ہے کہ اس پر بدوی زندگی اور اس کے معتقدات اور رسم وروان جی گہری چھاپ نظر آتی ہے۔ اس عہد کی شاعری میں حسب ونسب پر فخر کے علاوہ عربوں کی زمانہ جا، کلی کی جنگوں کا ذکر اور ثاریعنی خون کا بدلہ خون گہری چھاپ نظر آتی ہے۔ اس عہد کی شاعری میں حسب ونسب پر فخر کے علاوہ عربوں کی زمانہ جا، کلی کی جنگوں کا ذکر اور ثاریعنی خون کا بدلہ خون جیسی ریت کا ذکر بالکل جا، کلی انداز میں ملے گا، نقیصنہ گوشعرا مدنی یا شہری زندگی کو قومی نظر سے بری اور اپنی شان سے گری ہوئی زندگی سیحصت تھے۔ اخطل نے عیسائی ہونے کے باوجود انصاریوں کی ہو کی تو ان کے پیشہ کھیتی باڑی پر اخصیں عار دلایا۔ جریر آخر عمر تک بنومجا شع کی ہو جو کر تا رہا کہ وہ پیشہ کے لحاظ سے لوہار تھے۔ یہاں اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ لوہاری ، بڑھئی گیری، بھیتی کسانی اور دوسر نے تمام پیشے عرب بلو کو میں خطر سے بر دولا یا۔ جریر آخر عمر تک بنومجا شع کی ہو کر تا رہا

اس زمانے میں بھی صدر اسلام کی طرح اسلامی الفاظ اور اسلامی آرا و افکار کو شعرائے نقائض نے استعال کیا، چنانچہ نہ صرف جریر، فرزدق اور دوسرے مسلمان شعرا کے نقائض میں نماز، روزہ اور حج کا ذکر اور قرآن شریف کی آیات یا ان کی طرف کھلے اشارے ملتے ہیں بلکہ اخطل جیسے عیسائی شاعرکے کلام میں بھی کم از کم اسلامی افکار وآرا صاف اور کھلے الفاظ میں ملتے ہیں، جیسے:

نفسي الفداء امير المؤمنين اذا ابدى النواجذ يوم عارم ذكره الخائض الغمر ،والميمون طائره خليفة الله ،يستسقى به المطر ليمن اميرالمؤمنين پرگھسان كى جنگ كے موقعہ پرقربان ہوجاؤں،جواتنے بہادر ہيں كہ بے مہابا معركہ ميں گھس پڑتے ہيں،جو بڑى تقذيروالے ہيں،اوراللہ كے ایسے خليفہ ہيں كہ بارش ان سے سيراب ہوتى ہے۔ ان اشعار ميں اميرالمؤمنين،خليفة اللہ جيسے الفاظ اورتركيبيں بالكل اسلامى فكر اوراعتاد پر مبنى ہيں۔

12.6.3 لغوى اورادنى حيثيت

اسلوب بیان اور الفاظ کی شج دھیج کے نقط یہ نظر سے اگر نقیضہ پر نظر ڈالیں تو ہم دیکھیں گے کہ ان شعرانے ایسا اسلوب بیان اختیار کیا ہےجس میں موقع محل کے اعتبار سے ایسے خوب صورت ، موزوں اور منتخب الفاظ استعال کیے ہیں جن کے ذریعہ معانی ومطالب کھل کر واضح شکل میں سامنے آجاتے ہیں اورکسی قشم کی لفظی یا معنوی تعقید یا ابہا منہیں رہ جا تا اور خاص و عام نہ صرف اس سے لطف لیتا ہے بلکہ اس انداز بیان کی داد دیتا ہے اور اس طرح انھوں نے زبان کی صفائی اور پا کیزگی اور انڑا ندازی کو پوری طرح نہ صرف برقر اررکھا بلکہ اس کو جلا بخشی۔ اس زمانے میں جب کہ اعاجم (غیر عرب لوگ) کی وجہ سے عربی زبان و بیان میں عجمی الفاظ اور غیر عربی تعبیرات آنے لگیں تھیں، شعرائے نقائض اور خاص طور سے فرز دق نے اس کا اہتمام باقی رکھا کہ خالص عربی الفاظ اور خالص عربی تعبیرات استعال کرے اور قدیم اسلوب اور مروج ومقبول طرز ادا کو محفوظ رکھے۔ اس کا اہتمام باقی رکھا کہ خالص عربی الفاظ اور خالص عربی تعبیرات ا ختم ہوجاتی ۔لہذا بید کہا جا سکتا ہے کہ ان شعرانے الفاظ کے معانی و مطالب کا ان کی موز وں جگہ پر استعال کر کے اور قد کو خوظ رکھ کر عربی زبان کو جگر نے سے بچالیا۔

جیسا کہ او پرکہیں اشارہ کیا گیا ہے کہ نقائض کے سلسلہ میں سب سے اہم بات یہ کہ اس نے شعروادب میں ایک نئی صنف شخن کا اضافہ کیا تھاجواس عہد تک عربی شاعری میں اتنی وضاحت اور مؤثر طریقے سے ابھر کر سامنے ہیں آئی تھی اور وہ ہے'' سیاسی شاعری''۔

نابغہ الذبیانی کے کلام میں ملوک حیرہ وعنسان کے سلسلہ میں پھیسیاسی رنگ کی شاعری ملتی ہے مگراس زمانے میں شعرائے نقائض نے اس رنگ کو اتنا نکھارا اورعوام وخواص نے اس کو اتنا پیند کیا کہ آگے چل کر اس نے ایک مستقل فن کی حیثیت اختیار کر لی جس میں بہت سے نامی گرامی شعرا ابھر کر سامنے آئے جھوں نے زبان و بیان کوتر قی دینے میں بڑا ہم رول ادا کیا اور اس میں قدیم رنگ کو برقر ارر کھتے ہوئے جدید آ را وافکار اور خیالات وجذبات کو نئے حالات میں نئے رنگ اور نئے ڈھنگ سے اس طرح پیش کیا کہ خالص عربی زبان و بیان کی بالاد دی اور اس کا وقار اور اس کی جاذبیت و اثر اندازی برستور قائم رہی۔ بی صنف شاعری جس کو ہم نے ''سیاسی شاعری' کا نام دیا ہے، بڑی شاندار اور جاندار ہے اس کی جاذبیت سے نامور شعرا پیدا ہوئے بیں جن میں اخطل ، فرز دق اور جریر میتاز قرار دیے جیں۔

نقائض کے تین سب سے اہم اور با کمال اور قادرالکلام شعرا ہیں : جریر، فرز دق اور اخطل کیکن نقادوں میں اس بات پر اختلاف تھا کہ ان میں سے کون کس سے بڑا شاعر ہے، چنانچہ ہر ایک اپنے پسندیدہ شاعر کو بڑھا تا تھا اس لیے اعتدال پسند نقادوں نے رائے دی ہے کہ'' اگر بہترین غزل ، سین تشبیب، خوبصورت الفاظ، سبک اسلوب اور مختلف اصاف شخن میں طبع آ زمائی کرنے کے نقط یہ نظر سے تینوں کے کلام پر نظر ڈالی جائے توجریر کو سب پر فو قیت حاصل ہوگی' اور اگر بہترین فخر، بھاری بھر کم الفاظ ، دقیق اسلوب بیان ، پر شکوہ اور گھر اشعار اور گہرے معانی و مطالب کے اعتبار سے نظر ڈالی جائے تو فرز دق ان میں سب سے بڑا شاعر نظر آئے گا''۔اور''جس کو فصاحت و بلاغت او راجو و مدح میں کمال کے ساتھ، شراب و کباب اور یاران مے کدہ کا وصف زیادہ پسندیدہ ہوا سے اخطل کے کلام میں زیادہ قطف آ کر ''

علاوہ ازیں اگر نینوں شعرا کے اسالیب بیان کو سامنے رکھ کر مطالعہ کریں تو بقول شوقی ضیف ہمیں نظر آئے گا کہ اخطل کی ساری توجہ الفاظ کی سج دھیج اوران کی ترتیب و تنقیح پر مرکوز رہتی ہے اوراس طرح وہ زمانہ جاہلیت کے شاعرز ہیر بن ابی سلمی کے ملتب فکر کا آدمی دکھائی دیتا ہے۔ اس کے برخلاف فرز دق الفاظ کے بناؤ سنگھار پر زیادہ زورنہیں دیتا، بلکہ اکثر غیر روایتی انداز کے ساتھ گراوٹ اور ابتدال پر اتر آتا ہے جو نتیجہ ہے اس کی طبیعت کی شختی، اکثر بین اوررعونت وبد دما فی کا ۔مگر اس کے ساتھ شعر کی پر کھ، ایچھے برے کی پہچان میں اس کی بالغ نظری کا جوان نہیں، یہاں تک کہ بعض وقت وہ کسی پیندیدہ شعر کا ایہا چر یہ کھنچتا تھا کہ قُل کواصل سے بڑھا دیتا تھا۔ان یا توں کے علاوہ اس کی سب سے بڑی خصوصیت جس میں اس کا مقابلہ اس کے معاصرین میں سے کوئی نہیں کر سکتا وہ بیر کہ وہ پر شکوہ اور بھاری بھر کم اور موٹے الفاظ کے تانے بانے سے اپیا مہیب ہیولی تیار کرتا ہے کہ خود بخو دگردنیں اس کے آگے جھک جاتی ہیں۔ اب رہا جریر کا انداز بیان تو ملکے پھلکے سبک اور ر سلےالفاظ کے ذریعہ ساز وآ ہنگ کا ایسا مرقع تیار کرنے میں اس کا جواب نہیں جس کی موسیقیت اور فخسگی دیر تک کانوں میں رس گھولتی رہتی ہے،اوراثر اندازی کا بدعالم ہے کہ جرعہائے صبح کی طرح نس نس میں سرایت کرتی جاتی ہے جواعلی ذوق اور صاف ستھرے مذاق کی غماز پرا کرتا ے اور بید دین ہے قرآن کریم اور اس کے مجم نمااسلوب بیان اور اس سے تاثریذیر یری کا، کہ جر پر طبعا بڑا نیک ، بھلا مانس ،خوش خصال اور نرم خو ہونے کے ساتھ بڑا دیندارآ دمی بھی تھا۔ اس لیے اس کے یہاں یختی ، کرخنگی اورخشونت نہیں ملتی۔اشعار پڑھیں تو ایسا لگتا ہے کہ ایک سبک سیر صاف وشفاف بل کھاتی لہراتی ندی لہروں کے سازیرایک لاہوتی نغمہ گاتی رواں دواں ہے ،جس کی سیمیں صدائے بازگشت دل وجان کے لیے فردوس گوش اورنظر وفکر کے لیے جنت نگاہ ہے۔

يعد الأول

بكأس الاول

ويفوق جاهلنا فعال الجهل

فهدمت بيتكم بمثلى يذبل

دنسا مقاعده خبيث المدخل

نقائض کے چنداشعار بطور نمونہ:

احلامنا تزن الجبال رزانة ولقد بنيت أخس بيت يبتني بيتا يحمم قينكم بفناء ٥

12.7 شعر اموی کی خصوصیات عصر اموی کے اشعار کی سب سے اہم خصوصیت یہ یقمی کہ اس دور کے شعر قر آنی الفاظ سے معمور اور اسلامی معانی سے لبریز نظر آئے ہیں اور اس کا اثر تمام شعرا میں اور خاص طور پر خوارج اور شیعہ کے شعرا میں پایا جاتا تھا۔ عصر اموی کے شعر کی ایک اہم خصوصیت یہ بھی نظر آتی ہے کہ اس دور کے اشعار اور قصیدوں کے الفاظ نہایت آسان اور رقیق ہوا کرتے بیٹے ،سوائے رجز کے کیونکہ شعر اس صنف میں بہت سخت الفاظ استعال کرتے تھے۔

اغراض ومقاصد کے اعتبار سے اس دور کا اسلوب عصر جابلی اور عصر اسلامی سے مختلف نہیں تھا، وہی عبارت کا انداز اور وہی الفاظ کی رقت اور نامانوسیت ۔ اس عصر میں شاعر اپنے قصیدہ کی ابتدا نسیب ،محبوب کے دیار کا ذکر اور اس کے کوچ کرنے کے واقعات سے کرتا تھا۔ اس کے بعد فخر بید کلام قصیدہ کا اہم جز ہوتا تھاجس کے بعد شاعر قصیدے کے بنیادی موضوع جیسے مدح، ہجو، تعزیت وغیرہ کی جانب ملتفت ہوا کرتا تھا۔ جمیل بثینة کے اشعار بطور نمونہ

| حبيب اليه في ملامته رشدي      | لقد لامني فيها اخ ذو قرابة    |
|-------------------------------|-------------------------------|
| ببثنة فيها قد تعيد وقد تبدي   | وقال: افق!حتى متى هائم؟       |
| علي! وهل فيما قضى الله من رد؟ | فقلت له: فيها قضى الله ما ترى |
| فقد جئته ،ما کان مني على عمد  | فان یک رشدا حبها او غوایة     |
| وليس لمن يوف لله من عهد       | لقد لج ميثاق من الله بيننا    |
| ولا لي علم بالذي فعلت بعدي    | فلا وابيها الخير ما خنت عهدها |
| علي، وما زالت مودتها عندي     | وما زادوها الواشون الا كرامة  |
|                               | * ** ~                        |

- 12.8 اموی دور کے مشہور شعرا
- 12.8.1 عمربن ربيد (۳۳-۳۲ه/۲۱۲-۱۴۶۶)
  - 12.8.1.1 پيدائش وحالات زندگي

ابوالخطاب عمر بن عبداللہ بن ابی ربیعہ قریثی مخزومی کی پیدائش مدینہ میں اسی رات کو ہوئی جس رات حضرت عمر ؓ کا وصال ہوا۔ اسی لیے حضرت عمر ؓ کے نام پر اس کا نام اور ان کی کنیت پر اس کی کنیت رکھی گئی۔لوگ اس کی پیدائش کے حوالہ سے کہا کرتے تھے'' کتنا بڑا حق اٹھ گیا،اورکون ساباطل اس کی جگہ آگیا''۔

عمر بن ابی ربیدہ کا شار دوراموی کے نامور اور بلند پایہ شعرا میں ہوتا ہے، وہ اپنے باپ عبداللہ کی محبقوں، کرم نوازیوں ، ناز ونعمت ، مال ودولت اور دنیاوی نعمتوں کے آغوش میں پرورش پاکر جوان ہوا۔عمر کے والد عبداللہ جو اسلامی خلافت کے مختلف ادوار میں گورز کے منصب پر فائز ہونے کے ساتھ ساتھ آسودہ حال سردار تھے جس کی وجہ سے عمر بن ابی ربید کی زندگی میں مال وآ سائش ، آسودگی اور فارغ البالی کے آثار

نمایاںنظرآتے ہیں۔

12.8.1.2 شاعری کی ابتدا

عمر بن ابی ربیعہ کی طبیعت بچین ہی سے شعر وشاعری اورلہولعب کی جانب مائل تھی۔ نیز معاشی آ سودگی اور زندگی کے نشیب وفراز سے بِفَکری نے بھی اس کی شاعری کوجلا بخشی۔ بچین ہی سے شاعری کے آثاراس میں نمودار ہونے لگے تصاور وہ یکسوئی کے سے شعروشاعری میں مشغول ہو گیا جس کی وجہ سے جھوٹی عمر میں ہی شاعری کا ملکہ اس میں پختہ ہو گیا۔ شاعری کے مختلف موضوعات پر اس نے طبع آ زمائی شروع کی اور مسلسل شاعری کی مثق کرتا رہا اور مشکلات شاعری کو آسان کرنے میں کو شاں رہا، جتی ہید کہ شاعری اس کے سامند کی تابع اور مطبع ہوگئی اور جب جریر نے اس کا رائیہ قصیدہ سنا، جس کا مطلع ہے:

امن آل نعم انت غاد فمبکر غداۃ غد،ام رائح فمجر تواس نے کہا:'' یو تریثی تو تک بندی کرتے کرتے اب عدہ شاعری کرنے لگا ہے' ۔عمر کی میغزل واقعی معانی و مطالب ،اسلوب نگارش اور الفاظ کے سبح دہمج کے نقط نے نظر سے بڑی حسین ،مؤٹر اور دل آویز ہے۔اس نے نہ صرف عمر کو قادر الکلام ابا جی غزل گو شاعری کی حیثیت سے شہرت دوام بخش دی بلکہ عربی ادب میں محاکاتی اور حقیقی غزل کی ایسی نئی صنف کو جنم دیا جس کے لیے شعر استفل طبع آزمائی کرتے رہے تھے لیکن بقول جریر''محبوبہ کے کھنڈ رات میں ہوٹک کر رہ گئے' ۔

اس غزل کی کامیابی کے بعد عمر کی زبان اور قلم دونوں چل نطلے چنانچہ عمراب بے روک ٹوک محبت کے نغیر غزل کی زبان میں گا تااور صرف رمز واشارہ میں نہیں بلکہ اعلی اور شریف گھرانوں او رمکہ ومدینہ کے معزز اور باحیثیت لوگوں کی لڑکیوں کے نام لے کر علانیہ اظہار عشق صرف رمز واشارہ میں نہیں بلکہ اعلی اور شریف گھرانوں او رمکہ ومدینہ کے معزز اور باحیثیت لوگوں کی لڑکیوں کے نام لے کر علانیہ اظہار عشق کرتا۔ چنانچہ اس زمانہ کی کوئی دوشیزہ یا خوبصورت عورت ایسی نہیں تھی جسے اس نے تشبیب نہ کیا ہوتی ہی کہ اس نے اشراف قوم کے مستورات کو بھی نہیں چھوڑا جن میں عبدالملک بن مروان کی لڑکی فاطمہ، الولید بن عتبہ بن ابی سفیان کی بیوی لبابہ، عائشہ بنت طلحہ ہند بنت الحارث المری، ثریا بنت علی بن عبداللہ بن الحارث ، زینب بنت موتی الحجی ، زینب کی چچازاد یہن نعم ، رملہ بنت عبداللہ بن خلف خزاعیہ، فاطمہ بنت خمد بن اشعث کندی

12.8.1.3 عورتوں کا شاعر

عمر بن ابی ربیعہ کو عورتوں کا شاعر کہاجا تا ہے۔اس کے دیوان کا بیشتر حصہ غزل پر مشتل ہے۔صاحب اغانی نے ذکر کیا ہے کہ ایک مرتبہ سیلمان بن عبدالملک نے عمر بن ابی ربیعہ سے دریافت کیا:''ہماری مدح سے تمہیں کس چیز نے روکا ہے''؟اس نے جواب دیا:''میں آ دمیوں کی مدح نہیں کرتا ہوں میں صرف عورتوں کی مدح کرتا ہوں''۔

شاعری میں عمر ابن ابی ربیعہ نے غیر مانوس ونا آشنا طریقہ اختیار کیا ہے ۔وہ اپنی شاعری میں عشقیہ مضامین افسانوی انداز میں پیش کرتا تھاجس میں وہ عورتوں کے اوصاف ،با ہمی گفتگو اور آپسی لہوولعب کو خوشما الفاظ اور پر اثر انداز میں پیش کرتا تھا۔اس نے شاعری کوعورت ، عورتوں کی با ہمی ملاقات ،عورتوں کے محاس واوصاف ، آپس کی چھیڑ چھاڑ اور دل لگی کے جھوٹے اور سچے واقعات بیان کرنے میں محدود کر دیا اور وہ ان مضامین کونہایت خوش نما الفاظ عمدہ وصف، پختہ بندش او رانو کے پیرا بید میں ادا کرتا ہے۔ اس کے اشعار الفاظ کے اعتبار سے بہت و آسان ہوتے تصلیکن معانی کے اعتبار سے زیادہ مؤثر نہ ہونے کے باوجود دل پر اثر انداز ہوتے تصامی لیے نوجوان اور عوام الناس اس کی شاعری کے دل دادہ ہو گئے اور گانے والیوں اور ےنوشوں میں اس کو بڑی مقبولیت حاصل ہوگئی۔عوام الناس میں اس کی شاعری خوب گائی اور سائی جانے لگی حتی کہ غیرت مندوں اور زاہدوں نے اس کے خلاف شور مچاد یا۔ ابن جریح کا قول ہے کہ نوجوان لڑکیوں کے پردہ میں ابن ابن ر بیعہ کی شاعری سے زیادہ مصرت رساں کوئی چیز داخل نہیں ہوئی۔ اس کے خلاف شور محاد یا۔ ابن جریح کا قول ہے کہ نوجوان لڑکیوں کے پردہ میں ابن ابن بیعہ کی شاعری سے زیادہ مصرت رساں کوئی چیز داخل نہیں ہوئی۔ اس جے خاندان کے بزرگ اس کے اشعار سے نوجوان لڑکیوں کے پردہ میں ابن ابن غیر شادی شدہ لڑکیوں کو بچانے کی کوشش کرتے تصر چنا نچر دوایت ہے کہ خلیبہ یا می ایک باندی عمر کی بعض غز لیں بغل میں دباتے اپنی ماکن غیر شادی شدہ لڑکیوں کو بچانے کی کوشش کرتے تصر چنا نچر دوایت ہے کہ خلیبہ یا می ایک باندی عمر کی بعض غز لیں بغل میں دبات اپنی ماکن خصر شادی شدہ لڑکیوں کو بچانے کی کوشش کرتے تصر چا دوایت ہے کہ خلیبہ یا می ایک باندی عمر کی بعض غز لیں بغل میں دباتے اپنی مالکن واحلہ میز میں معدب کے پاس جار ہی تھی ، فاطمہ کے دادا عبداللہ صحن میں بیٹھے تھے جب انھوں نے باندی کے بغل میں کاغذات دیکھے تو اور لی ہے۔ ان کی ایز کی نے جواب دیا پی عمر کے اشعار ہیں۔ تو دہ خصہ میں بولے کہ تیرا ستیاناس ہوتو عورتوں کے پاس عمر کے اشعار لے کر جار ہی ہے۔ ان کو ایز کی نے دور اور ماخ کی پنہا ئیوں میں گھس جاتے ہیں، اور اگر اشعار جادو کا کا مرکستے ہیں تو سے میں دیا ہوں ہے دولی کی اندی کی اعداد ہو کے تو دوری طرح پائی جاتی ہم ان کو لے کر دوایت میں میں تھی ہو ہے کہ تیرا ستیا کا مرکستے ہیں تو سے میں اس کی مندی میں دی

اس قصہ سے بخو بی اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ عمر کا کلام عورتوں اور مردوں میں کتنا مقبول اور مؤثر تھا اور بیر کہ لڑکیاں اس کو حاصل کرنے کے لیے کتنا اہتمام کرتی تھیں اور بڑے بوڑ ھے ان کواس کے کلام سے بچپانے کی ہرامکانی کوشش کرتے تھے۔

عمر بن ابی ربیعہ شاعری کو ذریعہ بنا کراپنی شرارت میں اس حد تک سرکش ہو گیا تھا کہ وہ ایا م ج میں عمدہ لباس اورزیب وزینت اختیار کر کے ج کر نے والی عورتوں کے پیچھے لگ جاتا ، باعزت عورتوں اور شہزادیوں سے شاعری میں اظہار محبت کر نے لگتا ، اور طواف واحرام میں مصروف خوانتین کے اوصاف بیان کرتا یہاں تک کے اس کے خوف سے شریف خاندانوں کے عورتوں نے فریفہ ج ادا کرنے میں کی کردی تھی۔ اس کی شرارتوں سے تلک آ کر حضرت عمر بن عبد العزیز نے اسے یمن وحبشہ کے در میان واقع ایک جزیرہ' دھلک' ، میں جلا اوطن کردیا جہاں بنوامیہ مجرموں کو بیچی کر جلا وطنی کی سرزادیا کرتے تھے۔ پھر جب تک اس نے عشق بازی چھوڑ نے کی پختو تھم نہ کھا کی اور خلوص دل سے تو بہ نہ کی اسے وہاں سے داپس آنے کی اجازت نہیں ملی۔

عمر کے اشعار جوعمر کی محبت کا اہم مصدر ہیں ، تین حصوں میں تقسیم کیے جاتے ہیں: عمر کے کلام کی ایک قشم توان فنی اشعار کی ہے جنھیں عمر نے اپنے کسی دوست کی یا دوست عورتوں میں سے کسی ایک کی فرمائش پر ، یا اپنے معاصر شعرا یا ادبا میں سے کسی کے ذوق شعری کو پورا کرنے کے لیے کہے ہیں۔

دوسری قشم ان اشعار کی ہے جن میں جنسی اور حسی محبت کی چھاپ ہے جس میں عاشق جسمانی حسن کا دلدادہ دکھائی دیتا ہے،اور حسینوں سے صرف لطف اندوزی اور مطلب برآ ری اس کا مقصد ہوتا ہے۔

عمر کے کلام کی تیسری قشم وہ ہے جوعمر کی حقیقی اور تچی محبت کی آئینہ دار ہے چنانچہ ان اشعار کے مطالعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ محبت اس کے دل ود ماغ،اس کی زبان،اس کی حس اورفکر ونظر سب پر چھائی ہوئی ہے۔ بیر محبت ،محبوبا وُل کے اختلاف کے ساتھ مختلف رہتی ہے، چنانچہ اگر اس نے ایک سے زیادہ عورتوں سے اظہار محبت کیا ہے تو اس کے ہرگز میہ معنی نہیں کہ وہ محبت کو جانتا ہی نہ تھا بلکہ اس کے برخلاف ان لوگوں کی تعداد بہت زیادہ ہے جوایک ہی وقت میں ایک سے زیادہ لڑ کیوں کی محبت میں گرفتار ہوئے اور اس کی وجہ سے بڑی قلبی کش مکش میں مبتلا ہوئے۔ 12.8.1.4 شاعری کی خصوصیات

عمر بن ابی ربیعہ کی شاعری میں ضیح الفاظ ،آسان معانی بہترین اسلوب ،عمدہ پیرا مین ودیگر فنی خصوصیات کثرت سے پائی جاتی ہیں لیکن اس کے ساتھ ساتھ اس کی شاعری میں بلندافکار اور وسعت خیالی نہیں پائی جاتی ہے کیونکہ اس کی شاعری عشق ید کلام اور یا وہ گوئی پرزیادہ مشتمل ہوتی تھی۔ اس کے باوجود اس کی شاعری دل کے اندر پہنچ کر انتہائی رفت طاری کردیتی ہے کہ اس کی زبان بہت آسان ہے۔ اس کے خوش نما لفظ ،عمدہ وصف ، پختہ بندش اور مضامین کی زود فہنی میں اسے کمال حاصل تھا۔ جمال کی تعریف اور کی دوست میں اس کی شاعری لوگوں کی طبیعتوں سے مہم آ ہتک اور ان کی خواہ شات کے مطابق ہے۔ وہ اپنے نسب ، شاب اور اپنی دولت و آسودگی کے باعث الی باتوں سے بیان کرنے میں کا میاب ہو گیا جنفیں کوئی دوسر ابیان کرنے کی جرأت نہ رکھتا تھا۔ نیز عمر بن ابی ربیعہ میں فریفتگی ، دل کو موہ لین مانسانی نفسیات کو گرویدہ کرنے اور حاد کی تعمین کی خوبی موجودتھی ، یہ باتیں کسی اور شاعر کی اس کی تربیان ہے۔ یہ موہ کہتی اس کی مانسانی نفسیات کو گرویدہ کرنے اور حاد جن کی تعمین کی خوبی موجودتھی ، یہ باتیں کسی اور شاعر کی ان کی رہاں جہت ہیں فریفتگی ، دل کو موہ کی میں اسے کہ ان کر اس معان میں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ای مانسانی نفسیات کو گرویدہ کرنے اور حاد جن ساتھا کی خوبی موجودتھی ، یہ باتیں کسی اور شاعر کی اشکال ، دل کو موہ لین قدر اللہ تعالی کی نافر مانی ابن ابی ربیعہ کی کے اشعار سے ہوئی ہے کسی اور کے اشعار سے نہیں ہوئی ہے۔

علاوہ ازیں اس کے اشعار میں پایا جانے والا قصہ اور افسانوی اسلوب بھی اسے منفرد بناتا ہے جس میں وہ عورتوں کی تفتگو،اشارات، حرکات اور اوصاف کا ذکر کرتا ہے۔ اس وصف میں وہ امرؤالقیس جیسے بلند پایہ شاعر سے بھی فوقیت لے گیاہے جس سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ عمر بن ابی ربیعہ کی شاعری میں شعری روایات اور اصول سے زیادہ عورتوں کے ذکر کا اہتمام پایا جاتا ہے۔

عمر بن ابی ربیعہ کو تمام غزل گوشعرا میں بیامتیاز حاصل تھا کہ اس نے عشق و محبت، اس کے احوال و کیفیات اور دل ود ماغ پر اس کے ان ازت کا صحیح اور بے لاگ نقشہ کھینچا ہے۔عورتوں کے حسن و شباب، ان کے انداز واطوار، ان کی دلداری و دلنوازی اور رقیبی و رعنائی کا بہت حسین اور کیف آور تصویر کشی کی ہے۔ ان کی آپس کی چھیڑ چھاڑ، خود بینی و خود ستائی او رعشوہ و ناز وادا کے بہت رتگین اور جذبات انگیز قصے بیان کیے بیں۔ ہجر و فراق کی تپش اور سوز دروں کی حکایت خونچکاں بڑے دلدوز انداز میں بیان کی ہے۔ دوسری طرف و صال کی جال فزا، روح پر وراور رتگین اوقات کا بہت و الہانہ انداز سے ذکر کیا ہے۔ معاملہ بندی اور نسوانی مکالمہ نگاری میں اس نے وہ کمال فن دکھایا ہے جس کی مثال عرب

عمر بن ابی ربیعہ کی شاعری میں گہر ےافکار اور بلند خیالات کی کمی پائی جاتی ہے اور اس میں کوئی جدت نظر نہیں آتی ہے۔جذبات کو اس نے شاعری میں جگہ تو دی ہے لیکن وہ بھی سطحی نظر آتے ہیں ان میں بھی کوئی گہرائی نظر نہیں آتی ہے۔ایک اور اہم چیز جوفنی اعتبار سے اس کی شعری منزلت کو متاثر کرتی ہے وہ ہے' محکر ار' ۔ایک ہی فکر اور ایک انداز کا بار بار ذکر کرنا شاید اس وجہ سے بھی زیادہ رہا کہ عمر بن ابی ربیعہ کے شعر کا محور عام طور پر صرف عورت ہی ہوا کرتی تھی۔ علاوہ ازیں اس کی اشعار میں کثر ت سہولت کی بنا پر فتو رتبھی طاری ہوجا تا تھا اور ابسا اوقات اس سے اشعار میں قواعد کی غلطیاں بھی سرز دہوجاتی تھیں ۔

اس کی شاعری میں رفت ، سہولت ، لہودلعب اور موسیقی کا عضر زیادہ پایا جاتا ہے جسے وہ حالات اور شخصیتوں کے پیش نظر مختلف اور متنوع

شعری بحروں میں پیش کرتا تھا مثلا بحر خفیف، بحر منسرح، بحرول ، بحرطویل وغیرہ جس کی وجہ سے گانے والوں اور نوجوانوں میں اس کا کلام زیادہ مقبول رہا ہے جن میں بطور خاص ابن سریح اور غریض شامل ہیں۔اگر اس کی شاعر کی کو محبت کی زبان سے تعبیر کیا جائے تو زیادہ صحیح ہوگا۔ عمر بن ابی ربیعہ کا شعری دیوان ہے جو ہزاروں اشعار پر مشتمل ہے جو تمام کے تمام غزل ہی میں ہے سوائے چند اشعار کے جن کا موضوع فخر اور وصف ہے۔اور بید دیوان لیپ سیک میں سام ۱۹ میں شائع ہوا۔اس کے بعد مصر میں سام ۱۹ وادر بیروت میں ۲ سوائے چند

- 12.8.2 اخطل (۹۰-۹۱ ۵/۸۰۷-۰۰ ۲۲۰)
  - 12.8.2.1 پيدائش اور حالات زندگي

ابوما لک غیاف بن غوث تغلبی اپنی قوم بنی تغلب میں بمقام'' حیرة''میں حضرت عمر ؓ کی خلافت میں عیسائی مذہب پر پیدا ہوا۔اس کا لقب اخطل اور ذوالصلیب تھا۔مؤخر الذکر لقب نصرانی مذہب اور صلیب کو لٹکانے کی وجہ سے پڑا تھا۔ بچپن ہی میں وہ مال کے سابیہ عاطفت سے محروم ہوگیااور سو تیلی ماں کی سوءتر بیت نے اسے اخلاقی برائیوں میں مبتلا کردیا اسی لیے وہ بڑا ہوکر منہ پھٹ، زبان دراز، بدنیت اور شرابی بن گیا۔ 12.8.2.2 شاعری کی ابتدا

اخطل کو بچین ہی سے شعروشاعری سے بڑی رغبت تھی اور ابتدائی زمانہ ہی سے اس میں شاعری کے آثار نمودار ہونے لگے بتھے، چنانچہ اس نے قبیلہ تغلب کے شاعر کعب بن جعیل سے ہجو بیر شاعری میں مقابلہ کیا اور اسے شکست فاش سے دوچار کرکے گمنامیوں کی وادیوں میں د کھلیل دیاجس کے باعث اس کاچر چالوگوں میں ہونے لگا۔ ایک مرتبہ عبدالرحمن بن حسان بن ثابت انصاری نے حضرت معاویہ کی صاحبزادی رملہ کی اپنے اشعار میں تشبیب کی جس سے ناراض ہوکریزید بن معاویہ نے انصار کی ہجو گوئی کے لیے کعب بن جعیل کو بلایا تو کعب انصار کے انتقام سے ڈر گیا اور اس نے پزید کواخطل کانام بتایا اور کہا کہ اخطل کو اس باب میں زیادہ ملکہ حاصل ہے۔ اخطل نے انصار کے خلاف جو گوئی کی اوریہی سلسلہ اس کی بلندا قبالی اور شہرت کا ذریعہ بن گیا۔انصار کےخلاف کی جانے والے کچھ اشعار پیش کیے جارہے ہیں: کالجحش بین حمارة و حمار وإذا نسبت ابن الفريعة خلته وخذوا مساحيكم ،بني النجار خلوا المكارم, لستم من أهلها واللؤم تحت عمائم الأنصار ذهبت قريش بالمكارم كلها ترجمہ: یعنی اگرتم الفریعۃ (حضرت حسان کی ماں) کے بیٹے کا حسب نسب معلوم کرنے کی کوشش کروتو تمہیں وہ ایک گدھے اورایک گرھی کے پیچ میں ایک گدھے کا بچہ دکھائی دے گا۔اے بنونجار بڑائی اور بھلائی کے کا موں کوچھوڑ دو، بیہ سب تمہارے بس کی باتیں نہیں ہیں اور اینے پاٹوں کوسنجالو۔ بڑائی اور جھلائی کے تمام کاموں کو قریش لے گئے اور کمینگی انصاریوں کے عماموں کے پنچے رہ گئی۔ کہتے ہیں جب اس ہجو بیقصیدہ کی شہرت ہوئی تونعمان بن بشیرانصاری ، جوحضرت معاویہ ؓ کے ساتھ جنگوں میں شریک ہو چکے تھےاور حضرت معاویہ نے گورنری اور دوسرے بڑے عہدوں سے بھی نوازا تھا،حضرت معاویبؓ کے پاس آئے اور اپنا عمامہا تارکر کہا کہ معاویہ دیکھواس یر کہیں کمینگی دکھائی دے رہی ہے؟ حضرت معاویٹہ اس عجیب سوال سے کچھ گھبراسے گئے،اور بولے کہ'' آخر قصہ کیا ہے، کچھ تو کہو؟'' اس پر

نعمان نے کہا کہ اخطل نے ہماری ہجو میں اتنی بیہودہ بات کہی ہے کہ ہماری عزت ہمیشہ کے لیے جاتی رہی،اور پھر ان کو وہ اشعار سنائے۔ حضرت معاویڈ نے کہا کہ ہاں بیتو بہت بری بات ہے، بولو کیا چاہتے ہو؟ نعمان نے کہا''اس کی زبان''، حضرت معاویڈ بولے'' دے دی' اور اخطل کی زبان کٹوانے کا دعدہ کیا۔ جب بی خبر اخطل کو پنجی تو اس کے ہوش جاتے رہے وہ بھا گا ہوا یزید کے پاس آیا، یزید، معاویہ کے پاس آیا اور ان سے کہا کہ میں اپنی طرف سے اور آپ کی طرف سے بھی اس کی جاں بخش اور حفاظت کاذ مہ لے چکا ہوں،اب اس کی لائ کی دیاں سے کہا کہ میں اپنی طرف سے اور آپ کی طرف سے بھی اس کی جاں بخش اور حفاظت کاذ مہ لے چکا ہوں،اب اس کی لائ آپ رکھ کی ولی عہدی سے کر حکومت تک اس کی محفل راگ اور پھر گئے اور پھر نہ کہ رسکے۔ اور اس واقعہ کے بعد اخطل ، یزید کا ہم و دو مساز بن گیا اور اس کی ولی عہدی سے کر حکومت تک اس کی محفل راگ ورنگ کا ساتھی اور ند کی م رہا اور ان کی شان میں قصید کہتا رہا۔ اس طرح بنوا میہ کے پاس اخطل کا مقام و مرتبہ بلند ہوتا گیا اور بنوا میہ اسے اپنی بخششوں سے نواز تے اور احسانات سے مالا مال کرتے تھے۔ عبد الملک بن مروان کے زمانہ میں بھی اس کی قدر و منزلت میں بہت اضافہ ہوا۔ عبر الملک نے اسے ''بنوا میہ کا شان میں قصید کہتا رہا۔ اس طرح بنوا میہ کے پاس اخطل کا مقام و مرتبہ بلند ہوتا گیا اور بنوا میہ اسے اپنی بخششوں سے نواز تے اور احسانات سے مالا مال کرتے تھے۔ عبد الملک بن مروان کے زمانہ میں بھی اس کی قدر و مزلت میں بہت اضافہ ہوا۔ عبد الملک نے اسے ''بنوا میہ کا شاعر'' اور '' امیر المومنین کا شاعر'' جیسے ذی قدر القابات سے نواز ار اس کی بے تطلقی اس حد تک بڑھ گی تھی کہ وہ اپنی ریشمی عبا پہنے، گلے میں طلائی صلیب ڈ الے، ڈاڑھی سے شراب ڈپکاتے ہوئے بلا اجازت ۔ عبد الملک بن مروان کے دربار میں داخل ہوجا تا تھا۔

12.8.2.3 اخطل کی شاعری

اخطل اپنی شاعری میں کافی مراجعت اور تبدیلی کیا کرتا تھا، نیز اپنے اشعارکونا قدین کے پاس پیش کر کے اس میں سے نامناسب اور ردی اشعار کو خارج کردینا تھااتی لیے اس کے اشعار حشو اور عیوب سے خالی ہوتے تھے فضیح الفاظ، قومی اسلوب اور عمدہ پیرا ہن اس کے اشعار کی خصوصیت ہے، اس طرح وہ اپنی شاعری میں عمدہ مدح کرنے، شراب اور شکار کا وصف بیان کرنے، ہجو میں کم فخش آمیز کی کرنے میں بھی ممتاز ہے، نیز اسے اپنے طویل قصائد میں بے ضرورت الفاظ کی بھرتی اور دیگر خامیوں کے نہ ہونے کے ساتھ ساتھ اپنی طبیعت میں ف بین کا مادہ زیادہ ہونے کی وجہ سے بھی بہترین شاعروں میں شاطر کی بھرتی اور دیگر خامیوں کے نہ ہونے کے ساتھ ساتھ اپنی طبیعت میں فور وفکر اور چھان بین کا مادہ زیادہ ہونے کی وجہ سے بھی بہترین شاعروں میں شار کیا جا تا ہے۔ اخطل شعری میدان میں زہیر بن ابی سلمی، اعشی اور نابغہ ذیبانی سے ذیادہ متاثر نظر آتا ہے اور ان کے علادہ کسی کو اپنے سے بلند و برتر نہ سمجھتا تھا۔ اس کے اشعار میں نے میں زمین ان

12.8.2.4 اخطل كي امتيازي خصوصيات

اخطل نے اس زمانے میں مروج اصناف سخن میں سے تقریبا ہر ایک پر طبع آمائی کی ہے جیسے مدح، ہجو، فخر اور وصف۔ان میں سے مدح، ہجوا ور شراب و کباب کے وصف میں اس نے فنی مہارت کا ثبوت دیا ہے۔ مرشیہ میں بھی اس کے دوچار شعر ملتے ہیں کہ اس کا طبعی رجحان اس طرف نہ تھا۔ یزید کے انتقال پر بھی اخطل مرشیہ کے چار شعر سے زیادہ کچھ نہ کہہ سکا جس نے اس کو گمنا می کے گڈ ھے سے نکال کرتر تی کے بام عروج پر پہنچا دیا تھا۔

اخطل جاہلی شعرا کی ریت کے مطابق اور خاص طور سے زہیر بن ابی سلمی کی طرح اپنے قصیروں کونوک پلک سے درست کرنے کا عادی تھا۔ چنانچہ زہیر کی طرح نوے(۹۰) یا سو(۱۰۰) شعر کے ایک مدحیہ قصیدہ میں کتر بیونت اور اصلاح وترمیم کرتے کرتے کبھی صرف تیں شعر رہے دیتااور باقی سب کاٹ دیتا تھا۔قصیدہ پر نظر ثانی کرنے میں وہ زہیر ہی کی طرح کبھی کبھی ایک قصیدہ میں پورا ایک سال لگادیتا، چنانچہ جو قصیدے اس طرح نگھر کر سامنے آتے تھے وہ زبان و بیان اور اسلوب کے اعتبار سے نمونے ہوتے تھے۔ اسی لیے ایک صاحب نظر ناقد نے کہا تھا کہ'' اگراخطل کو جابلی دور کا ایک دن بھی مل جاتا تو میں اس کو تمام جابلی شعرا پر فوقیت دے دیتا''۔ اس کی وجہ صرف جابلی شعرا کی پیروی ہی نہیں بلکہ بقول ڈاکٹر طرحسین'' قرآن کا فیض اور اس کا اثر بھی ہے'' کیوں کہ وہ اس کے مدومین کی زبان ہونے کے علاوہ عربی زبان کا اعلی نمونہ کبھی تھا۔

اپنے دونوں ہم عصروں اور حریفوں فرز دق اور جریر کے مقابلہ میں اس کا کلام بہت کم ہے،اس کے صرف سات لمبے قصیدے ملتے ہیں،اس کے برخلاف اس کے حریفوں کا کلام کہیں زیادہ ہے،اسی لیے بعض نقاد اس کا مقابلہ اس کے دونوں حریفوں سے کلام کے مقدار میں نہیں کرتے ہیں کہ اس اعتبار سے اخطل کا درجہ بہت کم ہوجائے گا۔

ہشام بن عبدالملک کواموی خلفا میں شعروشاعری کا بڑا پا کیزہ ذوق اوراس میں بڑی گہری نا قدانہ نظرتھی۔ایک دفعہاس نے عہداموی کے تینوں معاصر شعرا کے بارے میں خالد بن صفوان کی رائے پوچھی ،تو اس نے اخطل کے بارے میں بڑی نپی تلی بات کہی:''أماأحسنھم نعتا، وأمد حھم بیتا، وأقلھم فو تا، الذي إذا ھجا و ضع، وإذا مدح د فع فالأخطل '' یعنی ان سب میں وہ شاعر جو وصف میں اور مدح میں سب سے بہتر اور غلطی کرنے میں سب سے کمتر، جوا گر جو کرتا تو گرا کے رکھ دیتا تھا اور مدح کرتا تو آسان پر پہنچا دیتا تھا،تو وہ اخطل ہے۔

فنی خصوصیات کے اعتبار سے دیکھا جائے تو اس کے اشعار میں خوش نما الفاظ ، آسان معانی اور پختہ اسلوب کے ساتھ اخطل ایک حسی خیال کا شاعر تھا جس میں وہ جذبات اور عاطفہ کے بجائے عقل پرزیادہ اعتماد کرتا تھا اسی لیے اشعار میں طبیعت پر اعتماد کرنے کے بجائے ہر شعر پر بذات خود خور فکر کر کے اس میں عمدہ تعبیر اور تصویر پیش کرتا تھا۔ نیز اضافی اور لا یعنی چیز وں سے بھی اپنے اشعار کو پاک وصاف کرتا تھا جس کی بنا عمدہ اسلوب اور عبارت اس کی عمدہ تعبیر اور تصویر پیش کرتا تھا۔ نیز اضافی اور لا یعنی چیز وں سے بھی اپنے اشعار کو پاک وصاف کرتا تھا جس کی بنا عمدہ اسلوب اور عبارت اس کے کلام کا خاصہ بن گئے تھے جس میں عقل کی حکمرانی اور ذاتیت کا اثر نظر آتا ہے۔ علاوہ از یں تاریخی اعتبار سے بھی اخطل کے اشعار بہت زیادہ اہمیت کے حامل ہیں کیونکہ اخطل نے اشعار میں جاہلیت کے آثار کے ساتھ ساتھ جزیر اور ذرق کے قو موں کے احوال کو بھی بہترین انداز میں بیان کیا ہے ۔ نیز اخطل کی شاعری میں عصراموی کے حالات ، سیاسی جماعتوں اور عصبیت کا بھی احل

- 12.8.3 فرزدق (۱۱۰-۱۹ ه/ ۲۷-۰۰ ۲۶)
  - 12.8.3.1 پيدائش اور حالات زندگي

ابوفراس ہمام بن غالب بن صعصعہ تمیمی دارمی حضرت عمر طلح کی خلافت میں مقام کا ظمہ میں پیدا ہوا اور وہیں ابتدائی زندگی گذاری۔ چونکہ اس کا چہرہ زیادہ خوبصورت نہیں تھا اسی لیے اس کا لقب''فرز دق' پڑ گیا۔فرز دق آغوش ادب میں پلا اور ضیح ماحول میں پروان چڑ ھا، اس کا باپ اسے اشعار پڑ ھانے اور شاعری سکھانے لگاحتی کہ پندرہ سال کی عمر میں جب اس کی طبیعت شعرو شاعری کے لیے موزوں اور زباں رواں ہوگئ تو وہ اسے حضرت علی کی خدمت میں لے گئے، حضرت علی نے اس کے باپ سے کہا:''اسے قرآن پڑ ھاؤ کہ وہ اس کے لیے بہتر ہے''۔ بیہ بات فرزدق کے ذہن میں بڑھاپے تک جمی رہی اوراس نے حفظ قرآن کا پختہ ارادہ کرلیا۔اس نے گھرآ کراپے آپ کوزنجیر سے باندھ دیا اور قسم کھائی کہ جب تک قرآن حفظ نہ کرلوں گا اپنے آپ کونہیں کھولوں گا، چنانچہ اس نے قرآن حفظ کر کے چھوڑا۔ 12.8.3.2 شاعری کی ابتدا

فرزدق میں شاعری کے آثار بچین ہی سے نمودار ہو گئے تھے چنانچہ کہتے ہیں کہ اس کا سب سے پہلا شعر وہ ہے جو اس نے ایک بھیڑیے کے بارے میں کہا تھا جو اس کے قبیلہ کے ایک مینڈ ھے کو لے بھا گا تھا۔کہتا ہے:

تلوم علی ان صبح الذئب ضانھا فالوی بکبش وہوفی الرعی رائع <sup>یع</sup>نی وہ اس بات پر ملامت کرتی ہے کہ بھیڑیا اس کے ریوڑ میں ضبح سویر کے گھس پڑا اورا یک مینڈ ھے کولے بھا گا حالانکہ وہ چراہ گاہ میں چررہاتھا۔

12.8.3.3 فرزدق كاشعرى اسلوب

فرزدق جو بہت بہادر اور سخی تھا اسے اپنے آبا واجداد پر بڑا فخر اور اپنے خاندان پر بڑاناز تھا۔ اسے اپنے آبا واجداد کے بلند کارنا م سنانے کا بڑا شوق تھاحتی کے وہ خلفا کے سامنے بھی ان کو بیان کرنے سے باز ندر ہتا، یہی وجہ ہے کہ اس کی شاعری میں فخر بیع ضرغالب ہے فرزدق کا فخر بیکلام پر شوکت الفاظ، شاندار اسالیب، غریب کلمات، نیز عربوں کے مشہور واقعات وانساب کے ذکر اور خانہ بدوشوں کے طرز ادا کا بہترین نمونہ نظر آتا ہے ۔ یہی وہ عناصر ہیں جن کی وجہ سے فرز دق کی شاعری کو راویوں نے پند کیا او رخویوں نے اس ترجیح دی ہے اور کہا'' اگر فرزدق کی شاعری نہ ہوتی تو عربی زبان کا تہائی حصہ تلف ہوجاتا، نیز نا قدوں نے اسے دور اموی کا سب سے بڑا شاعر قرار دیا ہے ۔ چونکہ فرز دق کی شاعری نہ ہوتی تو عربی زبان کا تہائی حصہ تلف ہوجاتا، نیز نا قدوں نے اسے دور اموی کا سب سے بڑا شاعر قرار دیا ہے رہا '' اگر فرز دق کی شاعری نہ ہوتی تو عربی زبان کا تہائی حصہ تلف ہوجاتا، نیز نا قدوں نے اسے دور اموں کا سب سے بڑا شاعر قرار دیا ہے رہوں نے ذکر اور خان کا میں بڑی گنجلک اور معانی و مطالب دقیق اور گہر ہے ہوتے سے اس کا کلام عوام کو کم اور علا واد با او رہا ہرین خود ولغت کو زیادہ پند آتا تھا۔ راویوں نے بیان کیا ہے کہ فرز دق نے اپنے کا میں تقریبا ، سم پڑا مشکل اور تو تھا ہوں کے دول نے اسے دور اموں کا سب سے بڑا شاعر قرار دیا ہے رہ ہرین خود ولغت کو زیادہ پند آتا تھا۔ راویوں نے بیان کیا ہے کہ فرز دو نے اپنے کلام میں تقریبا ، ۳ ہزار مشکل اور شاد والا اسے اس سے بڑا شاعر الیا ہو بیں فرز دق کو تھی این اس مشکل بیندی کا احساس تھا، چنا نچہ وہ تمنا کیا کر تا تھا کہ:

ان تکون له رقة جریر لعهره ولجریر صلابته لطهره یعنی کاش که میری بیهوده گوئی کوجریر کے اسلوب کا سبک بن ،اورجریر کی پاک گوئی کومیری صلابت میسر آجاتی تو دونوں کا کلام ہراعتبار سے شاہ کار ہوجاتا کہ ایک کی کمی دوسری پوری کردیتا۔ فرز دق چٹان سے اپنا کلام تراشا تھااور جریر سمندر سے چلو بھر کر شعر کہتا تھا۔ فرز دق کے اس اسلوب کی وجہ سے زبان وادب کی پرانی قدروں اور امتیازی خصوصیات کو تحفوظ رکھنے میں جو مدد ملی اس کے بارے میں بیمقولہ عام طور سے علمی واد بی صلقوں میں مشہورتھا کہ 'کو لا شعو الفرز دق لذهب ثلث اللغة ''، یعنی اگر فرز دق کا کلام نہ ہوتا تو تہائی زبان ختم ہوچکی ہوتی۔

تاریخی اعتبار سے بھی فرز دق کی شاعری نہایت اہمیت کی حامل ہے اور اس کے شعرکو تاریخی مصدر شار کیا جاتا ہے کیونکہ اس نے عرب کے زمانہ اور قبائل کے محاسن اور مساوی پرتفصیلی روشنی ڈالی ہے۔اسی لیے بعض مؤرخین کہتے ہیں''اگر فرز دق کی شاعری نہ ہوتی تو عرب کی آ دھی تاریخ ضائع ہوجاتی''۔ فرزدق نے عربی شاعری کے متعدد موضوعات پرطبع آزمائی کی ہے۔فرزدق کی شاعری میں بجوگوئی، مدح سرائی اور فخر کا زیادہ غلبہ رہا ہے لیکن فخر سے اشعا رمیں وہ تمام شعرا پر سبقت لے گیاہے۔ نیز تشبیب ،غزل اور سیاست میں بھی فرزدق نے طبع آزمائی کی ہے۔علاوہ ازیں فرزدق بجوگوئی میں بڑا سخت ، وصف کرنے میں جدت طراز، مدح میں درمیانہ اور مرثیہ گوئی میں اچھانہیں تھا۔ فرزدق نے اشعار کے ذریعہ حجاج ،عبدالملک، ان کے بیٹے ولیہ، سلیمان اور ہشام کے علاوہ دوسرے آل مروان اور دیگر حکمرانوں کی مدح سرائی کی ہے۔ 12.8.3.4 شاعری کے ادوار

فرزدق کے کلام کے دو دور ہیں۔ایک کلام تو اس کی جوانی کا ہے اور دوسرا اس کے بڑھاپے کے زمانے کا۔ جوانی کا کلام جو دراصل اس کے کلام کی صحیح تصویرا ورمثالی نمونہ ہے، بڑا پر شکوہ ،مبالغہ آمیز ، ثقیل اور بھاری بھر کم اور بعض اوقات شاذ الفاظ سے بھی بھرا ہوا ہے اور اسلوب بیان خاصا مشکل اور بعض مواقع پر تخبلک ہے۔فخر میں اور خاص طور سے اپنے آبا اجداد پر فخر کرنے میں زمیں وآسان کے قلاب ملادیتا ہے اور کبھی کبھار تو خلفا اور بادشا ہوں کے سامنے بھی اپنے آبا واجداد کی ایسی تعریف کرتا کہ ان کو بہت برالگ جاتا تھا اور دو اس کے قلاب ملادیتا ہے اور کبھی کبھار تو خلفا اور بادشا ہوں کے سامنے بھی اپنے آبا واجداد کی ایسی تعریف کرتا کہ ان کو بہت برالگ جاتا تھا اور دوہ بجائے انعام واکرام دینے کہ ڈانٹ ڈپٹ اور دربار نگا تکی کا انعام دیتے تھے۔

ایک دفعہ سلیمان بن عبدالملک نے فرز دق سے شعر سنانے کی فرمائش کی ،فرز دق نے ایک فخر مید قصیدہ پڑ ھا جس میں حسب عادت اپنے بات غالب کی تعریف کی اور کہا:

سرواير كبون الريح وهي تلفهم إلى شعب الأكوار ذات الحقائب إذااستوضحوانارا يقولون ليتها وقد خصرت ايديهم ، نار غالب ترجمہ: سخت سرديوں كے زمانے ميں جب لوگوں كى انگلياں گلئے لگق بيں اور آگ كى تلاش ميں ادهر ادهر مارے مارے پھرتے بيں توجھ ان كے مند سے يہى نكلتا ہے كاش بي آگ غالب (فرز دق كے والد) كى آگ ہوتى - مطلب بي ہے كہ جب مصيبتوں اور پريثانيوں اور قرط سالى وخشك سالى سے دنيا نتگ آجاتى ہے تو ہمارے خاندان كو ہى يا دكر تى ہے كوں كہ ہم لوگ بڑے تى داتا اور فياض بيں - بي تر كرسليمان كوغصه بہت آياليكن بولا كچھ بيں - دربار ميں ايك دوسر امشہور شاعر نصيب جمي تھا، سليمان نے اس سے شعر پڑ ھنے كى فرمائش كى - چنا نچە اس نے سليمان كى شان ميں ايك بہت شاندار قصيرہ پڑ ھا، چس ميں کہتا ہے:

> قفواخبروني عن سليمان إنني لمعروف من آل ودان طالب فعاجوافاثنوا بالذي أنت اهله ولو سكتواأثنت عليك الحقائب

ترجمہ: میں نے تمہارے پاس واپس جانے والے قافلوں سے روک کرتمہارے بارے میں پوچھا تو انھوں نے تمہاری حددرجہ تعریف کی۔اگر وہ چپ رہتے تو ان کے اونٹوں کے بیچھےلدے بھرے ہوئے بورے بول پڑتے۔مطلب میہ کہتم نے ان کوا تنا انعام واکرام دیا کہ ان کے اونٹ ان انعامات اور بخششوں سے بوچھل ہور ہے تھے۔

قصیدہ سننے کے بعد سلیمان نے غلام سے کہا کہ نصیب کوانعام میں پانچ سودیناردے دو،اور فرز دق کواس کے باپ کی آگ میں جھونک دو،فرز دق بیرن کر بیشعر پڑھتا ہوا بھاگ کھڑا ہوا:

معانی میں جدت اور ندرت فرزدق کی شاعری کی اہم خصوصیت ہے کیونکہ وہ ایک ہی معنی کو باربار ذکرنہیں کرتا تھا۔اس کے برخلاف جریر کے معانی میں تکرار پایا جاتا ہے۔ نیز خیال کی زرخیز ی اورعمدگی کا عضر بھی فرزدق کے اشعار میں بہت زیادہ پایا جاتا تھا۔علاوہ ازیں اس کے اشعار میں الفاظ کی کثرت اور فخامت بھی حد درجہ پائی جاتی ہے۔مزید برآں پر شوکت اسلوب، مضبوط تراکیب، فصاحت الفاظ ، پختہ معانی اس کے کلام کی نمایاں ترین خصوصیات میں شامل ہیں۔

شاعری کانمونہ : ان اشعار میں اس نے بھیڑیے کے ساتھ پیش آنے والے واقعہ کا ذکر کیا ہے جس میں مذکورہ بالاشاعرانہ صفات پائی جاتی ہیں :

| دعوت لنارى موهنا فاتاني   | واطلس عسال وما کا ن صاحبا    |
|---------------------------|------------------------------|
| واياک فی زادی لمشترکان    | فلما دنا قلت: ادن دونک اننی  |
| على ضوء نار مرة ودخان     | فبت اسوى الزادبيني وبينه     |
| وقائم سيفي من يدى بمكان   | فقلت له لما تكثر ضاحكا       |
| نکن مثل من یا ذئب یصطحبان | تعش فان واثقتني لا تخونني    |
| اخيين كاناارضعا بلبان     | وانت امرؤيا ذئب والغدر كنتما |

عبدالملک کے بیٹے ہشام کے بارے میں بھی روایت ہے کہ وہ بھی بہت باذوق اور نا قدانہ نظر کا مالک تھا۔ کہتے ہیں کہ اس نے ایک دن خالد بن صفوان سے اپنے زمانے کے مشہور شعرا جیسے جریر ، فرزدق اور اخطل کے بارے میں اس کی رائے پوچھی تو اس نے بڑے بلیخ اندا ز میں سب کے اسلوب بیان اور امتیازی خصوصیات بیان کرکے ہر ایک کا صحیح مقام ومر تبہ متعین کیا ہے جو پڑھنے کے لائق ہے۔خالد بن صفوان نے فخر میں فرز دق کو، وصف اور منظر نگاری میں اخطل کو، اور رموز شعر کی شاوری اور معانی و مطالب کے سبک بن میں جریر کوفو قیت دی ہے۔ 12.8.3.6 نقائض

جریر اور فرزدق کے درمیان ہونے والی شعری معرکہ آرائی کی مدت پچاس سال سے بھی زیادہ ہے۔ اس شاعرانہ معرکہ آرائی میں فرزدق نے اپنے قوم وقبیلہ کی عظمت اور بلندا قبالی کا شاندار تذکرہ کیا ہے۔ نیز جریر کی ہجو گوئی کرنے میں بھی کوئی دقیقہ فروگذاشت نہیں کیا ہے۔ نقائض فرزدق کا نمونہ:

| وأطول   | عز   | دعائمه | بيتا | إن الذى سمك السماء بنى لنا   |
|---------|------|--------|------|------------------------------|
| لا ينقل | فإنه | السماء | حكم  | بيتا بناه لنا المليك وما بني |

توڑ نہ دیا اوران پراضافہ نہ کردیا۔عبدالملک نے لطف لیتے ہوئے کہا: اچھاسناؤ،آج تم میں سے کسی ایک کی بیوی پر طلاق پڑ کر رہے گی۔ چنانچہ جریر نے میشعر پڑھے:

أناالبدر يغشي نور عينيك فالتمس بكفيك يا بن القين هل أنت نائله أنا الدهر يفني الموت ،والدهر خالد فجئني بمثل الدهر شيئا يطاوله ترجمہ: میں چودھویں کا چاند ہوں جس کی روشی تمہاری آنگھوں کی بینائی پر چھائی ہوئی ہے،اےلو ہارزادے ذرا اپنی تتھیلیوں سے ل

کر دیکھوکیاتم اس روشنی کوچھولوگ؟ میں زمانہ ہوں جوموت کوبھی فنا کر کے رکھ دیتا ہے اور زمانہ ہمیشہ رہے گا ،تو میرے پاس کوئی ایسی چیز لا جو زمانہ کا مقابلہ کر سکے۔

> یہ سن کرعبدالملک بولا:'' ابوفراس (فرزدق کی کنیت )خدا کی قشم جریرتم سے بڑھ گیا اور تمہاری طلاق پڑ گئی۔ - مدید مدید مذہب بید ہیں:

12.8.3.7 شهره آفاق قصيده ميميه

فرزدق اہل بیت سے بے انتہا محبت کرتا تھا اگر چہ دنیاوی مال واسباب کے لیے بنوامیہ کی بھی مدح کی ہے لیکن دل سے وہ اہل بیت کااحتر ام کرتا تھا اوران کی عظمت کا اعتقاد رکھتا تھا جس کا اظہار عمر کے آخری حصہ میں ہشام بن عبدالملک کی ولی عہدی کے زمانہ میں ہوا۔ایک مرتبہ ہشام بن عبد الملک نے کعبہ کے پاس عوام الناس کو حضرت علی زین العابدین بن حسین بن علی ؓ کی خدمت کرتے ہوئے ،ان کے چہرہ کو بوسہ لیتے ہوئے اور دعا کی درخواست کرتے ہوئے دیکھ کر سوال کیا: بیکون ہے؟ حالا نکہ وہ اخصیں جا نتا تھا۔ ہشام کا یہ حل کے دمانہ میں ہوا۔ایک گذرا،اس نے جوابا درج ذیل شہرہ آفاق اشعار کے، جس کے بعد ہشام نے اسے قید کرواد یا۔

| والبيت يعرفه والحل والحرم    | هذا الذي تعرف البطحاء وطأته |
|------------------------------|-----------------------------|
| هذا التقي النقي الطاهر العلم | هذا ابن خير عباد الله كلهم  |
| العرب تعرف من انكرت والعجم   | وليس قولك :من هذا ؟ بضائره  |
| بجده أنبياء الله قد ختموا    | هذا بن فاطمة إن كنت تجهله   |

ترجمہ: یہ وہ مستی ہے جن کے پاؤں کی چاپ تک کو بطحائے تکہ پہچانتی ہے اور جسے خانہ کعبہ اور حرم وطل سب پہچانتے ہیں۔ یہ اللہ کے تمام بندوں میں سب سے ایجھے بندے کے بیٹے ہیں اور بذات خود بڑے متقی ، پاک باطن ، پاک باز اور ممتاز شخصیت کے مالک ہیں۔ اس لیے تمام بندوں میں سب سے ایجھے بندے کے بیٹے ہیں اور بذات خود بڑے متقی ، پاک باطن ، پاک باز اور ممتاز شخصیت کے مالک ہیں۔ اس لیے تم جن اس کی سب سب سے ایجھے بندے کے بیٹے ہیں اور بذات خود بڑے متقی ، پاک باطن ، پاک باز اور ممتاز شخصیت کے مالک ہیں۔ اس لیے تم اس بندوں میں سب سے ایجھے بندے کے بیٹے ہیں اور بذات خود بڑے متقی ، پاک باطن ، پاک باز اور ممتاز شخصیت کے مالک ہیں۔ اس لیے تم مہمارے اس کہنے سے کہ 'نہ کہ سب سے تم نے تجابل برتا ہے اُخیس تو عرب وعجم سبھی خوب اچھی طرح جا تم جانتے ہیں۔ اگر تم نہیں جانتے ہوں لو یہ سیدة النساء جگر گو شہر سول فاطمہ بتول کی اولاد ہیں اور ان کے نانا خاتم الانبیا ہیں۔ 12.8.4 جریر (۱۱۰۰ ۲۰ حر/ ۲۸ ۲۷ – ۲۲۰ء) 12.8.4.1 پیدائش اور حالات زندگی ایک تنگدست گھرانہ میں پل کر بڑا ہوا اس لیے جوان ہونے پر اس کی زبان فضیح ہنمیر ضیح اور طبیعت شعرو شاعری کے سانچہ میں ڈھل گئی۔ اس کے اہل قبیلہ بنو طفی تنگدتی کے باوجو د شاعری میں کمال رکھتے تھے۔ ایک مرتبہ اس نے دیکھا کہ ایک شاعر عنسان سلیطی اس کے قبیلہ کی ہجو کررہا ہے۔ جریر کی غیرت جوش میں آتی ہے اور وہ سخت ترین الفاظ میں اس شاعر کی ہجو کرتا ہے جس کی وجہ سے جریر کی منزلت اپنی قوم میں بڑھ جاتی ہے۔ جریر کا خاندان بڑاغریب تھا، ان کا پیشہ بھیڑ، بکریاں اور گدھے چرانا تھا چانچہ جریر بھی چرواہے کا کام کرتا تھا۔ جریر نے اپنی عمر کا اکثر حصہ بادیہ یمامہ میں ہی گذارا، مگر جب اس کے اور فرزدق کے درمیان ہجو گوئی ، چھڑ پوں اور مفاخرت کا سلسلہ شروع ہواتو وہ اپنی قوم خاندان کے لوگوں کے اصرار پر بھرہ آیا اور دس سال تک جم کر یہاں فرزدق کے درمیان ہجو گوئی ، چھڑ پوں اور مفاخرت کا خاندان کے لوگوں کے اصرار پر بھرہ آیا اور دس سال تک جم کر یہاں فرزدق کے خلاف زبان وقلم کا معرکہ گرم کے رہا۔ ماندان کے لوگوں کے اصرار پر بھرہ آیا اور دس سال تک جم کر یہاں فرزدق کے دلال نے زبان وقلم کا معرکہ گرم کے دلار

نقائض کی ابتداج یر اور عنسان سلیطی ، جوجریر کا چپاز اد بھائی ہوتا تھا ، کے درمیان ہوئی شعری جھڑپ سے ہوتی ہے جس میں جریر عنسان کی ہجو کرتا ہے ۔ اس کے بعد قبیلہ بنو مجاشع کا شاعر بعیث عنسان کی مدد کے لیے آتا ہے لیکن جریر ان دونوں کی ہجو کر کے ان پر غالب آجاتا ہے اور بنو مجاشع کے عورتوں کی بھی سخت ترین ہجو کرتا ہے جس کی وجہ سے بنو مجاشع کی عورتیں فرز دق سے مدد طلب کرتی ہیں اور پھر دونوں کے در میان تاریخی ہجو گوئی کا سلسلہ شروع ہوجاتا ہے جو چپاس سال سے زیادہ عرصہ پر مشتل ہوتا ہے ۔ اس ہجو گوئی یہ تقریبا اسی شعرا حصہ لیتے ہیں لیکن جریر سوائے اخطل اور فرز دق کے تمام پر غالب آتا ہے۔

فسقيت آخرهم بكاس الأول وضغاالبعيث جدعت أنف الأخطل وبنى بناءك في الحضيض الأسفل حتى اختطفتك يا فرزدق من عل ويفوق جاهلنا فعال الجهل فهدمت بيتكم بمثلي يذبل

بیتا یحمم قینکم بفناء ۵ دنسا مقاعده خبیث المدخل نقائض کے تین سب سے اہم اور با کمال اور قادر الکلام شعرا ہیں : جریر ، فرز دق اور اخطل لیکن نقادوں میں اس بات پر اختلاف تھا کہ ان میں سے کون کس سے بڑا شاعر ہے، چنانچہ ہر ایک اپنے لیندیدہ شاعر کو بڑھا تا تھا اس لیے اعتدال لیند نقادوں نے رائے دی ہے کہ'' اگر بہترین غزل ، حسین تشبیب ، خوبصورت الفاظ ، سبک اسلوب اور مختلف اصاف شخن میں طبع آ زمائی کرنے کے نقط تہ نظر سے تیوں کے کلام پر نظر ڈ الی جائے توج یر کو سب پر فوقیت حاصل ہوگی' اور' اگر بہترین فخر ، بھاری بھر کم الفاظ ، دقیق اسلوب بیان ، پر شکوہ اور گھر اشعار اور گہر کے معانی و مطالب کے اعتبار سے نظر ڈ الی جائے تو فرز دق ان میں سب سے بڑا شاعر نظر آئے گا' ۔ اور''جس کو فصاحت و بلاغت اور ، چو و مدت میں کمال کے ساتھ ، شراب و کہا ب اور یا ران مے کدہ کا وصف زیادہ لیندیدہ ہوا سے اخطل کے کلام میں زیادہ و معادت اور ، چو و مدت معانی و مطالب کے اعتبار سے نظر ڈ الی جائے تو فرز دق ان میں سب سے بڑا شاعر نظر آئے گا' ۔ اور''جس کو فصاحت و بلاغت اور ، چو و مدت میں کمال کے ساتھ ، شراب و کہا ب اور یا ران مے کدہ کا وصف زیادہ لیندیں ہوا سے اخطل کے کلام میں زیادہ لیف آئے گا' ۔ اور کا کر ' ۔ 20 موضوعات

جریر نے شعر کی مختلف اصناف میں طبع آ زمائی کی ہےجس میں غزل ، جو گوئی ،فخر ، مرشیہ ،مدح سرائی اور سیاسی شاعر ی شامل ہے۔

ألستم خیر من رکب المطایا و أندی العالمین بطون راح ترجمہ: کیا آپ سواری پر بیٹھنے والوں میں سب سے بہتر (تزک واحتشام کے ساتھ) اور جودو سخا کرنے میں دنیا میں سب سے بڑے دا تانہیں ہیں؟ ۔ یہ سن کر عبد الملک کی با ٹچھیں کھل گئیں، اس کے بعد اس نے کہا کہ اچھا ہجو میں سب سے اچھا شعر کون سا ہے؟ بدوی بولا جریر کا یہ شعر جواس نے راعی الابل النمیر کی کی ہجو میں کہا تھا:

فغض الطرف أنك من نمير فلا كعبا بلغت ولا كلابا ترجمہ: نگامیں نیچی کر،تو تو قبیلہ نمیر کافرد ہے،اورا تنانیچا ہے کہ نہ قبیلہ کعب کو پنچ سکا اور نہ کلاب کو۔اب عبدالملک نے کہا کہ اچھا فخر میں سب سے اچھا شعر سناؤ: بدوی نے جواب دیا کہ اس میں بھی جریر کا ہی شعر ہے:

إذا غضبت عليک بنو تميم حسبت الناس کلهم غضابا ترجمہ: جب بنوتیم تم سے خفا ہوجاتے ہیں توتم کواییالگتا ہے کہ ساری دنیاتم سے خفا ہوگئی ہے۔''بہت خوب' عبدالملک بولا،اچھا غزل کاسب سے اچھا شعر ساؤ۔ بدوی نے فورا کہا: جریر ہی کا بیشعر: إن العيون التي فى طرفها حور قتلننا ثم لم يحيين قتلانا ترجمہ: ان آنكھول نے جوشد يد سياہى اور سفيدى سے ل كركٹارى بن گئى ہيں، ہميں جان سے مار ڈالا، پھر ہمارے مردول كوزندہ كرنے كى فكر بھى نہيں كى - بدوى كى اس بالغ نظرى كود كيھ كراور اتنے عمدہ اشعار سن كرعبدالملك باغ باغ ہو گيا اور تكم ديا كہ بدوى كو انعام واكرام سے نواز اجائے۔

کہتے ہیں اس دعوت میں جریر بھی موجود تھا،اور جب بھی بدوی اس کا شعر پڑھتا وہ فخر سے اپنی گردن اٹھا کر دیکھتا۔ جب خلیفہ نے بدوی کوانعام دینے کاحکم دیاتو جریر بولا کہ میں بھی بدوی کوانعام دیتا ہوں، چنانچہ بدوی اس موقعہ پر دوگناانعام لے کررخصت ہوا۔ نقادوں نے کہا ہے کہ حقیقت نگاری میں جریر کا بیشعر بے مثال نمونہ ہے:

> إني لارجو منک خيراعاجلا والنفس مولعة بحب العاجل ترجمہ: میں تو آپ کی فوری دادودہش کامتمنی ہوں کہ نفس ہمیشہ فوری مل جانے والی چیزوں کا فریفتہ ہوتا ہے۔ 12.8.4.4 امرا کی مدح سرائی

جریرآبائی مقام میں شعری کاوشوں کے بعد عزت، شرف ومنزلت اور مال ودولت کے حصول کے لیے بصرہ کی جانب رخت سفر باندھ کر حجاج سے جاملا اور اس کی خوب ستائش کرنے لگا ۔ حجاج کے پاس جریز خوب عزت اور قدر ومنزلت حاصل کرتا ہے ۔ وہ قصائد جو اس نے حجاج کی ع مدت میں کے بہت مشہور ہوئے حتی کہ عبد الملک کو اس کی اطلاع پینچی اور اس نے جریز کا حجاج کے پاس رہنا نامنا سب سمجھا۔ حجاج خلیفہ کی نظر پیچان گیا اور شاعر کو اپنی میٹ محمد کے ہمراہ دشق روانہ کر دیا، وہ ہاں پینچی اور اس نے جریز کا حجاج کے پاس رہنا نامنا سب سمجھا۔ حجاج خلیفہ کی نظر پیچان گیا اور شاعر کو اپنی میٹ محمد کے ہمراہ دشق روانہ کر دیا، وہ ہاں پینچی کر جب جریز نے عبد الملک کے دربار میں حاضر ہونے کی اجازت ما نگی تو خلیفہ نے اجازت نہ دی اور سخت عتاب و برہمی کے لہم میں کہا:''بس تم حجاج کے لیے ہو''۔ اس کے بعد وہ خلیفہ تک رسائی کے ذرائع پیدا کرنے میں لگا رہا اور لوگوں سے اپنی سفارشیں کر اتا رہا حتی کہ اس عبد الملک کو اپن کی موقع مل گی جس کا طرح ہونے کی اجازت ما تکی تو میں لگا رہا اور لوگوں سے اپنی سفارشیں کر اتا رہا حتی کہ اسے عبد الملک کو اپن کی موقع مل گی جس کا طرح کا جو ہے ج

جب وہ اس شعر پر پہنچا: اگستم خیر من رکب المطایا و أندی العالمین بطون راح توعبدالملک مسکرایا اور کہا:''ہم ایسے ہی ہیں اور ایسے ہی رہیں گے''۔ پھر اسے سواونٹنیاں اور آٹھ چروا ہے انعام میں دیے۔ اس قصیدہ کے سنانے اور اخطل کے مرجانے کی وجہ سے جریرتمام خلفا کی نظر میں بالعموم اور عمر بن عبد العزیز کی نظر میں بالخصوص تمام شعرا سے زیادہ و قیع اور معزز ہو گیا۔عبدالملک کے بعد جریر نے ولید،سلیمان ،عمر بن عبد العزیز ، یزید بن عبد الملک اور ہشام کی خوب مدح اور سائش کی ہے۔ عبدالملک بن مروان کی شان میں مدحسہ اشعار:

| ما قام للنا س أحكام ولا جمع | لولا الخليفة والقرآن يقرؤه  |
|-----------------------------|-----------------------------|
| فيما وليت والا هيابة ورع    | أنت الأمين مِين الله لاسرف  |
| إذا تفرقت الأهواء والشيع    | أنت المبارك يهدي الله شيعته |

إن البرية ترضى ما ارتضيت لها إن سرت سارواوإن قلت أربعو أربعو ا جرير كا شعاركي انتيازي خصوصيات:

جریرایک فطری شاعر تقا۔ خوب صورت ، مہل اور شیریں الفاظ کا انتخاب کر کے حسین قافیوں اور بلکے بلکے معانی ومطالب ، خوبصورت رمز وکنا بید اور مناسب تشبیہ واستعارہ کے امتزاج سے اپنے کلام کو اتنا دل آویز ، مؤثر اور سحر طراز بنادیتا تھا کہ منہ سے واہ نگل جاتی تھی اور ہر خاص وعام اس سے یک اں لطف لیتا تھا اور وہ خود بھی اپنے فنی کمالات کو دیکھ کر جھوم اٹھتا تھا۔ اس کی وجہ بادیہ کی پر ورش تھی جہاں زبان بنی سنوری موقی تھی ۔ ساتھ ہی ساتھ قرآن وحدیث کا اثر تھا جس سے اس کا اسلوب کلام کھرا اور چکا۔ اس کے کمالات کا مظہر اس کے وہ بولی جواس نے تشبیب یا عماب میں کہے ہیں۔ اس کے مقابلہ میں فرز دق بھاری بھر کم اور ثقیل الفاظ استعال کرتا تھا، معانی و مطالب میں بڑی تھی جواس نے تشبیب یا عماب میں کہے ہیں۔ اس کے مقابلہ میں فرز دق بھاری بھر کم اور ثقیل الفاظ استعال کرتا تھا، معانی و مطالب میں بڑی تھر ان کی پیدا کرتا اور دقیقہ بنجی سے کام لیتا، اسلوب کلام اور انداز گفتگو بڑا تھوں اور تجھر ہوتا تھا جس کی کر حکوم و معاد طبقہ اور خاص اور ہو دوق رکھنے و اس کی معالمہ میں فرز دق بھاری بھر کم اور ثقیل الفاظ استعال کرتا تھا، معانی و مطالب میں بڑی تشہر ان پیدا کرتا اور دقیقہ بنجی سے کہ ہیں۔ اس کے مقابلہ میں فرز دق بھاری بھر کم اور ثقیل الفاظ استعال کرتا تھا، معانی و مطالب میں بڑی میں دول کر ہوا تھا و اور نہ موجو کا ما دور انداز گفتگو بڑا تھوں اور تھی ہوتا تھا جس کی وجہ سے اس کے کلام سے صرف پڑ ھالکھا میں وہ متولیت حاصل نہ ہو تکی جو جریر کے کلام کو ہوئی ۔

جریر میں نہ تو اخطل کی سی خباثت وے پر سی تھی نہ فرز دق کی سی درشتی وبدکاری۔ وہ پا کیز گی طبع ،نز اکت احساس ،عفت صحیح دینداری اور خوش خلقی کی صفات سے مزین تھا جس کا اثر اس کی شاعری میں نظر آتا ہے۔ چنانچہ حسن اسلوب ،شیرینی غزل ،تلخی ہجو، خوبی مرثیہ اور شاعری کے جملہ اصناف کو بحسن و کمال ادا کرنے میں وہ متاز ہو گیا اور یہی وجہ ہے کہ وہ افق شاعری پر سب سے زیادہ درخشندہ اور شاعریت میں سب سے زیادہ کا مل تھا۔

جریر کی نشودنما دیہات میں ہوئی تھی اسی لیے اس کی شاعری خالص دیہاتی اسلامی زندگی کی نمائندگی کرتی ہے۔ اس کے الفاظ آسان ،معانی فطری اوراسلوب پراٹر ہوا کرتا ہے ۔ اسی وجہ سے اس کی شاعری عوام اورخواص ہر دوطبقہ میں یکسال مقبول رہی ہے۔ نیز اس کے اشعار میں قرآن اور اسلام کا واضح اثر نظر آتا ہے بطور خاص مدح سرائی اور مرشیہ میں ۔ اپنی اہلیہ ام حزرہ کے مرشیہ اشعار بطور نمونہ:

> ولزرت قبرك والحبيب يزار لولا الحياء لهاجني استعبار في اللحد حيث تمكن الاحفار ولقد نظرت وما تمنع نظرة وذوو التمائم من بنيك صغار ولهت قلبي اذ علتني كبرة و مع الجمال سكينة ووقار ولقد اراك كسيت اجمل منظر واذاسریت رایت نارک نورت وجها اغر يزينه الاسفار كانت مكرمة العشير ولم يكن يخشى غوائل ام حزرة جار والعرض لا دنس ولا خوار والريح طيبة اذا استقبلتها صلى الملائكة الذين تخيروا والصالحون عليك والابرار نصب الحجيج ملبدين وغاروا وعليك من صلوات ربك كلما

لا يلبث القرناء ان يتفرقوا ليل يكر عليهم ونهار ايك مرتبه فرزدق اوراخطل فے جرير كے اشعار كامذاكره كرنے كے بعد بيا قراركيا كه جريركى شاعرى ان كى شاعرى سے زيادہ عوام اور خواص ہر دوطبقہ ميں مشہور ہيں \_جبكه ان كى شاعرى صرف خواص اورا دبا كے درميان ہى مقبول ہے۔ 12.9 اكتسابى نتائج

عربی شاعری نے عصر اموی میں بے پناہ ترقی کے منازل طے کیے ہیں۔ نئے نئے موضوعات پر اس عصر کے شعر ا نے طبح آ زمائی کی ، نیز سابق میں موجود بعض موضوعات کو ترقی دے کر اسے نئی شکلیں بھی عطا کیں جس کی اہم مثال غزل ہے ، اگر چہ شعر میں غزل کا استعال کافی قدیم ہے لیکن عصر اموی میں غزل کی ایک منفرد اور متاز شاخت وجود میں آئی بلکہ اس میں غزل صرح ، غزل عمری اور غزل کا استعال کافی قدیم انواع بھی وجود میں آئیں۔ اسی طرح نقائض کے ذریعہ عربی شاعری نے اس عصر کے اہم علمی ماثر کے ساتھ ساتھ تاریخی آ ثار کو بھی محفوظ کرلیا۔ عراق ، شام اور حجاز کے علمی ، ادبی اور شعری ماحول نے جو کچھ عربی زبان وادب کو دیا ہے وہ بھی نا قابل فراموش ہے ۔ شعرا کی نذری کے نام سے دو والبتگی ، سیاسی تعلق ، باہم مقابلہ آ رائی نے جہاں ہر شاعر کی ایک خصوص جماعت تیار کردی تھی ہواس کی مدداور مساعدت کے لیے ہمہ وقت تیار رہتی تھی ۔ اس طرز عمل نی ایک منفر داور شعری ماحول نے جو کچھ عربی زبان وادب کو دیا ہے وہ بھی نا قابل فراموش ہے ۔ شعرا کی نہ ہی والبتگی ، سیاسی تعلق ، باہم مقابلہ آ رائی نے جہاں ہر شاعر کی ایک خصوص جماعت تیار کردی تھی ہواس کی مدداور مساعدت کے لیے ہمہ وقت تیار رہتی تھی ۔ اس طرز عمل نے اختلاف اور تنوع کے ساتھ قبائلی تعصب جسے اسلام نے منع کیا تھا امرا کی سر پر تی میں دوبارہ عام ہونے لگا۔ اس کے علاوہ جملہ اصاف شعر میں بھی اس عصر کی شاعر می متاز سمیس جسے اسلام نے منع کیا تھا امرا کی سر پر تی میں دوبارہ عام ہونے لگا۔ اس کے دور گر اس عصر کی نمایں از بین خصوصیات میں شامل ہیں۔

دوراموی کی عربی شاعری اپنے موضوعات ،اسالیب،اغراض ومقاصد کے حوالہ سے دوسرے تمام زمانوں کی شاعری سے ممتاز اور منفرد سمجھی جاتی ہے۔عصر اموی نے ایسے قادرا لکلام شعرا عربی زبان کو دیے ہیں جھوں نے عربی شاعری کے مختلف موضوعات جیسے مدح سرائی،ہجوگوئی،مرشیہ فخر،سیاسی شاعری، خون اورغزل وغیرہ کواپنے منفر دانداز اور دکنشین اسلوب کے ذریعہ انفرادیت سےنوازا ہے۔

عمر بن ابی ربیعہ میں بچپن ہی سے شاعری کے آثار نمودار ہو گئے تھے ۔ اس نے مختلف موضوعات پر طبع آزمائی لیکن بطور خاص غزل، عورتوں کے محاسن اور اوصاف اور دل گلی کو منفر داور غیر مانوس طریقہ سے روشاس کرایا حتی کہ اسے عورتوں کا شاعر کہا جانے لگا، نیز اس ک شاعری میں رقت، سہولت، لہو ولعب اور موسیقی کا عضر زیادہ پایا جاتا ہے۔ اخطل نے بھی مختلف موضوعات پر طبع آزمائی کی اور مدح ، فخر، ہجواور شاعری میں رقت، سہولت، لہو ولعب اور موسیقی کا عضر زیادہ پایا جاتا ہے۔ اخطل نے بھی مختلف موضوعات پر طبع آزمائی کی اور مدح ، فخر، ہجواور شراب کے علاوہ دیگر موضوعات پر بھی عمدہ کلام پیش کیا۔ امراکی مدح سرائی کی بدولت اسے ' بنوا مید کا شاعر' اور ' امیر المؤمنین کا شاعر' بجسے القاب سے نواز اگیا۔ جریر اور فرز دق نے بھی اپنی شاعری میں تقریبا تمام موضوعات کا احاطہ کیالیکن انھوں نے نقائض کو اپنے عمدہ کلام کے ذریعہ وجود اور دوام بخشا اور اسے اپنی شاعر کی میں تقریبا تمام موضوعات کا احاطہ کیا لیکن انھوں نے نقائض کو اپنے عمدہ کلام کے دریعہ وجود اور دوام بخشا اور اسے اپنی شاعر کی میں تقریبا تمام موضوعات کا احاطہ کیا لیکن انھوں نے نقائض کو اپنے میں کا شاعر' بھیں

12.10 نمونے کے امتحانی سوالات

12.11 مطالع کے لیے معاون کتابیں

۱\_الجامع في تاريخ الأدب العربي، حنافا خورى، دار الجيل، بيروت لبنان\_ ۲\_تاريخ الأدب العربى، أحمد حسن زيات، دار المعرفة، بيروت لبنان\_ ٣\_المفصل فى تاريخ الأدب العربى، أحمد أسكندرى و أصحابه، دار احياء العلوم، بيروت \_ ٣\_عربى ادب كى تاريخ، دُاكٹر عبرالحليم ندوى، ترقى اردو بيورو، نى د بلى \_

## اكائى 13 عباسى خلافت وحكومت پرايك طائرانه نظر

اکائی کے اجزا 13.1 مقصد تمهيد 13.2 عباسي خلافت وحكومت كاقتيام 13.3 عباسی خلافت وحکومت کا دوراند په اوراس کے ادوار 13.4 13.4.1 عماسي خلافت وحكومت كايبلا دور 13.4.2 عياسي خلافت وحكومت كادوسرادور 13.4.3 عباسي خلافت وحکومت کا تيسرا دور 13.4.4 عباسي خلافت وحكومت كاحيوتها دور 13.4.5 عباسي خلافت وحكومت كے زوال كے اسباب وعوامل مصرمين عباسي خلافت وحكومت كااحبا 13.5 13.5.1 مصرمیں عباسی خلافت وحکومت کے خلفا اوران کا دورا قتد ار عباسي خلافت وحكومت كےمحكمہ حات 13.6 13.6.1 عہد عباسی کاعدلیہ 13.6.2 عہد عباسی میں فوج اور یولیس کا نظام 13.6.3 عہد عباسی کا مالی نظام عهدعباسي كانظام تعليم 13.7 13.8 عہد عباسی کا معاشرہ عہدعباس کےاسلامی فرقے 13.9 13.9.1 شيعه

13.1 مقصد

اس اکائی کو پڑھ کر طلبہ بیجان لیں گے کہ عباسی خلافت کا قیام کن حالات اور اسباب کی بنا پر ہوا تھا اور اس کے قیام کی تحریک میں کن کن افراد نے فعال کر دار ادا کیا تھا۔ نیز بیجی جان لیں گے کہ عہد عباسی کو کتنے ادوار میں تقسیم کیا جاتا ہے؟ عہد عباسی میں اسلامی قلمرو کی حدود اربعہ کیا تھیں اور عباسی خلفا کا مقام ومرتبہ کیا تھا؟ مزید برآل اس عہد میں اسلامی تہذیب وتھدن کو کیونگر فروغ حاصل ہوا اور کس طرح اس عہد میں علوم وفنون نے ارتقائی مراحل طے کیے تھے اور ان کے فروغ میں تحریک ترجمہ نے کیا کر دار ادا کیا تھا؟ اس عہد میں عربی ادب کی صورت حال کیاتھی اور شاعری ونثر نگاری کا مقام ور تبہ کیا تھا؟

13.2 تمہير

اسلامی تاریخ میں مذہبی، ثقافتی ،تمدنی اور سیاسی لحاظ سے عہد عباسی کوزریں دور قرار دیا جاتا ہے کہ انھوں نے اسلامی تہذیب وثقافت کو عالمی تہذیب وثقافت کے قالب میں ڈھال دیا تھا۔ اس عہد میں علوم وفنون کوجتنی ترقی ہوئی وہ کسی اور دور میں ممکن نہ ہو کی لہذا اسلامی علوم وفنون کے ارتقا کو عباسی خلافت وحکومت کا سب سے بڑا امتیا ز قرار دیا جائے تو بیجا نہ ہوگا۔

13.3 عباسي خلافت وحكومت كاقيام

عباسی خلافت وحکومت کے قیام کے لیے کی جانے والی کوشٹوں پر جب ایک نظر ڈالی جاتی ہے تو اس حقیقت کا پتہ چلتا ہے کہ اس کی ابتد ۲۱ ھ/ ۲۸۵ء میں اس دقت ہوئی تھی جب مختار نامی څخص نے محمد بن علی بن ابی طالب معروف بہ محمد بن الحنفیۃ ( دفات: ۸۱ ھ/ ۰۰۰ ء ) کے نام علم بغاوت بلند کیا تھا۔ بنوعباس کے استحقاق خلافت کی خاطر ہونے والی اس بغاوت نے جس نے دیکھتے ہی دیکھتے ایک طاقت کی شکل اختیار کرلی اور اس میں وہ لوگ شامل ہوتے چلے گئے جوکسی نہ کسی وجہ سے اموی خلافت سے ناراض یا بدخلن سیے۔

محمہ بن الحنفیہ کی وفات کے بعدان کے بیروکارتین بڑی جماعت میں تقسیم ہو گئے جن میں سے ایک جماعت اور گروہ کی سربراہی ابن الحنفیہ ؓ کے صاحبزادے ابو ہاشم عبداللہ ( وفات ۹۸ یا ۹۹ ھ/ ۱۲ میا ۷۷ ء ) کر رہے تھے۔ان کا شار ان افراد میں ہوتا ہے جھوں عباسی خلافت وحکومت کے قیام کے لیے بنیادی اور اہم امور انجام دیے تھے۔اتفاق سے ابو ہاشم عبداللہ بن الحفیۃ کی کوئی اولا دنتھی اور ان کی وفات ایک ایسے مقام پر ہوئی تھی جہاں خانوادہ علی بن ابی طالب ؓ کا کوئی فرد موجود نہیں تھا اور اہل ہیت میں سے حکومت کے پر پوتے اوراولیں عباسی خلیفہ سفاح ومنصور کے والد محتر محمد بن علی بن عبداللہ بن عباس ؓ (وفات ۲۵ اﷺ ۲۵ ﷺ) وہاں موجود تھےلہذا ابوہا شم عبداللہ بن الحنفیہ کے تبعین کی ایک جماعت نے بید عوی کیا کہ انھوں نے امامت کو بذریعہ وصیت ان کی جانب منتقل کردیا تھا۔ آگے چل کر جہاں بینتقلی عباسی خلافت وحکومت کے قیام کا سنگ میل ثابت ہوئی وہیں' نحلافت وامامت کا استحقاق حضرت علی ؓ کی اولا دیسے حضرت عباس ؓ کی اولا دیمیں منتقل ہو گیا''۔

سیاسی طور پراموی خلافت کے خاتمہ کے ساتھ عباسی خلافت و حکومت کا آغاز ہوتا ہے۔ عباسی خلافت و حکومت کا پہلا اور بنیادی پتھر 'عباسی تحریک' کو قرار دیا جاتا ہے۔ اس تحریک کا آغاز محمد بن علی ؓ (وفات ۲۵ اھ ۲۳ ۲۵ء) نے اموی خلیفہ سلیمان بن عبدالملک ؓ (وفات: ۹۹ ھ/ ۲۵ء) کے عہد خلافت میں کیا تھا۔ انھوں نے اپنی تحریک کا آغاز تحمیہ (اردن کے صوبہ معان کے جنوب میں واقع ایک کا وَں بعض موَرضین نے اسے شام کا علاقہ قرار دیا ہے) سے کیا تھا جہاں سے مختلف علاقوں کے قافلے گذرتے ہے۔ ان کی منصوبہ بند کو شیوں کا وَں بعض موَرضین نے اسے شام کا علاقہ قرار دیا ہے) سے کیا تھا جہاں سے مختلف علاقوں کے قافلے گذرتے ہے۔ ان کی منصوبہ بند کو شیوں سے اس کے اثر ان تھوڑے ہی دنوں میں خراسان تک پنچ گئے تھے۔ ان کے بیٹے ابرا تیم بن محمد (وفات: ۱۳۱ ھ) اور ابو مسلم تحریک نے مزید طافت اور قوت حاصل کر کی تھی۔ ابرا تیم بن محمد کے وزیر ابو سلمہ خلال (وفات: ۱۳۱ ھ) اور ابو مسلم خراسانی (وفات: ۷۰ سا سے نے کوفہ اور عراق میں اس کی دنوں میں خراسان تک پنچ گئے تھے۔ ان کے بیٹے ابرا تیم بن محمد (وفات: ۱۳۱ ھ) اور ابو مسلم خراسانی (وفات: ۷۰ سا سے تحریک نے مزید خال مان ہوت حاصل کر کی تھی۔ ابرا تیم بن محمد کے وزیر ابو سلمہ خلال (وفات: ۲۰۰ سے ) اور ابو مسلم خراسانی (وفات: ۷۰ سا ھر) نے کوفہ اور عراق میں اس کا جال سا بچھا دیا تھا اور او مادت کے خلاف سب بڑی طافت بن کر اجری تھی جس نے آخر کارا موی خلافت کا تحتد پلٹ دیا۔ محمد بن علی از دان میں ہو گیا اور انھوں ابرا تیم بن محمد کی لیے را بیں بڑی بنی راز داری کے ساتھ اور کی اسی کرا ہوں تھی ہو گرا دنت کا ہو ہو کھی جس نے آخر کار اموی خلافت کا کر آخری اموی خلیفہ مردان بن محمد کے زمانہ تک عباس خلافت و حکومت کے لیے را بیں بڑی بنی راز داری کے ساتھ اور دی ک

اس تحریک میں شدت اس دقت پیدا ہوئی جب ابراہیم بن محمد کی وفات کے بعد عباسی تحریک کی قیادت اور اس کانظم ونس اولین عباس خلیفہ ابوالعباس عبداللہ بن محمد ملقب سفاح (وفات ۲ سا سر ۲۵۷۷ء) کے ہاتھوں میں آیا۔انھوں نے خلافت عباسیہ کے قیام کی راہیں ہموار کرنے کے لیے چندافرا دکونتخب کیا تھاجتھیں' داعی' کے لقب سے نوازا گیا تھا۔ ابوالعباس عبداللہ بن محمد کے منتخب کردہ افراد مختلف علاقوں میں گھوم گھوم کر مذکورہ تحریک کے اغراض ومقاصد کو پچھاس طرح بیان کرتے تھے کہ سامعین پر ایک خاص قسم کا جوش وجذبہ پروان چڑھ جاتا تھا۔ ساتھ ہی ساتھ وہ انھیں اس تحریک کی مدد داعانت کرنے پڑھی ابھارتے تھے کہ سامعین پر ایک خاص قسم کا جوش وجذبہ پروان چڑھ جاتا تھا۔ ساتھ ہی ساتھ وہ انھیں اس تحریک کی مدد داعانت کرنے پڑھی ابھارتے تھے کہ سامعین پر ایک خاص قسم کا جوش وجذبہ پروان چڑھ جاتا تھا۔ ساتھ محمد از کردیں تھیں اس تحریک کی مدد داعانت کرنے پڑھی ابھارتے تھے۔ ان افراد کی مسلسل کو شنوں نے خلافت عباسیہ کے قیام کی تمام تر راہیں

13.4 عباسی خلافت وحکومت کا دورانیہ اوراس کے ادوار

عباسی خلافت وحکومت کا دورانیہ پانچ سوسال سےزائد ( ۱۳۲ - ۲۵۶ ﷺ م ۵۵ - ۱۳۵۸ء) عرصہ پر محیط ہے لیکن اس کی اصلی شان وشوکت صرف ابتدائی سوسال تک ہی یعنی خلیفہ متوکل ( وفات ۲۴ ۲۴ ﷺ ۲۴ ۲۸ ء ) کے عہد تک ہی برقر اررہ سکی تھی ۔ بعد کے ادوار میں عباسی خلفا کی حیثیت دن بدن کم ہوتی چلی گئی تھی حتی کہ آخری عہد میں وہ صرف نام کے خلفا ہی رہ گئے اور اصل اقتدار دوسروں کے ہاتھوں میں رہا کہ ''عباسی خلافت وحکومت کی حیثیت محض تبرک اور عباسی خلیفہ کا مرتبہ صرف دعا گو کا رہ گیا تھا'' اور آخرکار ایک مجبورولا چارخلافت وحکومت کی ماند اپنے منطقی انجام کو پنچ گئی اور تا تاریوں/منگولوں کے ایک ایل خانی حکمراں ہلا کو خان کے ہاتھوں ۲۵۲ ھ<sup>/</sup> ۲۵۸ ءصفح<sup>ر ہس</sup>تی سے مٹ گئی۔ مؤرخین عباسی خلافت وحکومت کو کئی ایک ادوار میں تقسیم کرتے ہیں۔ پچھ مؤرخین اسے دوادوار، پچھ تین ادوار اور پچھ چارادوار میں میں تقسیم کرتے ہیں۔عام طور مؤرخین عباسی خلافت وحکومت کو حسب ذیل چارادوار میں تقسیم کرتے ہیں: 13.4.1 عباسی خلافت وحکومت کا پہلا دور

ما لک تھے۔اسی عہد کا زریں دور قرار دیا جاتا ہے۔ پہلے دور کے خلفہ ہوئے تھے جھوں نے صحیح معنوں میں حکمرانی کی تھی اور اقتدار اعلیٰ کے مالک تھے۔اسی عہد کا زریں دور قرار دیا جاتا ہے۔ پہلے دور کے خلفا حسب ذیل ہیں:

خلفا کے نام پر حکمرانی کرتے بیضے اور اپنے من چاہے فیصلے خلیفہ ہوئے تھے۔اس عہد میں ترک سالاروں کا بول بولا تھا کہ وہ عباسی خلفا کے نام پر حکمرانی کرتے بیضے اور اپنے من چاہے فیصلے خلیفہ کے نام پر مسلط کرتے بیضے تا ہم وہ خلفا کی عزت نفس کا خیال رکھتے تھے۔ دوسرے دور کے خلفا حسب ذیل ہیں:

> ۱-محمر بن جعفر ملقب به منتصر بالله (وفات: ۲۴۸ ۲۵۵)، دورخلافت: ۲۴۲۵–۲۴۸ ۵/۲۱۸–۲۲۸ء۔ ۲-احمد بن محمد ملقب به منتعین بالله، دورخلافت: ۲۴۸ –۱۵۱ ۵۵ ۲۵ / ۲۸۸ – ۲۵۵ ء۔ ۳ – ابوعبد الله محمد بن جعفر ملقب به معتز بالله (وفات: ۵۵ ۲۵ ۵۵)، دورخلافت: ۱۵۱ – ۵۵ ۲۵ ۵/۸ – ۲۸۹ ء۔ ۴ – ابوعبد الله بن واثق ملقب به مهتدی بالله (وفات: ۲۵۱ ۵۵)، دورخلافت: ۵۵ ۲ – ۲۵۵ ۵۵ / ۸۶۸ – ۲۸۹ ء۔ ۵ – ابوالعباس احمد بن متوکل ملقب به معتمد علی الله (وفات: ۲۵ ۲۵ ۵۵)، دورخلافت: ۲۵ ۲ – ۲۵ ۲۵ ۵۰ / ۲۸۰ – ۸۷۹ ء۔

ی میں آل بُویہ کے افراد نے خلافت عباسی کی زمام سنجال رکھی تھی اور دراصل وہی عباسی خلافت وحکومت کی سیاہ وسفید کے مالک تھے کہ ان کی مرضی کے بغیر کوئی بھی مند خلافت پر متمکن نہیں ہوسکتا تھا۔اس عہد میں خلفا کی حیثیت محض کٹھ پتلی کی ہو کررہ گئی کہ امور حکمرانی میں انھیں کسی قشم کی دخل اندازی کرنے کی اجازت حاصل نہیں تھی۔ تیسرے دور کے خلفا حسب ذیل ہیں:

۲۵۲۲ ه/۲۵۵۳ ه/۱۵۵۶ ه/۱۵۵۶ ء: چوتھے اور آخری دور کے خلفا کی تعداد گیارہ ہے۔اس زمانہ میں آل سلجوق کو غلبہ حاصل تھا اور وہی عملا عباسی سلطنت کے کرتا دھرتابن گئے تھے کہ ان کی چیثم ابرو کے اشارے سے خلفا تخت خلافت پر بٹھائے اور اتارے جاتے بتھے۔اس عہد کے خلفا کا حال بھی تیسرے عہد کے خلفا کی طرح تھا۔ چوتھے دور کے خلفا حسب ذیل ہیں:

۲-ابوالمظفر یوسف بن مقینی ملقب به مستنجد بالله، دور خلافت:۵۵۵-۲۲۵ هه/۱۱۱۰-۷۰۱۱ء۔ ۷-ابو محر<sup>حس</sup>ن بن مستنجد ملقب به مستنفی با مرالله، دور خلافت:۵۵۵-۲۲۵ هه/ ۱۱۰۰-۱۷۱۹ء۔ ۸-ابوالعباس احمد بن مستفی ملقب به ناصر لدین الله، دور خلافت:۵۷۵-۲۲۲ هه/۱۷۵۹-۱۲۲۵ء۔ ۱۹-ابو نفر محمد بن ناصر ملقب به خلام بالله، دور خلافت:۲۲۲-۳۲۲ هه/۱۲۵۹ء۔ ۱۱-ابو جعفر منصور ملقب به مستنصر بالله، دور خلافت: ۲۲۲-۱۲۲۰ هه/۱۲۲۱ء۔

مذکورہ بالا ادوار میں عباق تخت خلافت وحکومت پر مجموعی طور ۲ ۲ خلفا متمکن ہوئے تھے لیکن ان میں سے صرف دس ابتدائی خلفا نے صحیح معنوں پر خلیفہ وحاکم ہونے کا کردار ادا کیا تھا اور اپنے آپ کو مقتدر اعلی ثابت کیا تھا۔ بعد کے خلفا وحکر اں یا تو ترک امرا کے اشاروں پر ناچتے رہے یا آل بویہ وآل سلجوق کا کھلونا بنے رہے۔ پروفیسر محمد یعنی صاحب نے عباق خلفا کے مقام ومر تبہ کوان الفاظ میں اجا گر کیا ہے:'' پہلے دور کے خلفا اقتدار اعلی کے مالک تھے اور تچ پچ حکمرانی کرتے تھے۔دوسرے دور میں ترک امرا نے اختیا و وہ ان کے نام سے حکومت کرتے تھے پھر بھی کسی طرح کا نشان عزت باقی تھا ایکن تیسرے دور میں ان کے نام سے شیعہ امرا آل بویہ اور چو تھے دور میں سنی سلجوق امراحکومت کرتے تھے' ہو تھاں عزت باقی تھا کیکن تیسرے دور میں ترک امرا نے اخصیں کٹھ پتلی بالیا تھا اور چو تھے دور میں سنی سلجوق امراحکومت کرتے تھے' ہو کہ

عبای خلافت و حکومت کی اہمیت و حیثیت اور اس کی مجموعی کار کردگی کا جائزہ لیتے ہوئے پروفیسر محمد یسین مظہر صدیقی صاحب نے بہت ہی متوازن تبصرہ کیا ہے جن کا خلاصہ ان الفاظ میں بیان کیا جا سکتا ہے کہ اموی خلافت و حکومت کی طرح عبای خلافت و حکومت بھی اسلام کی متحدہ حکمرانی کا مظہر نہیں تھی۔ اسلام کے مرکزی علاقوں میں عباسی خلافت کو تسلیم کر لیا گیا تاہم متعدد صوبوں میں یا تو اس کی آئینی حیثیت کو تسلیم ہی نہیں کیا گیا تھا یا کیا گیا تھا تو برائے نام کہ افتد ار اور حکمرانی پروہاں کے مقامی خاندان ہی قابض رہے جیسے مصر کے سوا پورے افر ایقہ میں اس خلافت و حکومت کو تسلیم نہیں تھی۔ اسلام کے مرکزی علاقوں میں عباسی خلافت کو تسلیم کر لیا گیا تاہم متعدد صوبوں میں یا تو اس کی آئینی حیثیت کو خلافت و حکومت کو تسلیم نہیں کیا گیا تھا تو برائے نام کہ افتد ار اور حکمرانی پروہاں کے مقامی خاندان ہی قابض رہے جیسے مصر کے سوا پورے افر ایقہ میں اس خلافت و حکومت کو تسلیم نہیں کیا گیا تھا اور وہاں کے مقامی حکمران خاندان ہی وہاں حکمرانی کرتے رہے۔ پورے اندلس میں عباسی خلافت و حکومت کو تسلیم نہیں کیا گیا تھا ہو برائے نام کہ افتد ار اور کی حلوا نے مقامی حکمرانی کرتے رہے۔ پورے اندلس میں عباسی خلافت و حکومت کو تسلیم نہیں کیا گیا بلکہ بہت جلد وہاں اموی خلافت و حکومت پوری شان و شوکت کے ساتھ قائم ہو گئی تھی۔ اس خلافت و حکومت کو تسلیم نہیں کیا گیا بلکہ بہت جلد وہاں اموی خلافت و حکومت پوری شان و شوکت کے ساتھ دائم ہو گئی تھی۔ اس طرح عباسی خلافت و حکومت کو تسلیم نہیں کیا گیا بلکہ بہت جلد وہاں اموی خلافت او حکومت پوری شان و شوکت کے ساتھ قائم ہو گئی تھی۔ اس طرح عباسی خلافت و حکومت کو تسلیم نہیں کر ہے تھے۔ اس میں من قراف و حکومت ہوری خلیا ہے ہو کیا تھا جو برائے نام یا صرف بر کت

عہد عباسی میں جہاں ایک طرف اسلامی حکومت کا شیرازہ بکھرا تھاوہیں فتوحات کا سلسلہ بھی بالکل بند ہو گیا تھااور اسلامی خلافت وحکومت کا دائرہ سمٹنا چلا گیاحتی کہ اموی خلافت وحکومت کے مقابلہ میں عہد عباسی میں اسلامی حکمرانی کا رقبہ آ دھے سے بھی کم ہو گیا تھا جس کی بنیادی وجہ عہد عباسی میں بیا ہونے والی مسلسل بغاوتیں اور آزاد حکمراں خاندان کامختلف علاقوں میں غلبہ وتسلط تھا۔

عباسی خلافت وحکومت کے سیاسی طور پر محدود اور اپائیج ہونے کے باوجو داسی عہد میں اسلامی تہذیب وتدن کواوج کمال حاصل ہوا کہ انھوں نے عہداموی سے ملنے والے علوم وفنون ،معاشرہ ومعیشت اور تہذیب وتدن کے سر ما ہیکو سجا سنوار کر بام عروج پر پہنچا دیا تھا جس کی وجہ

ے اس عہد کو اسلامی تہذیب کا زریں دور کہا جاتا ہے۔ 13.4.5 عباسی خلافت وحکومت کے زوال کے اسباب وعوامل

عباسی خلافت وحکومت پانچ سوسال سے زائد عرصے تک قائم رہی اورقانون الہٰی کے مطابق عروج وزوال سے گذرتے ہوئے ہلاکو خال کے ہاتھوں ۲۵۲ ھ<sup>/</sup> ۲۵۸ءا بے منطقی انجام کو پنچ جاتی ہے۔عباسی خلافت وحکومت کا اصل دورا قتدارتو صرف اس کے ابتدائی سوسال پر محیط ہے جب انھوں نے صحیح معنوں میں حکمرانی کی تھی ۔باقی چارسوسال ان کے نام پر مختلف خانوا دے حکمرانی کرتے رہے۔کسی بھی حکومت کے زوال کا بنیا دی سبب تو حکمرانوں کا شمشیر وسناں کی بجائے طاؤس و رُباب کے دامن میں پناہ لینا ہوتا ہے تاہم اس کے مطابق حرومت

عباسی خلافت وحکومت کے زوال کے متعدد اسباب بیان کیے جاتے ہیں۔ پروفیسر حمد کیسین مظہر صدیقی نے اس کے زوال کے اسباب سمی قدر تفصیل سے بیان کیے جن کا خلاصہ حسب ذیل الفاظ میں بیان کیا جا سکتا ہے:

ا-عباسی خلافت و حکومت کا بزور طاقت قائم ہونے سے متعدد طاقت ور افراد و خاندان کے دل ود ماغ میں حکمرانی کا جذبہ پیدا کردیا تھا کہ طاقت کی بنیاد پر حکومت قائم کی جاسکتی ہے۔اندلس میں اموی حکومت کے قیام کے کا میاب تجربہ نے اس خیال وجذبہ کومزید مہمیز دی، جس کا متیجہ سے برآ مدہوا کہ عین عروج و کمال کے دور میں عباسی سلطنت و ریاست کے حصے بخرے ہونے لگے اور عالم اسلام کے متعدد علاقوں میں مستقل سلطنتیں قائم ہوئیں جیسے مغرب میں ادر کی سلطنت ، شرق میں طاہری سلطنت اور حفاری سلطنت۔ وقت گذرنے کے ساتھ ساتھ آزاد حکمرا نوں اور سلطنتیں قائم ہوئیں جیسے مغرب میں ادر کی سلطنت ، شرق میں طاہری سلطنت اور صفاری سلطنت۔ وقت گذرنے کے ساتھ ساتھ آزاد حکمرا نوں اور سلطنتوں کی تعداد میں اضافہ ہوتا چلا گیا جن میں سے بعض بعض کہ صلطنت اور صفاری سلطنت۔ وقت گذرنے کے ساتھ ساتھ آ

۲- زوال کاایک بنیادی سبب جہاد کی روح کاختم ہوجانا تھا۔ اموی خلافت وسلطنت اپنے اسی جذبہ کی بنا پرفتوحات پرفتوحات حاصل کرتی رہی اور اسلامی قلمرو کا دائرہ مزید سے مزید وسیع ہوتا چلا گیا۔عباسی خلافت وحکومت میں فتوحات کا سلسلہ تقریباً بند ہو چکا تھا اور اسلامی رقبہ کا دائر ہ سکڑنے لگا تھا۔ جہاں کہیں کچھ فتوحات ہو سی بھی وہاں عباسی خلافت کا اقتدار بہت عرصہ تک باقی نہ رہ سکا اور اسلامی افواج کی واپسی کے بعد مقبوضہ علاقے ان کے ہاتھوں سے نکل گئے۔ اس عہد میں ہونے والی کچھ فتوحات ایسی تھیں جو دیگر خاندان کے حکمرانوں کی مرہون منت تھیں ،عباسی خلافت کا اس میں کسی بھی قسم کا حصہٰ ہیں تھا۔

۳ – باہمی خانہ جنگی نے بھی عباسی خلافت وحکومت کے زوال میں کافی اہم کر دارا دا کیا تھا۔

۵-عباسی انتظامیہ کے تمام تر اداروں نے نہ صرف اپنی افادیت کھودی تھی بلکہ وہ خلافت وحکومت کے لیے مفر ثابت ہوئے کہ وہ بد نظمی، استحصال اور خود غرضی کا نمونہ بن گئے تھے۔وہ تما م ادار لوٹ مار، رشوت ، غبن ، بے جا اصراف اور بے ایمانی کا مرکز بن گئے تھے جس کی وجہ سے حکومت کا خزانہ خالی ہوتا چلا گیا اور تمام تر قیاتی کام دعیرے دعیرے بند ہوتے چلے گئے۔ ۲ - ایرانی اور عرب امراکی آپسی رسہ کشی اور کھینچ تان نے بھی خلافت وحکومت کے زوال میں اہم کر داراد اکیا تھا۔ 2 - ایرانی اور عرب امراکی آپسی کھنٹن نے ترک امراکوا قتد ار پر قابض ہونے کا موقعہ فراہم کردیا جھوں نے اپنی جہالت ، اسلامی تعلیمات سے بے بہرہ ہونے کے میتیجہ میں خلافت کے ادراوں کی جڑوں کو کھو کھل کر کے زوال کی رفتار بڑھا دی تھی۔ ۸-اسلامی تعلیمات واصولوں سے روگردانی بھی زوال کا ایک سب قرار دی جاتی ہے۔ ۹-ابتدائی دورکو چھوڑ کرعباسی خلافت وحکومت پر متعدد طالع آ زما خاندان کا غلبہ و تسلط بھی اس کے زوال کا ایک سب بتایا جا تا ہے۔ ۱۰-سن - شیعی اختلافات نے جہاں ایک خلافت وحکومت کی جڑوں کو کھو کھلا کر دیا تھا وہیں سنی معاشرہ بھی مختلف قسم کے بحران اور ۱۰ سنی اسی - شیعی اختلافات نے جہاں ایک خلافت وحکومت کی جڑوں کو کھو کھلا کر دیا تھا وہیں سنی معاشرہ بھی مختلف قسم کے بحران اور ۱۰ سنی - شیعی اختلافات نے جہاں ایک خلافت وحکومت کی جڑوں کو کھو کھلا کر دیا تھا وہیں سنی معاشرہ بھی مختلف قسم کے بحران اور ۱۰ شن ایک اس بی نے مل کرز وال کا راستہ ہموار کر دیا تھا۔ ۱۱ - مختلف باطنی تحریکات جیسے قر امطہ خوارج اور فاطمی وغیرہ نے بھی زوال میں نمایاں کر دارا دا کیا تھا۔ ۱۲ - اسلام دشمن اور خلافت کے خلاف عناصر نے خاص طور سے شیعی عہد یداروں نے <sup>دی</sup> گھر کا جمیدی ادکا ڈھا نے'' کا کر دارا دا کیا اور ۱ سی نامعقول تع ایت ہو جات کے ملافت میں میں خلی کر دو ان میں معان کر کا دارا دارا کیا تھا۔

13.5 مصرمیں عباسی خلافت کا احیا

اس طویل دورانیہ میں مصر کے عباسی خلفا کومذکورہ بالا رسمی کاروائی - بادشاہ وقت کوا پنی طرف سے امور مملکت کا مختار بنا کر خلعت عباسی سے نواز نا- کے علاوہ کسی بھی قشم کا کوئی بھی اختیار حاصل نہیں تھا تا ہم کچھ حوصلہ مند خلفا نے خلافت کے وقار کو قائم کرنے کی کوشش کی ، کچھ کو عارضی کا میابی بھی ملی لیکن زیادہ تر کواس جرائ مندانہ قدم اٹھانے کی پاداش میں خلافت سے بھی ہاتھ دھونا پڑا'۔ 13.5.1 مصرمیں عباسی خلافت کے خلفا اور ان کا دورا قتد ار

مصر میں عباسی خلافت کے تقریبا یونے تین سوسال پر محیط طویل دورانیہ میں حسب ذیل ۱۸ رخلفا نے مسد خلافت کو رونق بخشی تقل ۔ ا-ابوالقاسم احمد بن ظاهر بامرالله ملقب به مستنصر بالله (وفات: ۲۱۱ ص)، دورخلافت: ۲۵۹ - ۲۲۱ ص/ ۱۲۶۲ - ۲۲۱۳ ء ۲ – ابوالعباس احمد بن ابوعلى حسن بالله ملقب به حاكم بإمر الله ( وفات : ۱ + ۷ ه/ ۱ + ۱۳۱ ء )، دورخلافت : ۲۲۱ – ۱ + ۷ ه/ ۲۲۱ – ۱ + ۱۳۱ ء سر–ابوالربیع سلیمان بن جاکم ملقب به ستگفی باللَّداول (وفات: • ۴۷ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۱۰)، دورخلافت: ۱ + ۷ – • ۴۴ ۲ ۲ ۲ – ۱۳۳۹ء ۳ - ابواسحاق ابرا ہیم بن محمد بن حاکم ملقب بہ واثق باللہ، دورخلافت: • ۳ ۷ – ۱۳ ۲ <u>حر/</u> ۹ ساسا - • ۳ ساء ۵ – ابوالعباس احمد بن مستكفى ملقب به جائم مامر الله ثاني (وفات: ۸ ۴ ۷ ۲ ۵ ۲ ۷ ۳ ۱۱ء)، دورخلافت: ۲ ۴ ۷ – ۸ ۴ ۷ ۵ ۷ ۳ ۱۱ - ۷ ۴۳ ۱۱ ء ۲ – ابوبکر بن مستکفی ملقب به معتضد مالله اول ( وفات : ۲۲ ۷ ه/ ۲۲ ۳۱ء ) ، دورخلا فت : ۸ ۲۲ ۷ – ۲۲ ۷ ه/ ۷۷ – ۲۲ ۳۱ء ۷ - ابوعبدالله محمد بن معتضد ملقب به متوکل علی الله اول (وفات: ۸۰ ۸ ص/ ۹۵ ما۱ ء)، دورخلافت: ۲۲۷ – ۸۵ ۷ ص/ ۱۳ ۲۲ – ۳۸ ۳۳ ء ۸ – ابوحفص عمر بن معتصم ملقب به واثق بالله ( وفات:۸۸ ۷ هه/ ۸۶ ۱۳ ۱ ء )، دورخلافت:۵۸ ۷ – ۸۸ ۷ هه/ ۱۳ ۸۳ – ۸۶ ۳۱ ء ۹-زکریابن معتصم ملقب به مستعصم (وفات:۹۱۷ ۵۱)، دورخلافت:۸۸۷-۹۱۷ ۵۱/ ۱۳۸۷ - ۸۹ ۳۱۶ ۱۰-متوکل علی الله ( وفات ۸۰۸ ۵/ ۵۵ ۴۱ ء )، [ دوسری مرتبه ]، دورخلافت : ۹۱ ۷ – ۸۰۸ ۵/ ۱۳۹۹ – ۵۰ ۴۱ ء ا۱–ابوالفضل عماس بن متوکل ملقب به ستعین باللد( وفات ۸۳۳ ﷺ)، دورخلافت: ۸۰۸ – ۸۱۲ ﷺ ۵۰ ۴۴ – ۱۴ ۱۶ ۲۱ – ایوان داؤد. بن متوکل ملقب به معتضد مالله (وفات ۵ ۸۴ ه/ ۱۳ ۴۶ء)، دورخلافت: ۸۱۲ – ۵ ۸۴ ه/ ۳۶ ۳۱ – ۱۴ ۴۶۱ -٣٧ - ابوالربيع سليمان بن معتضد ملقب به ستعين بالله ثاني (وفات ٨٥٣ ه/ ١٣٨ هـ)، دورخلافت : ٨٢٨ - ٨٣٨ هه/ ١٣٢ - ٨٤ ١٣٠ -۱۳ - ابوالبقاء جمزه بن معتضد ملقب به قائم مامرالله (وفات ۸۸۳ ص/۸۷ ۲)، دورخلافت: ۸۵۴ – ۸۵۹ ص/۵۰ ۲ ۵۰ ۳۱ ء ۱۵ – ابوالمحاسن یوسف بن معتضد ملقب به مستنجد بالله ثانی(وفات ۸۸۴ ص/۷۹۷ء)، دورخلافت:۸۵۹–۸۸۴ ص/۵۵ ۱۴–۷۹ ۱۶، ۱۲ – عبدالعزيزبن ليقوب ملقب به متوكل على اللد ثاني (وفات ۲۰ ۹ س/ ۹۷ سه)، دورخلافت : ۸۸۴ – ۳۰ ۹ س/ ۹۵ – ۱۳۷۷ -21- ایعقوب بن عبدالعزیز ملقب به مستمسک ماللد (وفات • ۹۲ س/ ۱۵۱۹ء)، دورخلافت: ۳۰۹۰ - ۹۲ س/ ۱۹۹۷ - ۱۹۱۹ء ۱۸ - محمد ملقب به متوکل علی اللَّد ثالث، دورخلافت: • ۹۲ – ۹۲۳ د/ ۱۵۱۳ – ۱۵۱۸ ،

13.6 عباسى خلافت ك محكمه جات

اموی خلافت کے بہت سے محکمے اور شعبے، عباسی خلافت کو بطور ورانت ملے تھے اور کچھ نئے محکمے بھی بنائے گئے تھے۔ عہد اموی سے بطور ورانت منتقل ہونے والے اہم شعبوں میں فوج، ٹیکس، ڈاک کے علاوہ دیوان الر مسائل (خطوط وفرامین کا محکمہ) اور دیوان المحاتم (کاغذات پر مہر لگانے، انھیں سر بمہر کرنے کا محکمہ) تھے تاہم عہد عباسی میں ان میں بہت تبدیلیاں کی گئیں تھیں اور انھیں زیادہ ترقی

یافتہ بنایا گیا تھا۔

عہد عباسی میں جن محکموں کی اساس وبنیاد پڑی تھی وہ حسب ذیل ہیں: - دیوان الاز مة: اس ادارہ میں مالیات کے خرچ کا حساب رکھا جاتا تھا۔

- دیوان النفقات: اس سے مراد اخراجات ومصارف کا خاص تگراں محکمہ تھا۔ اسے اور دیوان الاز مة کو آج کی زبان میں کنٹولراینڈ آڈیٹر جزل کہا جاسکتا ہے۔

- دیوان المطالم: عوام کی شکایات،خاص طور سے عہدے داروں سے ہونے والی شکایات، کورفع کرنے کی خاطر اس ادارہ کی بنا ڈالی گئی تھی۔

- دیوان الصوافی: اس ادراہ کوسر کاری/خلیفہ کی آراضی اور خاص جا گیروں کی دیکھ بھال کرنے کے لیے بنایا گیا تھا جسے آج کی زبان میں رجسٹر ار آفس کہا جاسکتا ہے۔

- دیوان العوض: بی محکمۂ فوج کاایک ذیلی ادارہ تھا جس کی ذمہ داری فوج کی نگرانی اور فوجیوں وسپا ہیوں کے معائنہ کرنا تھا۔ - دیوان التوقیع: اس ادارہ کے ذریعہ درخواستوں اور شکایات کے نتیج میں جاری کیے جانے والے احکامات کونا فذکیا جاتا تھا۔ - دیوان السر: اس دفتر کے ذریعہ انتہائی راز داری کے کام انجام دیے جاتے تھے اور بہت ہی راز دارانہ فرامین جاری کیے جاتے تھے۔ اس شعبہ کوآج کی زبان میں سیکرٹ سروس یا خفیہ ایجنسی سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔

عہد عبای کے عدالتی نظام میں خلیفہ وقت ہی سب سے بڑا منصف ہوتا تھا۔ آج کی زبان میں اسے ''چیف جسٹ'' سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔وہ ہوشم کے فیصلے کرسکتا تھا اور اس کے فیصلوں پر کہیں بھی اپیل نہیں کی جاسکتی تھی تا ہم خلیفہ سے ہی سے نظر ثانی کی درخواست کی جاسکتی تھی۔اعزاز کی طور پر وزرا کو بھی یہ افتدار حاصل تھا کہ وہ مقد مات کی سماعت کریں اور اپنے فیصلے سنا نمیں۔ عام طور قاضیوں کے نظر رکا اختیار خلفا تھی۔اعزاز کی طور پر وزرا کو بھی یہ افتدار حاصل تھا کہ وہ مقد مات کی سماعت کریں اور اپنے فیصلے سنا نمیں۔ عام طور قاضیوں کے نظر رکا اختیار خلفا تھی۔اعزاز کی طور پر وزرا کو بھی یہ اختیار حاصل تھا کہ وہ مقد مات کی سماعت کریں اور اپنے فیصلے سنا نمیں۔ عام طور قاضیوں کے نظر رکا اختیار خلفا کے پاس ہوتا تھا تا ہم کبھی کبھی وزرائص انجام دیا کرتے تھے۔ اسی طرح مرکز می قاضی خلیفہ کے ماتحت اور صوبائی قاضی گورز کے تحت اپنے فرائض منصی انجام دیا کرتے تھے۔ووسر لفظوں میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ عباسی عدلیہ مرکز کی عدلیہ، صوبائی عدلیہ اور شہری عدلیہ میں نقسم تھا۔ مرکز کی عدلیہ کا قاضی انصار قائی انتہ کہ کہا جا سکتا ہے کہ عباسی عدلیہ مرکز کی عدلیہ، صوبائی عدلیہ اور شہری عدلیہ میں نفت م تھا۔ مرکز کی عدلیہ کا قاضی انصار آن تھا جو مرکز کی عدلیہ کا سب سے بڑا قاضی ہوتا تھا۔ اس عہدہ کی شروعات عہد عباس ہی کی ک تھا۔ مرکز کی عدلیہ کا قاضی القصانہ '' کہلا تا تھا جو مرکز کی عدلیہ کا سب سے بڑا قاضی ہوتا تھا۔ اس عہدہ کی شروعات عہد عباس ہی کی تعلیہ گی تھی۔خلیفہ مہدی کے زمانے میں امام ابو یوسف علیہ الرحمہ کو اس عہدہ پر سب سے پہلے فائز کیا گیا تھا۔ عہد عبار تی کی کہ موران قاضی القصانہ میں اجر بن ابی داؤد (وفات ۲۰۲۰ھر) میں اور تیکی بن اکٹم (وفات ۲۰۲۰ھر) کے میں کا تھی شار ہوتا ہے۔

عہد عباسی میں پولیس کا نظام کافی بہتر تھااوراس کے واجبات وہی تھے جوآج کل کی پولیس انجام دےرہی ہے۔عہد عباسی کی پولیس شہری پولیس اور خلیفہ کے ذاتی محافظ میں منقسم تھی۔اس عہد کی فوج اوراس کے لشکر گاہ کو پانچ حصوں-مقدمہ، میںنہ،میسرہ،قلب اور ساقہ یا مؤخرہ - میں تقسیم کیا جاتا تھا۔خلیفۂ وقت فوج کا اعلی سربراہ ہوتا تھا اور وہ کبھی کبھی اپنے اس منصب کاعملی استعال بھی کرتا تھا کہ ہارون رشید ، مامون اور معتصم جیسے خلفا نے فوجوں کی قیادت کی تھی اور جنگوں میں بنفس نفیس شریک ہوئے تھے۔خلیفہ کی غیر موجودگی میں فوج کی زمام کارصوبائی امیروں اور گورزوں اور بسا اوقات وزیروں کے ہاتھ میں ہوتی تھی۔صوبائی امیروں اور گورزوں کے ماتحت رہنے والی فوج بسا اوقات مرکز کے خلاف بغاوت کاعلم بھی بلند کردیا کرتی تھی۔

یہاں اس بات کی طرف اشارہ کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے خلیفہ معتصم کے زمانے سے فوج میں وردی کے استعال کورائج کیا گیا تھا۔ عہد عباسی کی فوج کوحسب ذیل زمروں میں تقسیم کیا جاتا ہے:

ا - بری فوج اور بحری فوج ۔

۲ - مستقل فوج اور رضا کار فوج \_ پہلی قشم کی فوج با قاعدہ تخواہ یافتہ تھی جب کہ دوسری قشم کی فوج رضا کار فوجیوں پر مشتمل ہوتی تھی جن کی خدمات خاص خاص مواقع پر حاصل کی جاتی تھیں اورانھیں مال غنیمت سے حصہ دیا جا تا تھا۔ ۳-گرمائی فوج اورسرمائی فوج۔

13.6.3 عہد عباسی کا مالی نظام

عباسی مالی نظام کی اساس وبنیاد عہد اموی کے مالی نظام پرتھی ۔عہد عباسی کے مالی نظام کو زیادہ بہتر بنانے کا سہرا خلیفہ ہارون رشید کے سربند هتا ہے کہ انھوں نے خلافت وحکومت کے ذرائع آمدنی کو متعین کرنے کے لیے اپنے قاضی القضاۃ امام ابویوسف سے ایک کتاب ''کتاب المحراج'' لکھوائی۔اس کتاب سے عباسی سلطنت کے مالی نظام کو شیچھنے میں بہت آسانی ہوجاتی ہے۔

عہد عباسی کی آمدنی کے اہم ترین ذرائع صدقات ،عشر، مال غینمت کاخمس (پانچواں حصہ)، جزیبے،خراج ومحاصل اور فے کی آراضیاں تقسی ۔ اسی طرح دفینوں، کانوں اور پچھ دیگر واسطوں سے بھی حکومت کوآمدنی ہوتی تھی ۔عہدعباسی کا مالی نظام کتنامستنگم ومضبوط تھا اس کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ خلیفہ ہارون رشید اور مامون کے زمانے میں مالیہ کی کل رقم بالتر تیب ساڑھے چون کروڑ درہم اور چالیس کروڑ درہم سے زائدتھی ۔عہد عباسی میں مالیہ کی رقم میں حالات کی مناسبت سے اتار چڑھا وا آتارہتا تھا۔

13.7 عہد عباسی کا نظام تعلیم

عہد عباسی میں نظام تعلیم کا بنیادی ڈھانچہ وہی برقرار رہا جو عہد اموی سے چلا آ رہا تھا کیکن مختلف تہذیبوں اور ثقافتوں کی آمیزش نے اس نظام تعلیم میں کافی تبدیلیاں پیدا کر دیں تھیں۔اس عہد میں نظام تعلیم تین مرحلوں-ابتدائی، ثانو کی اور اعلی تعلیم- میں منقسم تھا۔ ابتدائی تعلیم کا آغاز چار برس کی عمر میں گھر سے ہوتا تھا اور اس کی پیمیل مکا تب میں ہوتی تھی ،ابتدائی تعلیم بچے اور بچیوں دونوں کے لیے لازمی تھی۔عام طور پر اسی مرحلہ میں کمزور طبقات کے بچوں کی تعلیم کا سلسلہ منقطع ہوجا تا تھا اور اور اسی تعلیم تھے۔اس مرحلہ کی تعلیم میں طلبہ قرآن کا ناظرہ پڑھتے تھے، معمولی حساب وگنتی سیکھتے تھے، قرآن کو حفظ کرتے اور قرات و تبویل سے ثانوی تعلیم کے مرحلہ میں بالعموم طلبہ مکا تب کے بڑے اساتذہ کی خدمت میں حاضر ہوکر زیور تعلیم سے آراستہ ہوتے یا خلفا واہل ثروت کے بچے یا نجی اساتذہ (المود بون) سے تعلیم حاصل کرتے تھے جو انھیں ان کے گھر پر جا کر پڑھایا کرتے تھے جنھیں آج عرف عام میں ٹیوڑ (اتالیق) کے نام سے جانا جاتا ہے۔تعلیم کے اس مرحلہ میں طلبہ کو قر آن ،حدیث، فقہ، سیرت ، تاریخ ، ریاضی ودیگر علوم کی کسی حد تک فن تعلیم دی جاتی تھی۔

اعلی تعلیم کے مرحلے میں طلبہ مختلف علوم وفنون کے اہل علم کے علمی حلقوں میں جا کراپنے علم میں اضافہ کرتے تھے اور اپنی علمی تشکی کو دور کرتے تھے۔مفسرین ومحدثین علما،فقہا ،ادبا وشعرا اور دیگر علوم وفنون کے ماہرین کے حلقے پوری عباسی ریاست ومملکت میں تھیلے ہوئے تھے۔ بغداد،سامراء،مکہ، مدینہ، کوفہ، بھرہ، واسط، دامشق، نیشا پور، حلب، فسطاط، صنعاء اور بیت المقدس جیسے شہروں میں بیعلمی حلقے زیادہ پائے جاتے تھے۔ ان شہروں میں دینی علوم کے ساتھ ساتھ دنیا وی علوم کے مراکز بھی پائے جاتے تھے جہاں اعلی تعلیم حاصل کرنے کے لیے گو یا افراد وغیرہ میں اعلی تعلیم حاصل کرنے کے ساتھ دنیا وہ میں معرف کر علوم کے مراکز بھی پائے جاتے تھے جہاں اعلی تعلیم حاصل کرنے کے لیے گو یا افراد وغیرہ میں اعلی تعلیم کے مراکز کی تعداد میں تک حاصل کر ہے تھے۔ پروفیسر محد یکیں مظہر صد یق کے بقول بغداد، دشق، موصل ، کوفہ، بھرہ اور د

یہاں اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ عہد عباس کے بعض علمی مراکز بعض مخصوص علوم وفنون کے لیے زیادہ مشہور تھے جیسے مدینہ امام مالکؓ کی وجہ سے حدیث کا سب بڑا مرکز تھا،کوفہ وبصرہ نحو کے ساتھ ساتھ فقہ کی اعلیٰ تعلیم کے لیے بھی مشہور ومعروف تھے۔خلیفہ مامون کے زمانے میں بغداد مختلف علوم وفنون کی اعلیٰ تعلیم حاصل کرنے کا سب سے بڑا مرکز بن گیا تھاجہاں مختلف علوم وفنون کی فنی تعلیم دی جاتی تھی۔

اعلی تعلیم حاصل کرنے والے افراد عام طور سے تمام دینی علوم کے جامع ہوتے تھے۔عام طور سے اعلی تعلیم حاصل کرنے والے پہلے دینی علوم میں مہارت پیدا کرتے تھے پھر کسی مخصوص فن میں کمال حاصل کرتے تھے۔اعلی تعلیم حاصل کرنے والوں میں سائنسی اور سابتی علوم جیسے تاریخ وسیرت نگاری، جغرافیہ، طب اور کیمیا وطبیعیات وغیرہ ،حاصل کرنے والے افراد بھی ہوتے تھے۔

یہاں اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے عہد عباسی کے نظام تعلیم کے ہر مرحلہ میں خصوصاً اعلیٰ تعلیم اور تخصص کے مرحلہ میں اساتذہ کے سامنے قر اُت یاان سے ساعت کو کافی نہیں سمجھا جاتا تھا بلکہ اس کے ساتھ ساتھ اس بات پر زور دیا جاتا تھا کہ انھیں ذہن میں مکمل طور پر محفوظ کرلیا جائے لہٰ ذاطلبہ کے لیے نہ صرف قر آن بلکہ احادیث ودیگر علوم وفنون کو مسائل کا از بر ہونا لازمی قرار دیا گیا تھا۔

عہد عباسی میں اعلی تعلیم کے بڑ ےعلمی مراکز میں ''بیت المحکمۃ''کا شار ہوتا ہے۔خاص طور پر خلیفہ مامون کے زمانہ میں اس مرکز کوسائنسی اور فلسفیانہ علوم وفنون کے حوالے سے مرکز می حیثیت حاصل ہوگئی تھی۔

عہد عباس کے چوتھے دور (۷ ۲ ۲ تا ۲۵۲ ھ/ ۱۰۵۵ تا ۱۰۵۵ ء) میں پہلی سرکاری یو نیور ٹی کا قیام عمل میں آیا تھا۔ یہ فضل سلجوتی عہد کے ایک عظیم دانشور ومفکر وزیر نظام الملک طوی ( وفات: ۸۵ ۲ ھ<sup>ر</sup> ۱۰۹۲ء ) کو حاصل ہوا کہ انھوں نے ۵۹ ۲ ھ<sup>ر</sup> ۲۰۱۱ء میں مدرسہ نظامیہ ک بنیاد بغداد میں ڈالی جو بہت جلدایک بڑے علمی مرکز میں بدل گیا جسے اس وقت کی سب سے بڑی یو نیور ٹی قرار دیا جاتا تھا۔ اس مرکز کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے امام غزالی ( وفات ۵۵۵ ھ ) جیسی شخصیت کا شار نہ صرف اس کے ''اولڈ ہوائز''میں ہوتا ہے بلکہ انھوں نے وہاں تدر لیی فرائض بھی انجام دیے تھے۔ بیعلمی مرکز سقوط بغداد کے بعد بھی باقی رہا اور صد یوں تک علم وضل کے جویان کی تشکّ دور کرتا رہا ۔بعد میں بیمر کز''مدرسہ مستنصر بی' میں مدغم ہو گیا تھا۔

نظام الملک طوی نے''مدرسہ نظامیہ' کے نام سے ہی ایک اور مرکز نییٹا پور میں قائم کیا تھا جس کے پرنیپل/ وائس چانسلرامام الحرمین عبدالملک جوینی(وفات: ۸۷ ۴ ھ) تھے۔اس وفت نیشا پور میں مزید چارعلمی مراکز پائے جاتے تھے۔

عہد عباسی کی دوسری بڑی یونیورٹی کا قیام عہد عباسی کے بالکل آخر دور میں ہواتھا۔اس یونیورٹی کوخلیفہ مستنصر نے ۲۳۳۴ء میں قائم کیاتھا جوان کے نام کی مناسبت سے ''مدرسہ مستنصریہ'' کے نام سے مشہور ہوا۔ میتخلیم مرکز چود ہویں صدی تک برقرار رہنے کے بعد زمانہ کی دست وبرد کا شکار ہوگیا۔

خلافتِ عباسی کا آخری اور چوتھا دور اس کحاظ سے ممتاز و منفر د قرار دیا جا سکتا ہے کہ عہد عباسی کے دیگر ادوار کے مقابلہ میں اس دور انحاط میں علم وفن نے فروغ نے لیے زیادہ سنجیدہ کوششیں کی گئی تھیں۔اسی دور میں بقول پروفیسر محمد طبیتین مظہر صدیقی نظام الملک طوسی کی کوششوں سے بغداد، نیشا پور، طوس کے علاوہ ایران وتر کستان میں متعدد اعلی تعلیم نے بڑے مراکز قائم کیے تصحیح خصیں آج کی اصطلاح کے مطابق یونیور سٹیز کہا جا سکتا ہے۔ان کے علاوہ ایران وتر کستان میں متعدد اعلی تعلیم نے بڑے مراکز قائم کیے تصحیح خصیں آج کی اصطلاح کے مطابق ''مدرسہ نظامی' سے متاثر ہوکر عراق، شام، فلسطین ، مصر، خراسان، تر کستان میں بہت سے مراکز کی داغ بیل ڈالی تھی۔مزید بیر کہ بخارا، سرقد، نیا، میں تر مزمرو، بلخ کے علیہ مصر، خراسان، تر کستان میں بہت سے مراکز کی داغ بیل ڈالی تھی۔مزید میں

13.8 عہد عباسی کا معاشرہ

عہد عباسی کا معاشرہ بنیا دی طور پر دوا کا ئیوں - مسلم اور غیر مسلم - پر مشتمل تھا جنھیں حسب ذیل زمروں میں تقشیم کیا جاسکتا ہے: - مسلم ساج: مسلم طبقہ عربوں اور غیر عربوں یا موالی پر مشتمل تھا۔ - غیر مسلم ساج: غیر مسلم طبقہ یہود یوں، عیسا ئیوں اور مجوسیوں وغیرہ پر مشتمل تھا جنھیں اصطلاحی طور پر ذمی سے موسوم کیا جاتا تھا۔ - نسلی یا علاقائی ساج: غیر مسلم طبقہ یہود یوں، عیسا ئیوں اور مجوسیوں وغیرہ پر مشتمل تھا جنھیں اصطلاحی طور پر ذمی سے موسوم کیا جاتا تھا۔ - نسلی یا علاقائی ساج: نسر لیا علاقہ کے اعتبار سے عباسی ساج کو عرب، ایرانی، خراسانی، ترک، بر بر اور جان وغیرہ میں تقسیم کیا جاسکتا ہے ۔

عہد عباسی کا معاشرہ، عہد اموی کے معاشرہ سے پھھ ملتا جلتا تھا۔تا ہم اس وقت کا عباسی معاشرہ بقول پرو فیر محدیثیین مظہر صدیقی اموی معاشرہ سے چھوٹا تھا کہ پورااندلس و پر نگال اس معاشرہ سے نکل گیا تھا۔اسی طرح عہد عباسی کے معاشرہ کے ہر طبقہ کی اندرونی ساخت میں تبدیلی آئی تھی اوران کے سیاسی، ساجی رتبوں کے ساتھ ساتھ ان کے اقتصادی حالات بھی بدل گئے تھے۔

دینی اعتبار سے عہد عباسی کا معاشرہ صحابۂ کرام اور اکثر تابعین کے فیوض وبرکات سے بالکل ہی تہی دامن ہو چکا تھا۔اس عہد کا صرف ابتدائی حصہ ہی تبع تابعین کے وجود با سعادت وبرکات سے مستفیض ہوسکا تھا کہ خیر القرون کی تیسری نسل سے تعلق رکھتے تھے۔خیر القرون کی اس کڑی کے خاتمہ کے بعد عباسی ساج ومعاشرہ عام مسلم ساج ومعاشرہ میں تبدیل ہو گیا تھا۔

عہد عباتی کے ساج ومعاشرے میں پیدا ہونے والی تبدیلیوں کا سب سے بڑا مظہر حکمراں طبقہ تھا کہ عہد اموی میں حکمراں خانوا دوں نے اپنے دور خلافت وحکومت میں سیاسی اختلاف کے باوجود پورے خانوا دہ بنوا میہ کواپنے ساتھ رکھا اور حکمراں خاندانوں کے ساتھ ساتھ دیگر خاندانوں کوبھی اعلی عہد بے اور مناصب سے نوازا گیا تھا جس کی وجہ سے اموی خاندان کا شیرازہ منتشر نہ ہو سکا وہ اور وہ باہم متحد وشیر وشکر رہے۔ اموی خاندان کے مقابلہ میں عہد عباسی میں صرف بنو ہاشم کے افراد ہی حکومت کے تمام مناصب پر فائز اور تمام مراعات کے ت

دیے گئے نتھےاور بنوابی طالب، بنونوفل و بنومطلب کے افراد کوئسی بھی قشم کا کوئی عہدہ نہیں دیا گیا تھا۔اس پرمشزاد حضرت علی کے خانوادہ کو بھی سیاسی مقاصد کے پیش نظر دشمن قراردے دیا گیا تھا جب کہ عباسی خلافت کے لیے راہ ہموار کرنے میں اس خاندان نے اہم کردارادا کیا تھا۔

عہد عباسی میں حکمراں طبقہ کے ساتھ ساتھ جس طبقے میں نمایاں تبدیلیاں رونما ہوئی تھی وہ طبقۂ موالی تھالیکن بیر تبدیلیاں پورے طبقۂ موالی میں رونمانہیں ہوئیں تھیں بلکہ ان سے مستفید ومستفیض ہونے والے اس طبقہ کے صرف وہ افراد واشخاص تھے جن کاتعلق دربار خلافت اور حکومت کے گلیاروں سے تھا۔ عام طبقۂ موالی کے حالات میں کوئی قابل ذکر تبدیلی نہیں آئی تھی اور وہ پورے عہد عباسی میں کمتر اور فروتر ہی رہے۔ عام طبقۂ موالی کو صرف سے مالی فائدہ حاصل ہوا تھا کہ انھیں ان علاقوں میں جز سے کی ادا گی تھی سے چھٹکارامل گیا تھا جہاں نومسلموں پر بھی جز سے عائم طبقۂ موالی کو صرف سے مالی فائدہ حاصل ہوا تھا کہ انھیں ان علاقوں میں جز سے کی ادا ئیگی سے چھٹکارامل گیا تھا جہاں نومسلموں پر بھی

عہد عباسی کے غیر مسلم طبقات - یہود یول، عیسا ئیوں اور مجوسیوں وغیرہ - پر ان حالات کا کوئی اثر مرتب نہیں ہوا تھا وہ ہنوز دیگر اسلامی ادوار کی طرح عباسی خلافت وحکومت کے سائے تلے امن وچین کی زندگی گزار رہے تھے جس کے عوض وہ جزید اور اپنی پیداواری زمین پر خراج ادا کرتے ضحے ۔ ذمی طبقہ کو عہد عباسی میں اپنے مذہبی امور کی ادائیگی ، ساجی اقدار وروایت کی پابندی کے آزاد ضحے اور انھیں ہر طرح کی ساجی ، اقتصادی اور تدنی آزادی حاصل تھی ۔ اس عہد میں اس طبقہ کے پھرافراد کو پھر عکومتی مناصب پر بھی فائز کیا گیا تھا۔ عہد عباسی میں غلاموں اور کنیزوں کے مقام و مرتبہ اور ساخت میں کسی قسم کی تبدیلی پیدانہیں ہوئی تھی ۔ وہ ہراسلامی دور کی طرح اس دور میں بھی اپنی اپنی زندگی گزارتے رہے کہ جنگوں میں قیدی بنایا جانا اور باز ار میں فروخت کردیا جانا ان کا مقدر تھا۔ اس عہد میں بس فرق بی آیا تھا کہ ان کی سابی قدر دمنزلت ان کے آقا کے مطابق طے کی جاتی تھی اور اُٹھیں جا گیروں دغیرہ سے بھی نواز اجاتا تھا۔ اس عہد میں بس فرق بی آیا خلفا کی بیویاں یا ان کی مائیں ہونے کی دجہ سے ایک مقام دمر تبہ حاصل ہو گیا تھا حالانکہ ساج میں ان کے باندی ہونے کی حیثیت بر قرارتھی۔ ہر ساج کی طرح عہد عباس کے ساج کو اعلیٰ متو سط اور کمز ور طبقات میں تقسیم کیا جاتا ہے جن کے اقتصادی حالات ، طرز رہائش ور من سہن اور کھانے پینے کا ڈھنگ، اس طبقہ کی منھ بولتی تصویر قرار دی جاسکتی ہے۔

عہد عباسی کا اعلی طبقہ ،خلفا ،وزرا،امرا ،حکومت کے اعلی واہم اراکین اور ان کے افراد خانہ پر مشتمل تھا۔اسی طبقے میں بڑے تاجروں،کاشت کاروں اور صنعت کاروں کا بھی شار ہوتا تھا۔اس طبقے کی آمدنی سب سے زیادہ تھی۔ان کے بعد اس عہد کے متوسط طبقے کا نمبر آتا ہے، پیر طبقہ متوسط آمدنی والوں پر مشتمل تھا جیسے حکومت کے دوسرے درجہ کے ارکین ، نخواہ دارعلا، وقضا ۃ ، درمیانی درج کے تاجر، کا شت کار اور صنعت کاروغیرہ۔اقتصادی لحاظ سے سب سے کمز ور طبقہ غریبوں کا تھا جو عام فوجی و سپاہی، حکومت کے عام کارکنان، معماران ، کاریگروں اور مزدوروں پر مشتمل تھا۔

13.9 عہد عباس کے اسلامی فرقے

حضرت عثمان بن عفان ی حدور خلافت کے وسط تک اسلامی معاشرہ متحد و یکجا رہاحتی کہ نومسلم یہودی عبداللہ بن سبا نے اسلامی معاشرہ میں فرقہ بندی کا پہلا پنچ بودیا جو آگے چل کر'' فرقہ بندیوں' جیسے تناور درخت میں تبدیل ہو گیا۔عہدعباسی میں پائے جانے والے اسلامی فرقوں کا مخضر تعارف درج ذیل سطور میں کرایا جارہا ہے۔

3.9.1 شيعه

اسلامی فرقول میں سب سے قدیم اور اہم فرقہ ' شیعی فرقہ' ہے۔ ابتدائی عہد میں لفظ' شیعہ' صرف حامی گروہ اور جماعت کے معنی میں ستعمل ہوتا تھالیکن بہت جلداس لفظ نے حضرت علی ؓ کے حامیان اور انھیں خلافت کا مستحق سیحفے والی جماعت کا لقب اختیار کرلیا۔ حضرت علی " کی شہادت تک یہ جماعت یکجا ومتحد رہی لیکن بعد میں وہ مختلف گروہ میں تقسیم ہوگئی لیکن وہ تمام گروہ اپنے اصولی عقائد پر ،معمولی ترمیم اور اختلاف کے ساتھ، قائم ودائم بتھے۔

حضرت علی مستحقین صرف حضرت امامت کے تصور نے جنم لیا کہ خلافت کے اصلی مستحقین صرف حضرت امام حسن (وفات ۵۰ ۵۰ (۲۰ ۵۰ )اورامام حسین ؓ (وفات ۲۱ ۵۰ ۲۸۱ء) ہیں ۔امام حسن ؓ نے جب حضرت معاوید ؓ کے حق میں خلافت سے دستبرداری کا اعلان کیا تو نہ صرف ان پرلعن وطعن کی گئی بلکہ ان کی اولا دکو بھی خلافت کے استحقاق سے محروم کردیا گیا۔ حضرت حسین ؓ کی شہادت کے بعد ان کے صاحبزاد بے حضرت امام زین العابدینؓ (وفات ۹۴ ۵۰ ۳۷ ۷۰ ) کو حق خلافت کے استحقاق سے محروم کردیا گیا۔ حضرت حسین ؓ کی شہادت کے بعد ان قبول کرنے سے انکار کردیا ۔ ان کے بعد ان کے فرزند محدؓ کی امامت کو لے کر شیعی فرقہ مختلف ڈھروں میں تفسیم ہو گیا ۔ گروہ میں ''اثنا عشریہ فرقہ''سب بڑا فرقہ بن کر ابھرا کہ وہ بارہ امام کی قائل متھے۔ اس فرقہ کے بارہو یں امام محمد بن حسن (وفات۲۱۱ ﷺ ۲۷۸ء) کو''امام غائب'' کہاجاتا ہے کہ وہ سامراکےایک غارمیں غائب ہو گئے تھے۔اُنھیں ہی امام مہدی بھی کہاجاتا ہے جن کےظہور کا انتظار شیعی فرقہ آج بھی کررہا ہے۔

شیعہ فرقہ وقت کے ساتھ ساتھ گروہ در گروہ میں تقسیم ہوتا چلا گیا۔اس تقسیم کی بنیادی وجہ شیعی عقائد کے حوالے سے پیدا ہونے والے اختلافات تھے۔اس فرقہ کے چار بنیادی فرقے ہیں: کیسانیہ،زید بیہ،امامیہ اور غالیہ۔ بیہ چاروں فرقے بھی آگے چل کے مخلف فرقوں میں تقسیم ہوجاتے ہیں جیسے کیسانیہ مختار بیداور ہاشمیہ وغیرہ میں تقسیم ہو گئے، زید بیہ، جارود بیداور سلیمانہ وغیرہ میں بٹ گئے،امامیہ سے باقر بیہ، اساعیلیہ اور اثنا عشر بیدو خیرہ جیسی شیعی جماعتیں پیدا ہو کیں اور غالیہ، سبائیہ اور کا ملیہ وغیرہ میں مند گئے۔

شیعی فرقوں کا ایک عقیدہ یہ بھی ہے کہ خلافت کا استحقاق صرف اور صرف حضرت علی ؓ اور حضرت حسین ؓ کی اولا دکا ستحقاق ہے۔اضیں اس حق سے محروم کرنے والے غاصب قرار پائیں گےلہذا ان کے خلاف علم بغاوت بلند کرنا یا ظاہری طاقت نہ ہوتوان کی جڑوں کو کا ٹنا ضروری ہے۔اس عقیدے پرشیعی حضرات پورے عہد عباسی میں کمل طور پر کارپابند رہے کہ کہیں بغاوتوں سے عباسی خلافت کو پریثانیوں میں ڈالیے رہے تو کہیں اس کی جڑوں کو کھودتے رہے جیسا کہ آل ہو سے کے طرز عمل سے ثابت ہوتا ہے۔خلاف علم بحد مالافت میں اس فرق کردار رہا ہے۔

13.9.2 خوارج

اس سے مراد وہ فرقہ ہے جنھوں نے مسلمہ تحکیم پر حضرت علی ؓ کے نقطہ نظر سے اختلاف کرتے ہوئے ان کی جماعت سے نکل گئے تھے۔مشہور قول کے مطابق حضرت علی ؓ کا ساتھ جھوڑنے کی وجہ سے اور اردودائرۃ المعارف الاسلامیہ کے مقالہ نگار کے قول کے مطابق انھیں کوفہ سے ہاہر نکل جانے کی وجہ سے خوارج کہا جاتا ہے۔دونوں میں وجہ تسمیہ میں کوئی فرق نہیں ہے کہ وہ حضرت علی ؓ کا ساتھ جھوڑنے کے بعد کوفہ سے نکل کر' حروراء' نامی مقام پر فروکش ہو گئے تھے۔

اس فرقد کا بنیادی نظرید اور عقیده "لا حکم الالله" ہے کہ جس نے بھی اس سے روگردانی کی گویا اس نے اسلامی شعار سے منھ پھیرلیا ہے۔خوارج کے مطابق چونکہ حضرت علی " نے مسکلہ تحکیم میں حضرت معاوید " سے صلح کر کے "لا حکم الالله"کی خلاف ورزی کی تھی لہذا انھوں نے ان کی بیعت ختم کر کے اپنے لیے ایک نیا امام عبد اللہ بن وہ ہب راسی چنا اور اس کے ہاتھوں پر بیعت کر لی۔ ابتدائی زمانہ میں خوارج نامی می فرقد اپنے عقیدہ "لا حکم الالله"کی وجہ سے "المحکمة" اور "حووراء"کے مقام پر بیعت ہونے کی وجہ سے "الحرورية "کہلایا۔ بعد میں اس فرقد کے تمام پیرو کاران کو خوارج کے نام دے دیا گیا۔ سارے ایک قول کے مطابق ابتدائی عہد کے خوارج " شو اة" جمع، اپنے آپ کو خدا کی راہ میں نیچنے والے ) کے نام سے جانے جاتے تھے۔ اس طرح وہ اپنے ایک اہم سردار کے نام نجرہ بن

شیعی فرقہ کی طرح خوارج کے وجود میں آنے کا سبب بھی سیاسی ہے لیکن آ گے چل کر دونوں فرقوں نے دینی فرقے کا روپ اختیار کرلیا اور اسلامی فرقوں کی ایک مستقل اکائی بن گئے۔بقول پر وفیسر محدیک ین مظہر صدیقی صاحب' انھوں نے اپنا پورا دینی نظام اور سیاسی ڈھانچہ بنایا جو ان کے مخصوص نظریات وعقائد پر مبنی تھا۔ بید پنی اور سیاسی نظام مدتوں کی سعی وکاوش اور حکومت وقت کے خلاف ان کی جنگوں کے بعد بنا تھا''۔ خوارج کا بیفرقہ ابتدائی عہد میں ایک سیاسی طاقت بن کر ابھر اجس نے بہت جلد طاقت وقوت حاصل کر لی وہ حضرت علی ؓ کے عہد خلافت میں امن وامان قائم ندر ہنے کا ایک بڑا سبب بن گئے جنھوں نے اردودائرۃ المعارف الاسلامیہ کے مقالہ نگار کے بقول غیر ارادی طور پر حضرت علیؓ کے مقالبے میں حضرت معاویہؓ کی فنتخ کا سبب بن گئے بتھے اور عباسی خلافت وحکومت کے قیام میں بھی مددگار ثابت ہوئے تھے۔خلافت عباسیہ میں ان کی سیاسی اور فوجی طاقت ختم ہوگئی اور وہ محض ایک دینی فرقہ بن کر رہ گیا تا ہم اس بات سے انکار نہیں کیا جاسکتا ہے

مذکورہ بالا تینوں فرقوں کا شارخوارج کے بڑے اور اہم فرقوں میں ہوتا ہے جن کی متعدد شاخوں کا ذکر کتب ملل وخل میں ملتا ہے۔ 13.9.3 مرجبہ

یدایک دینی فرقد تھا جو شیعہ اور خوارج کے سخت روید اور بالکل متفاد نظریات کی وجہ سے منظر عام پر آیا تھا کہ شیعہ اور خوارج اپنے اپنے عقائد کے مطابق بہت سے لوگوں کو دائر کا اسلام سے خارج سمجھتے تھے اور انھیں کا فر قرار دیتے تھے۔ یہ دونوں فرق سمجھتے تھے اور ایک دوسرے کو باطل کا پیروکار مانتے تھے۔ ان کے مقابلہ میں مرجمہ نامی فرقہ وجود میں آیا جس کا بنیادی عقیدہ یہ تھا کہ کوئی بھی شخص اس وقت تک دائر کا اسلام سے خارج نہیں ہوسکتا ہے جب تک کہ وہ علی الاعلان اپنے اسلام کے چھوڑ نے کا اعتراف نہ کرے محض گناہ کہیرہ کی بنا پر کسی بھی شخص کو کا فرنہیں قرار دیا جا سکتا ہے جب تک کہ وہ علی الاعلان اپنے اسلام کے چھوڑ نے کا اعتراف نہ کرے محض گناہ

مرجعہ مسلمانوں کی آپسی لڑائی کو براسیحصے تھے لیکن وہ کسی کو بھی برانہیں مانتے تھے اور نہ ہی اس کے اعمال کی بنیاد پر اس کے موثن یا کافر ہونے فیصلہ کرتے تھے۔ان کا یہ بھی ماننا تھا کہ حق وباطل کا فیصلہ آخرت میں ہوگا اور فیصلہ کرنے والی ذات صرف اللہ کی ہے لہذا اس کے امور میں مداخلت غیر مناسب وغیر ضرور کی ہے۔

یے فرقہ مرجمہ کے نام سے اس لیے موسوم کیا جاتا ہے کہ وہ کسی کے متعلق فیصلہ کو مؤخر کرنے کے قائل تھے کہ ایک انسان دوسرے انسان کے ایمان واسلام کے متعلق کوئی فیصلہ کرنے کا مجاز نہیں ۔ایک دوسری وجہ تسمیہ یہ بیان کی جاتی ہے کہ انھیں اللہ کی ذات سے مغفرت ویخشش کی پوری پوری امیدیشی کہ وہ مسلسل گناہ کرنے کے بعد بھی بخش دے گا۔

پروفیسر محدیسین مظہر صدیقی صاحب نے اس فرقہ کے چار مکاتب فکر-خوارج کے مرجمہ، قدر بیہ کے مرجمہ، جبر بیہ کے مرجمہ اور خالص

مرجئه- کا ذکرکیا ہےاور خالص مرجمہ کی ذیلی شاخوں جیسے یونسیہ،عبید بیہ وغیرہ کی طرف اشارہ کیا ہے۔

فرقۂ مرجۂ کو جماعت اہل سنت سے اس لیے الگ قرار دیاجا تا ہے کہ انھوں نے صرف ایمان کو ہی جنش کا ذریعہ مانا ہے اور دہ عمل پر زور نہیں دیتے ہیں کہ اگر کسی کی وفات حالت ایمان میں ہوجائے تو اس کی بخش یقینی ہے چاہے اس نے زندگی بھر کسی بھی قشم کے اچھے اعمال نہ کیے ہوں، نہ ہی فرائض کی ادائیگی کیے ہو بلکہ اس سے کبیرہ گناہوں کا ارتکاب بھی ہوتا رہا ہو۔ ان کا یہ نظریہ اہل سنت کے نظریہ سے نگرا تا ہے کہ دہ بھی فرائض کی ادائیگی کیے ہو بلکہ اس سے کبیرہ گناہوں کا ارتکاب بھی ہوتا رہا ہو۔ ان کا یہ نظریہ اہل سنت کے نظریہ سے نگرا تا ہے کہ دہ بھی کبیرہ گناہ کے مرتکب کے کافر ہونے کے قائل نہیں ہیں لیکن وہ اس بات کو مانے ہیں کہ گناہ کبیرہ وصغیرہ کے مرتکب کی بخش اور جنت میں داخلہ ان گناہ وں کی سزا بھکننے کے بعد ہی ہوگا ، سوائے اس کے کہ اس نے مرنے سے پہلے بچی تو یہ کر کی ہو۔ پر وفیسر خمر سی مظہر صد یق میں داخلہ ان گناہوں کی سزا بھکننے کے بعد ہی ہوگا ، سوائے اس کے کہ اس نے مرنے سے پہلے پچی تو یہ کر کی ہو۔ پر وفیسر خمر سی مظہر صد یق صاحب کے بقول'' نجات کے لیے عمل وفر انفن اسلام کو خارج کر کے انھوں نے بی مملی بلکہ برعملی کا دروازہ کھول دیا۔ وہ ایک اور اسلام حاج کے بقول'' نہا ہوں کی سزا بھی ہو کہ ہو کہ ہوائے اس کے کہ اس نے مرف سے پہلے پر می کی کہ مرح کی ہو۔ پر وفیسر خم

مرجئہ فرقہ کے افکار وخیالات کا انڑ حکومت وقت پر بیہ پڑا تھا کہ ان کی بڈملی کوئی معنی نہیں رکھتی تھی اور وہ بدستور امامت وقیادت کا استحقاق رکھتے تھے جب کہ ان کے مقابلہ میں خوارج کا کہنا بیدتھا کہ وہ اپنے گنا ہوں کی وجہ سے امامت وقیادت کے منصب پر باقی نہیں رہ سکتے ہیں لہذا جب بھی خلفا کی بدعملیوں اور گنا ہوں کا ذکر کیا جاتا تو ایک طبقہ مرجئہ کے افکار ونظریات کی انھیں معصوم قرار دیتا اور انھیں ان کے تن پر باقی رہنے کا استدلال کرتا تھا۔

13.9.4 معتزله

معتزلہ کا شار بڑے اسلامی فرقوں میں ہوتا ہے۔ یہ فرقہ بھی غیر سیاسی تھا کہ اس کی بنا کی وجہ سیاسی کے بجائے دینی تھی۔ گویا یہ کہا جاسکتا ہے کہ اسلام کے چار بڑے فرقوں - شیعہ، خوارج، مرجمہ اور معتزلہ - میں سے اول الذکر دو فرقے بنیادی طور پر سیاسی گروہ تھے جھوں نے آگے چل کر دینی فرقہ کا قالب اختیار کر لیاتھا اور مؤخر الذکر دونوں فرقوں کی اساس دین تھا کہ وہ محض دینی نقطہ نظر کے اعتبار سے پر وان چڑھے تھے۔ اس فرقہ کا دوسرا نام' اصحاب عدل وتو حید' بھی ہے۔ بقول پروفیسر محد یسین مظہر صدیقی صاحب انھیں ' قدر سی' جاتا ہے

اس فرقہ کانام لفظ ''اعتول'' سے ماخوذ ہے جس کے معنی الگ ہوجانا یا جماعت چھوڑ دینا ہے۔اسے عجیب اتفاق قرار دیا جاسکتا ہے کہ خوارج کے معنی بھی الگ ہوجانے والے یا جماعت چھوڑ دینے والے کے ہیں دونوں کے معنی ایک جیسے ہونے کے باوجود دوالگ الگ فرقے بن جانا ہی ان کے وجود میں آنے کے اصل کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ خوارج سیاسی بنیادوں پر حضرت علی ''سے الگ ہوئے تھے جب کہ واصل بن عطاء نے دینی نقطۂ نظر کی بنا پر اپنا جداگا نہ راستہ بنایا تھا۔

یے فرقہ بھی مرجمہ کی طرح مسلمانوں کی خانہ جنگی کے نتیجہ میں وجود میں نہیں آیا تھا بلکہ اس کے وجود میں آنے کا سبب دینی تھا جس میں اس عہد میں فروغ پانے والی فکر اور فلسفہ کی آمیزش ہو چکی تھی۔ اس فرقہ کا ظہور عہد اموی کے اواخر میں ہوا تھا اور عروج و کمال مامون ، معتصم اور واثق جیسے عباسی خلفا کے عہد میں ہوا تھا۔ اس فرقے کے بنیادی پانچ اصول-توحید ، عدل ، وعد و میر ، مع وعقل اور مذر لة بن المذل تدین- ہیں ۔ان پانچ اصولوں پر معتزلہ کے سارے گروہ متفق ہیں تاہم کچھ عقائد واصول ایسے بھی ہیں جن میں وہ آپس میں جزوی اختلاف رکھتے ہیں۔ امامت وخلافت کے حوالے سے ان کے مختلف گروہ مختلف نظریات کے قائل ہیں۔

مذکورہ بالا فرقوں کی طرح اس فرقہ کی بھی کٹی شاخیں ہیں جن میں مشہورترین فرقے واصلیہ (واصل بن عطاء (وفات ۱۳۱ ھ/ ۸۴۷ء) کے پیرو کار)، ہذیلیہ (ابو ہذیل حمدان بن ہذیل علاف (وفات ۲۳۵ ھ/ ۸۴۹ء کے متبعین)اور نظامیہ (ابراہیم بن سیار نظام (وفات ۲۳۱ ھ/ ۸۴۵ء) کی پیروی کرنے والے) ہیں۔

یہاں اس بات کی اشارہ کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ مذکورہ بالا فرقوں میں شیعہ اور معتز لہ کا فرقہ ہی عہد عباسی میں سرگرم رہا۔ باقی دونوں فرقوں - خوارج اور مرجئہ - میں سے خوارج کا عہد عباسی کے ابتدائی دور میں ہی تقریبا خاتمہ ہو چکا تھا اوران کی سرگرمیاں نہ کے برابر ہوکر رہ گئیں تھیں جب کہ مرجئہ فرقہ ایسا تھا جو کسی بھی عہد میں بہت سرگرم نہیں رہا۔ان دونوں کے مقابلہ میں عہد عباسی میں شیعوں نے اپنی سرگرمیوں کو نہ صرف جاری رکھا بلکہ حکومت وقت کے خلاف علم بغاوت بلند کر کے ارباب اقتد ارکوسلسل آ زمائش وابتلا میں ڈالے رکھا۔

معتزلہ کا فرقہ اسلامی فرقوں میں اس لحاظ سے بھی منفر د قرار دیا جاسکتا ہے کہ عہد عباس میں ہی اسے اصل عروج و کمال حاصل ہوا تھا۔انھوں نے اپنے افکار ونظریات کوفروغ دینے کے لیے سیاسی میدان کی بجائے علمی محاذ کو چنا اور اپنے لازوال علمی کارنا موں سے اسلامی علوم وفنون کے ذخیرے میں قابل ذکر اور قابل قدر سرما بیکا اضافہ کیا جن سے آج بھی فائد ہ اٹھایا جارہا ہے۔ 13.9.5 دیگر فرقے

مذکورہ بالا چاروں فرقوں کے علاوہ دیگر فرق بھی اس عہد میں پائے جاتے تھے جیسے جبر میہ قدر میہ صفاتیہ دغیرہ کیکن معاشرے پران کے اثرات بہت ہی کم مرتب ہوئے تھے لہذاان میں سے کچھنا پید ہو گئے، کچھا یک دوسرے میں ضم ہو گئے۔ 13.10 عصر عباسی کی علمی سرگر میاں

عہد عباسی میں پروان چڑھنے والے علوم وفنون کو بنیادی طور دو پرزمروں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلا زمرہ ان علوم وفنون پر مشتل ہے جو عصر عباسی کے علما وفضلا کواسلاف خصوصا عہد اموی سے بطور ورنہ ملے تھے ۔دوسرازمرہ ان علوم وفنون پر مشتل ہے جن کی بنا عصر عباسی میں رکھی گئی تھی ۔عصر عباسی میں پروان چڑھنے والے علوم وفنون پر سرسری نظر ڈالنے سے ریحقیقت سامنے آتی ہے کہ عہد عباسی کے علما کو بطور ورنہ ملنے والے علوم وفنون کی تعداد زیادہ ہے۔

> عہد عباسی میں فروغ پانے والے دونوں زمروں کو حسب ذیل علوم وفنون میں تقسیم کیا جا سکتا ہے: ۲۰ اسلامی علوم وفنون جیسے قرآنی علوم ،علوم حدیث وفقہ اوران کے متعلقات ۔ ۲۰ سائنسی علوم وفنون جیسے کیمیا (کیمسٹری)،طبیعیات (فزکس)،طب (میڈیسن) وغیرہ ۔ ۲۰ سماجی علوم جیسے تاریخ وجغرافیہ،فلسفہ ومنطق وغیرہ اوران کے متعلقات۔ ۲۰ ادبی علوم وفنون جیسے نثر نگاری،شاعری، بلاغت وغیرہ اوران کے متعلقات۔

مذکورہ علوم وفنون میں سے عہد عباسی میں اسلامی علوم وفنون کا سرمایہ سب سے زیادہ مرتب کیا گیاہے۔ اسلامی علوم وفنون میں علوم قرآن کوسب سے زیادہ نمایاں مقام ومرتبہ حاصل ہے کہ قرآن کے مختلف پہلوؤں کو علمائے اسلام نے اپنے مطالعہ کا موضوع بنایا تھااور حاصل مطالعہ کو کتابی شکل میں مرتب کردیا تھا۔ قرآن کا کوئی پہلوا بیانہیں ہے جس پر علمائے اسلام نے قلم نہا تھایا ہو۔

قر آن کے بعد حدیث وعلوم حدیث کے موضوع پر ایک معتد بہ ذخیرہ علمائے اسلام نے مرتب کیا تھا۔علم حدیث کے روایتی اور درایتی دونوں پہلوؤں پر سیر حاصل مباحث کیے گئے ہیں۔حدیث کے ضمن میں اساءالرجال جیساعلم پروان چڑھا جس کی نظیر آج تک نہ پیش کی جاسکی ہے۔

فقہ اور علوم فقہ پر بھی قابل ذکر سرمایہ مرتب کیا گیا ہے۔سیرت نبوی کے موضوع پر بھی اہم ترین کتابیں مرتب کی گئی ہیں۔تذکرہ وتراجم کے موضوع پر بھی ایک قابل قدر سرمایہ مرتب کیا گیا تھا۔

مذکورہ بالاعلوم وفنون کے بطن سے نت نئی شاخیں پھوٹیں تھیں جن میں اس عہد میں اسنے بال و پرآئے کہآ گے چل کرانھیں ایک مستقل علم وفن کا درجہ حاصل ہو گیا جیسے فن سیرت نبوی کہ اس کے ابتدائی خد وخال ہمیں حدیث میں ملتے ہیں لیکن آگے چل کر وہ ایک مستقل فن بن جاتا ہے ۔اسی طرح فن سیرت نگاری سے فن تاریخ پروان چڑ ھتا ہے جو آگے چل کر سیرت نبوی سے جدا ہو کرایک مستقل علم وفن کا درجہ حاصل کر لیتا ہے۔جغرافیہ کے بطن سے سفرنا مہجیسی اد بی صنف پروان چڑ ھتا ہے جو تھی ہے۔

عہد عباسی میں پروان چڑھنے والے سماجی علوم وفنون میں تاریخ ، جغرافیہ، تصوف ، منطق وفلسفہ اورعکم کلام جیسے علوم وفنون شامل ہیں - ان علوم وفنون پر عہد عباسی کے علمانے ایک گرانفذر سرمایہ بطوریا دگار چھوڑا ہے ۔ اسی طرح متعدداد بی علوم وفنون جیسے علم بلاغت، تنقید اور لغت جیسے علوم وفنون پر وان چڑھے تھے ۔ اس عہد کی نثر نگاری کو عربی ادب کی تاریخ میں سب سے زیادہ ممتاز اور نمایاں قرار دیا جاتا ہے ۔ اس عہد کی نثر نگاری کے مقابلہ میں صرف عصر جدید کی نثر نگاری کو علون نہ پیش کیا جا سکتا ہے۔ اس عہد کی شاعری ، اس کے موضوعات اور اصاف سے علم محصی نمایاں تبدیلیاں ملی میں صرف عصر جدید کی نثر نگاری کو علون نہیں کیا جا سکتا ہے۔ اس عہد کی شاعری ، اس کے موضوعات اور اصاف تحن

13.10.1 تحريک ترجمه

تحریک ترجمہ عہدعباسی کی سب سے بااثر علمی تحریک تھی جس نے ساج کے ہر طبقے کو متاثر کیا تھا۔ اسی تحریک کے نتیجہ میں مختلف علوم وفنون پروان چڑھے بتھے اور عرب علما وفضلا دیگر ممالک کے علمی واد بی سرمایہ سے واقف ہو سکے بتھے تحریک ترجمہ کی وجہ سے ایک ایساعلمی ماحول پروان چڑھا تھا جس کی مثال نہ اس سے پہلے ملتی ہے اور نہ اس کے بعد۔

تحریک ترجمہ کی ابتداعہداموی میں خلیفہ خالد بن ولید کے ہاتھوں ہوئی تھی کہ انھوں نے متعدد سائنسی کتب خاص طور کیمیا کی کتابوں کا ترجمہ کرایا تھا۔ان سے پہلے ان کے جدامجد حضرت معاویہ ؓ کے زمانہ میں ترجمہ نگاری کی کچھ سر گرمیوں کا سراغ ملتا ہے تاہم حقیقی ترجمہ نگاری کی ابتدا خلیفہ خالد بن ولید کے ہاتھوں ہی ہوئی تھی کہ انھیں کے عہد میں پہلی مرتبہ علمی وفنی کتب کا ترجمہ کربی زبان میں کیا تھا۔

عباسی خلافت وحکومت میں فن ترجمہ پر بھر پورتو جہ دی گئی بلکہ پھھزیادہ ہی دی گئی کہ وہ ایک تحریک بن گئی جس کو تیز سے تیز تر کرنے میں عباسی خلفا، ان کے وزرا ، امرا اور دیگر اعیان سلطنت کے ساتھ ساتھ مختلف خانوا دوں اورعوام الناس نے بھی نمایاں اور اہم کر دارا دا کیا ہے۔اس تحریک نے ایک ایسی علمی فضا پروان چڑھا دی تھی جس کی مثال نہیں ملتی ہے۔ عہد عباسی میں تحریک ترجمہ کو تین ادوار میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

پہلا دور (۲ سا – ۱۹۳ ۵/ ۵۵۷ – ۸۰۸ء): اس دور کی ابتداخلیفہ منصور کے عہد سے ہوتی ہے اور خاتمہ ہارون رشید کے عہد پر ہوتا ہے۔ اس عہد کے اہم مترجمین میں ابن بطریق، جورجیس بن جبرائیل، عبدالللہ بن مقفع ، یوحنا بن ما سویہ سلام بن ابرش اور باسیل مطران ہیں۔ دوسرا دور (۱۹۸ – ۲۰۰ ساھ/ ۱۸۲ – ۱۹۱۳ء): اس دور کی ابتدا خلیفہ مامون کے دور حکومت سے ہوتی ہے۔ اس دور کے نمایاں مترجمین میں یوحنا بن بطریق، ججاج بن یوسف مطر، قسطا بن لوقا، عبداللہ بن ناعمہ حمصی جنین بن اسحاق، ثابت بن قرہ صابی، جبیش بن حسن کا شار ہوتا

تیسرا دور(۱۰ ۳۰ – ۵۰ ۳۰ ۵/ ۹۱۳ء – ۵۸ ۱۰ء): تیسرے دور کے قابل ذکر مترجمین میں سنان بن ثابت بن قرہ، بیچلی بن عدی، ابوعلی بن زرعہ، ہلال بن ہلال حمصی متی بن یونس اورعیسی بن سہر بخت ہیں۔ اس دور میں فلسفیا نہ کتا بوں کے ترجے کی بجائے ادبی کتا بوں، خاص طور پر فارس ادب کے ترجے پرخصوصی توجہ دی گئی تھی کہ فلسفہ کی زیادہ تر اہم اور معرکۃ الآرا کتا بوں کا ترجمہ ہو چکا تھا۔

عہد عباسی میں یونانی ، فارس ، کلدانی ، نبطی ، سریانی ، عبرانی قبطی ، سنسکرت ، پہلوی ، رومی ، لاطین (قدیم رومی زبان) اور آرامی جیسی زبانوں میں لکھی گئی کتابوں کا عربی ترجمہ کیا گیا شامل ہیں۔ڈاکٹر اورنگ زیب اعظمی کی تحقیق کے مطابق عہد عباسی میں نے مجموعی طور ۱۹ رزبانوں کی کتابوں کو عربی کے قالب میں ڈھالاتھا جنھیں موضوعاتی طور • سارعلوم وفنون- طب ، ہندسہ وحساب ، منطق وفلسفہ، فلکیات ، زراعت ، تاریخ وسیر ، موسیقی ، نبوم وہ ہیئت ، جغرافیہ ، اد یان ومذا ہو ، تعبیر خواب ، سور اور اور اور ا

عہد عباسی میں ترجمہ کی جانے والی کتب پر پچھاعتراضات بھی کیے جاتے ہیں جن کا تعلق ترجمہ کی صحت، مترجمین کا ترجمہ پر قادر نہ ہونے کی بنا پرترجمہ میں خیانت کرنا اوران کی اکثریت کاغیر مسلم ہونا وغیرہ وغیرہ ہیں لیکن بقول ڈاکٹر اورنگ زیب اعظمی بیتما ماعتراضات بے سرو پا ہیں اوران کا حقیقت سے دوردور تک واسط نہیں ہے جن کے متعدد منھ ہولتے ثبوت مصادر ومراجع میں موجود ہیں۔

عہد عباسی کی تحریک ترجمہ نے علوم وفنون کے فروغ اور تہذیب وثقافت پر گہرے اثرات مرتب ہوئے ہیں۔اس تحریک کے منتیج میں عربوں میں ذہنی اور فکری بیداری پیدا ہوئی تھی اور ان کے سامنے نور وفکر کی ایک وسیع دنیا وا ہوگئی تھی۔اس بیداری کا سب سے خوبصورت نتیجہ بید نکال کہ فارسی ہنسکرت، سریانی اور یونانی زبانوں کے علمی سرما بیکو عربی زبان میں فتقل کرنے کا آغاز ہوا تھا جس کا سلسلہ کئی صدیوں تک چپتا رہا۔ مسلم علما وفضلانے ان تراجم کی مدد سے مختلف علوم وفنون میں اپنی ایک شناخت بنالی تھی۔

تحریک ترجمہ کے اثرات صرف سائنسی اور ساجی علوم پر مرتب نہیں ہوئے تصح بلکہ اس کے اثرات ادبی علوم وفنون پر بھی مرتب ہوئے تصے۔ فاری ادب کا اچھا خاصا سرمایہ عربی زبان میں منتقل کیا گھا جس سے متاثر ہوکر عرب ادبانے ایسا عربی ادب تخلیق کیا تھا جو نے افکار ومیلا نات کا ترجمان تھا۔ بیطرز اسلوب، ایرانی وفاری طرز بیان واسلوب سے کافی متاثر تھا جس کے نتیجہ میں ایک نیا انداز تحریر سامنے آیا جس کی سحر بیانی کے سبھی معتر ف ہیں۔ اس طرز تحریر اور اسلوب بیان نے عربی ادب کے خلف موضوعات میں کافی کشادگی پیدا کر دی تھی۔ تحریک ترجمہ کا ایک نمایاں اثر عربی زبان پر ہیم مرتب ہوا تھا کہ اس تحریک نے اس کی بنیادی ماہیت و پہلی نہیں کر کھ عباس میں پروان چڑھنے والی تحریک ترجمہ سے قبل عربی زبان کی پہچان وشاخت صرف ادبی زبان ہونے کی تھی اوراس کا شارعکمی زبانوں میں نہیں ہوتا تھا۔تحریک ترجمہ کے نتیج میں علمی مصطلحات اور فلسفیانہ تعبیرات کی وجہ سے عربی زبان کا دامن کافی وسیع اور کشادہ ہو گیا تھا جس کی وجہ سے اس کی محدود شاخت ختم ہوگئی تھی اور اس کا شارتھی علمی زبانوں میں ہونے لگا تھا۔

3.11 تعصرعباسي کې نثر نگاري

عربی نثر نگاری کا جتنا فروغ عصر عباسی میں ہوا اتنا فروغ عصر جدید کو چھوڑ کرکسی اور عہد میں نہ ہوسکا۔ اس کی بنیادی وجو ہات میں مختلف علوم وفنون کا ارتقا ، مختلف اقوام وملل اور تہذیب وتمدن کا آپس میں ملاپ وغیرہ شامل ہیں۔ اس صورت حال میں تحریک ترجمہ نے سونے پر سہا گہ کا کا م کیا اور اہل علم وفن نے اپنے افکار وخیالات ونظریات کو پیش کرنے کے لیے ظلم کی بجائے نثر کا سہارالیا کہ ہر مضمون کو شعر کی قالب پر سہا گہ کا کا م کیا اور اہل علم وفن نے اپنے افکار وخیالات ونظریات کو پیش کرنے کے لیے ظلم کی بجائے نثر کا سہارالیا کہ ہر مضمون کو شعر کی قالب پر سہا گہ کا کا م کیا اور اہل علم وفن نے اپنے افکار وخیالات ونظریات کو پیش کرنے کے لیے ظلم کی بجائے نثر کا سہارالیا کہ ہر مضمون کو شعر کی قالب میں نہیں ڈ ھالا جاسکتا تھا۔ اس عہد میں اد بی ، سما جی ، دینی اور سائنسی علوم وفنون پر مشتمل گرانفذر تصانیف منظر عام پر آئیں جن کے میں نہیں ڈ ھالا جاسکتا تھا۔ اس عہد میں اد بی ، سما جی ، سیاسی ، دینی اور سائنسی علوم وفنون پر مشتمل گرانفذر تصانیف منظر عام پر آئیں جن کے سر نہیں ڈ ھالا جاسکتا تھا۔ اس عہد میں اد بی ، سما جی ، سیاسی ، دینی اور سائنسی علوم وفنون پر مشتمل گرانفذر تصانیف منظر عام پر آئیں جن کے گر اس نہیں ڈ میں اور اس میں اد بی ، سما جی ، سیاسی ، دینی اور سائنسی علوم وفنون پر کھی جانے والی کتر اور میں منظر عام پر آئیں جن کے گر میں نہیں ڈرون پر کہ خوں پر مشتمل گرانفذر تصانیف منظر عام پر آئیں جن کے گر وفرون پر کھی جانے والی کتب نے جہاں ایک طرف عربی نی زکاری کے فرو غ میں اہم کر دارادا کیا وہ بی عربی زبان کے دامن کو بہت زیادہ وسیع اور اس قابل بنا دیا کہ وہ کی تھی تھی کر کی اور طرف کر کی کر نے کے فرو غ میں ان کہ کر دارادا کیا وہ یو بی عربی زبان کے دامن کو بہت زیادہ وسیع اور اس قابل بنا دیا کہ وہ میں تو کا دار کر کے کے معلم کر میں ہیں ہو کی ہوں تی کھی تھی کی میں میں جو کی میں میں میں دارل کر سکری کھی ہوں تی کی میں ہیں میں ہو بی حربی کر کی میں میں میں ہوں کی میں ہوں ہوں کر میں ہوں کر میں ہوں دی کر میں کر کی ک کے وفی میں ان میں دارادا کیا وہ بی کی دیان کے دامن کو بہت زیادہ وسیع اور اس قابل بنا دیا کہ میں جو میں میں میں ک

سے روں یہ میں جو اور دارم یو دیں کر بی دبیلی کر جات ویا دور کی دور کی داخل ہوتی ہے، اس کے موضوعات اور مضامین کا دائرہ کافی وسیع عہد عباسی میں عربی نثر نگاری اپنے سب اہم اور طاقت ور دور میں داخل ہوتی ہے، اس کے موضوعات اور مضامین کا دائرہ کافی وسیع ہوجا تا ہے اور اس کے جلو میں نت نئی خالص ادبی اصناف کا ظہور ہوتا ہے جس کے منتیج میں اس عہد کی نثر نگاری اوج کمال کو پنچ جاتی ہے۔عہد عباسی میں پر دان چڑ ھنے والی نثر کا مقابلہ دمواز نہ صرف عصر جدید میں پر دان چڑ ھنے والی نثر سے کیا جا سکتا ہے۔

عہد عباسی کی نثر نگاری کوفر وغ دینے میں جہاں اسلامی علوم فنون جیسے علوم قر آن وعلوم حدیث وعلوم فقہ وغیرہ نے نمایاں کردار ادا کیا تھا وہیں سماجی علوم جیسے تاریخ وجغرافیہ، فلسفہ و منطق اور علم کلام وغیرہ نے بھی ایک اہم کردار ادا کیا تھا۔ ان علوم وفنون کے شانہ بشانہ زبان و بیان سے تعلق رکھنے والے علوم جیسے علم نحو علم صرف علم ملاغت و تنقید اور علم لغت وغیرہ نے بھی عہد عباسی کی نثر نگاری کو پروان چڑھانے میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا تھا۔ ان سب پر مشتر ادخالص ادبی اصناف سخن جیسے خطابت ، رسائل وتو قیعات ، مقامات و سفرنا موں وغیرہ نے علی بڑھ چڑھ چار چاند لگاد ہے تھے۔ ان سب علوم وفنون کی وجہ سے عربی زبان وادب کا دامن اس قدر وسیع ہوگیا تھا کہ اس میں ہر قسم ک

ومضامین سا گئے تصاور خشک سے خشک مباحث کو عرب نٹر نگاران ،خوبصورت اور دلکش انداز بیان اور اسلوب میں پیش کرنے لگے تھے۔ یہ عجیب وغریب اتفاق ہے عہد عباسی کی ادبی اور فنی نثر نگاری کا آغاز ایک غیر عرب کی کوششوں اور پہلوی ادب کے عربی ترجمہ سے ہوتا ہے ،عبد اللہ بن مقفع نے پنچ تنتر کے پہلوی ترجمہ کو عربی کے قالب میں ڈھال کر کے اسے' کلیلة و دمنة '' سے موسوم کیا تھا جو عربی نثر کا ایک عمدہ نمونہ اور ماڈل بن گیا تھا۔ اس کتاب کی اہمیت وافادیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ آن تر بھی اس بیش کر نے لگے تھے۔ ایک عمدہ نمونہ اور ماڈل بن گیا تھا۔ اس کتاب کی اہمیت وافادیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ آن تھی اس کے ساحرانہ اسلوب کے اثر ات باقی ہیں اور پڑھنے والا اس کے تحرمیں گرفتار ہوتا چلا جا تا ہے۔ یہ کتاب اپن نظیر آپ ہے کہ آن تی کس کا بدل نہ پیش کیا جا سکا اور دہ

عہدعباسی میں خالص نثری ادب کوفروغ دینے اور پر وان چڑھانے میں مشہور عباسی ادیب عمر وین بحر المعروف جاحظ، نے سب سے

اہم کردار ادا کیا ہے۔انھوں نے خالص ادنی کتب کے ساتھ ساتھ دیگر موضوعات پر بھی قلم اٹھایا ہے اور گرانفذر کتابیں بطوریادگار چھوڑی ہیں۔انھوں نے اپنے طرز بیان واسلوب سے عربی نثر کا ایک علمی رنگ وآ ہنگ متعین کردیا تھا جس میں اد بیت کی چاشی بھی پائی جاتی ہے۔ .

13.11.1 عہد عباسی کے نثر نگاران کے طبقات

عہد عباسی میں پروان چڑھنے والی ادبی نثر نگاری اسلوب اورطرز بیان کے اعتبار کو چارطبقات میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ پہلا طبقہ: اس طبقے کا سردارعبداللہ بن مقفع کوقر اردیا جاتا ہے ۔اس طبقہ کے دیگر انشا پردازوں میں یعقوب بن داؤد، جعفر بن یحیٰ، حسن بن مہل،عمرو بن مسعد ہ، مہل بن ہارون اورحسن بن وہب وغیرہ ہیں ۔

دوسرا طبقہ :اس طبقے کی سربراہی مشہور عباسی ادیب جاحظ کرتے ہیں۔ اس طبقے کے دیگرلوگوں میں ابن قنیبہ ، مبر د اور ابوبکر صولی وغیرہ ہیں۔

تیسرا طبقہ ذاس طبقے کا امام ابن العمید جیسے ادیب کو قرار دیا جاتا ہے ۔اس طبقے میں صاحب بن عباد، وزیر مہلبی ،خوارزمی ، بدیع الزماں ہمدانی، صابی اور ثعالبی جیسے اصحاب قلم شامل ہیں۔

چوتھا طبقہ: چوتھ طبقے کے سردار قاضی فاضل ہیں۔اس طبقہ میں المثل السائو کے مصنف ابن الاثیر، کا تب اصبهانی اور ابوالقاسم حریری وغیرہ ہیں۔

13.11.2 نثر نگاری کے اصناف

عہد عباسی میں فروغ پانے والی نثر نگاری کو <sup>دعل</sup>می نثر ، فلسفیانہ نثر ، تاریخی نثر اور خالص ادبی نثر ' میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پر وفیسر کفیل احمد قاسمی صاحب نے خالص ادبی نثر کو قدیم نثر کاتسلسل قرار دیتے ہوئے لکھا ہے کہ ' اس کی بعض صورتیں اتن نئی اور اچھوتی تھیں کہ عربوں نے ان کا مشاہدہ نہیں کیا تھا...... خطابت ، مناظرے ، علوم اسانیہ ، تاریخ نو لیمی ، علوم شرعیہ ، فلسفہ اور علم کلام کے ساتھ ساتھ دیگر نثر کی اصاف کے لیے راہیں ہموار ہوئیں چنا نچہ دفتر می کاروائیاں ، انشا وتر سیل کے لیے ترقی کا سب بنیں توفقص و حکایات سے لوگوں کی دلیم میں تک نئر کے دائر میں مزید وسعت پیدا کی ۔ نحو صرف اور بلاغت کی تدوین سے زبان صاف ستھر کی ہوگئی..... اور خالص ادبی نثر کی دنتر کی احمال کے ا ضرورت اس بات کی محسوس ہوئی کہ معیاری اور غیر معیاری نمونوں کی شاخت ہولہٰدا فن تنقید کے اصول وضوابط کی تدوین ہوئی۔ اس دور کی دیگر نثری اقسام میں مراسلہ نو لیمی، عہد نامے، وصایا اور تو قیعات کو فروغ ہوا دفتر ی خطوط لکھنے پر انہیں لوگوں کو ما مور کیا جاتا تھا جن میں ادب کا ذوق اور بلاغت کا ملکہ ہوتا تھا۔ ان لوگوں کو مختلف علوم وفنون سے واقفیت ہوتی تھی ۔ یہ مراسلات ملک کے انتظامی امور، حکام کے تقرر، خلفا کے لیے بیعت، فتو حات جہاد، ملک میں امن وامان اور حامان اور حکام کو معنی اور کی تعلیم کی خطوط کھنے اس میں مراسلہ میں مراسلہ ہوتا تھا۔ ان لوگوں کو ما مور موضوعات پر مشتمل ہوتی تھیں' ۔

13.12 عصر عباسی کی شاعری

عربی شاعری کے تمام ادوار میں عہد عباسی کی شاعری متعدداور گونا گوں صفات ، امتیازات اور خصوصیات کی وجہ سے منفر دوم متاز نظر آتی ہے۔عہد عباسی کو کٹی ایک تہذیبوں اور ثقافتوں کا نقطۂ اتصال قرار دیا جاتا ہے، اس عہد میں مختلف اقوام وملل اور ان کی تہذیب وثقافت ایک دوسرے سے گلے ملتی ہوئی نظر آتی ہیں۔

عہد عباسی کی شاعری کے حوالے سے بیہ بات قابل ذکر ہے کہ اسے فروغ دینے میں خالص عرب افراد کے شانہ بشانہ اہل عجم نے بھی نمایاں کردار ادا کیا تھا بلکہ بھی کبھی ایسا محسوں ہوتا ہے کہ عہد عباسی کی شاعری اہل عجم کی ہی مرہون منت ہے کہ اس عہد کے نمایاں ترین شعرا کا تعلق دیار عجم سے تھا جھوں نے عربی شاعری کے طرز واسلوب ، مضامین و موضوعات ، معانی و خیالات اور اوزان و بحور وغیرہ میں نمایاں تبدیلیاں کرتے ہوئے عربی شاعری کو ایک نئے رنگ و آہنگ سے روشاس کرایا تھا اور اپنی شاعر انہ صلاحیتوں کو بروئے کارلاتے ہوئے شاعری کے عمد ترین شہ پاروں اور متعدد گہر بار اور آبدار موتیوں سے عربی شاعری کے دامن کو بھر دیا تھا۔۔

عصر عباسی کی شاعری، عربی شاعری کے دیگر تمام ادوار سے اس لحاظ سے ممتاز قرار پاتی ہے کہ اس عہد میں قدما کے طرز اسلوب و بیان سے صرف نظر کرتے ہوئے شعرانے ایک نیا طرز واسلوب اختیار کیا تھا کہ وہ محبوبہ کی یا دآنسو بہاتے ہوئے نظر نہیں آتے ہیں بلکہ وہ اپنے قصائد کا آغاز اپنے اپنے ذوق کی مناسبت سے مختلف رنگ وڈھنگ سے کرتے ہیں۔قدیم اصناف شخن - جیسے مدح، مرثیہ اور بجو وغیرہ - کے دائر کہ کار میں وسعت کے ساتھ ساتھ چند جدید موضوعات شاعری - غزل غلمان، زہدیات، طردیات، خمریات وغیرہ - منظر عام پر آتے ہیں گویا یہ کہا جا سکتا ہے کہ عہد عباسی کے موضوعات شاعری میں مجموعی طور پر کافی نمایاں تبدیلیاں ہوئی تھیں۔ تاہم اس بات سے بھی انکار نہیں کیا جا سکتا عہد میں بھی قدیم اسلوب وانداز میں شاعری کرنے والے شعرا بھی موجود تھے جن کی شاعری پر جدید ماحول اور حالات واثرات یا تو مرتب ہی نہیں ہوئے تھے یا برائے نام مرتب ہوئے تھے۔

عصر عباسی کی شاعری میں پیدا ہونے والی مختلف قشم کی تبدیلیوں کا تعلق صرف قصیدہ کی شکل اور مطلع کی تبدیلی سے نہیں تھا بلکہ بحور وقوافی سے بھی تھا، اس عہد کے شعرانے ان میں تبدیلی کرتے ہوئے شعر کی موسیقیت میں اضافہ کردیا تھا۔انھوں نے جدید تہذیب وثقافت سے استفادہ کرتے ہوئے نت نئے تجربات کیے جنھیں اتفاق سے دوام حاصل نہ ہوسکا۔انھوں نے مقطعات ،مخمسات اور مسمطات جیسے اسلوب سے عربی شاعری کو روشاس کیالیکن انھیں عام مقبولیت نہ کل سکی۔ مزید میر کہ انھوں معانی میں جدت پیدا کی، الفاظ اور تراکیب میں نمایاں تبدیلیاں

اس عہد کی شاعری میں ایک نمایاں تبدیلی بیآئی تھی کہ اس نے غنا اور موسیقیت پر اپنے گہرے اثرات مرتب کیے تھے ، بعض شعرا نے صرف ایسے قصیدے لکھے جنھیں گایا جاسکے ۔ بیشعرا تبھی لمبے لمبے قصائد لکھتے ہوئے نظر آتے ہیں تو تبھی صرف تین تا پانچ اشعار پر مشتمل قصیدے لکھے ہیں تا کہ ان کی دھن بنانے اور گانے میں آسانی ہو سکے ۔ جب کہ بعض شعرا نے درمیانی راہ اختیار کرتے ہوئے غنا اور شعر کو یکجا کردیا تھا جیسے اسحاق بن ابراہیم موصلی اور ابراہیم بن مہدی وغیرہ۔

لفظیات اور اسلوب کے حوالے سے اس عہد کی شاعری میں پھو تبدیلیاں ہوئیں تھیں جیسے نامانوس اور بھاری بھر کم الفاظ کا استعال کم کیا جانے لگا ، بدوی زندگی سے متعلق الفاظ کو بتدریخ کم کیا گیا اور مجمی الفاظ کا استعال کیا جانے لگا۔ شاعری کے اسلوب بیان میں نفاست اور بار کی پیدا کرنے کے ساتھ ساتھ عربی کے خالص محاورے اور وضاحت کلام کا خیال رکھتے ہوئے صنعت نبدائع' اور اس کی مختلف انواع کو کثرت سے برتا گیا تھا۔ چھوٹی بحروں کو بکثرت استعال کیا گیا اور بچھ نئے اوز ان و بحور جیسے مستطیل و ممتد کا اضافہ ہوا۔ شاعری کی اقسام میں جہاں ایک طرف زہدیات ، شکاریات (طردیات) اور خمریات کا اضافہ ہواتو دوسری طرف قوافی میں مسمط اور مزدوج کوفر وغ

قصائد کا کھنڈرات کی بجائے محلات وباغات اور شراب وغیرہ سے آغاز، مدح اور ہجو میں مبالغہ آمیزی، تشبیہ واستعارہ کا بکثرت استعال، قصیدے کے مختلف اجزا میں تناسب وموزونیت کا پایا جانا اور بندش میں تر تیب کی رعایت کا خیال رکھناوغیرہ کو اس عہد کے اسلوب شاعری میں ہونے والی تبدیلیوں میں شارکیا جا تا ہے۔

یہاں اس بات کی طرف اشارہ کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ عصر عباسی میں ہونے والی ان جدید تبدیلوں کے باوجود بہت سے شعرا قدیم اسلوب میں ہی اپنی شاعری کے جلوب بکھیر رہے تھے۔وہ شعرا چونکہ ان ہونے والی تبدیلیوں کو روک نہیں سکتے تھے لہذاانہوں قدیم اسلوب کی حفاظت کا بیڑا اٹھالیا وہ اپنے جیسے شعرا کو اس بات پر آمادہ کرتے تھے کہ وہ قدیم اسلوب کی پیروی کرتے رہیں۔شاید اس سے متاثر ہو کر ابن قتیبہ نے بھی اپنی کتاب میں قدیم اسلوب کی حفاظت پر زور دیا تھا۔

13.12.1 عہد عباسی کے شعرا کے طبقات

عہد عباسی کے شعرا کوتین بڑے طبقات میں تقسیم کیا جاتا ہے: پہلا طبقہ: عہد عباسی کا پہلا طبقہ مخضر م شعرا کا ہے جنھوں نے عہد اموی کا اواخر اور عہد عباسی کا اولین دوریا یا تھا۔ایسے شعرا کو اصطلاحی طور پر<sup>د د</sup> مخضر مین شعرا'' کہا جاتا ہے۔ انھیں شعرا نے عہد عباسی کی شاعری میں نمایاں تبدیلیاں پیدا کرنے میں اہم کردار ادا کیا تھا۔ مخضر مین شعرا کو دوز مروں میں تقسیم کیا جاتا ہے:

لی پہلا زمرہ ان شعرا پر شتمل ہے جھوں نے قدیم اسلوب کی ہی مکمل طور پر پیروی اختیار کر رکھی تھی اور بدوی وردایتی انداز فکر میں اپنی شاعری کے جلو سے بکھیر رہے تھے۔انھوں نئے انداز بیان اور اسلوب شاعری کو قابل اعتنانہیں سمجھا تھا جیسے مروان بن ابی حفصہ ،حسین بن مطیر اور ابن ہرمہ وغیرہ۔مؤخر الذکر کے بارے میں مشہور نا قد اصمعی کا کہنا ہے کہ اس کی وفات کے ساتھ ہی اصل عربی شاعری کا خاتمہ ہوجا تا ہے۔ناقدین اس بات پر منفق ہیں کہ وہ آخری شاعر جس کے اشعار سے لغوی استینہاد کیا جاسکتا ہے۔

لا دوسرا زمرہ ان شعرا پر مشتمل ہے جنھوں نے قدیم کی حفاظت کرتے ہوئے جدید اسلوب کو اختیار کیا اور قدیم وجدید اسلوب کو یکجا کرتے ہوئے اظہار سخن کرنے کا آغاز کیا اور شاعری کے دونوں انداز واسلوب میں اپنی شاعرانہ صلاحیتوں کا بھر پورانداز میں اظہار کیا تھا۔ اس طبقہ کی نمائندگی بشارین برداور ابونو اس جیسے شعرا کرتے ہیں۔

دوسرا طبقہ: خالص جدید طرز واسلوب بیان کے شعرا پر مشتمل ہے جھوں نے عربی شاعری کو نے آفاق سے روشاس کرایا اور اسے نئے رنگ وآ ہنگ سے نوازا تھا۔ان شعرا کی زندگی کا بیشتر حصہ تیسری صدی میں گذرا تھا اور اصطلاحی طور پر انھیں ''شعرائ مولدین ''(المولدون) کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے۔اس طبقہ کے نمائندہ شعرا میں ابوتمام اور بختر می وغیرہ کا شار کیا جاتا ہے۔

تیسرا طبقہ: تیسرا طبقہ ان شعرا پر مشتمل ہے جن کی زندگی کا بیشتر حصہ چوتھی صدی میں گذرا تھا۔اصطلاحی طور ان شعرا کو''شعرائ محدثین' (المحدثون) کہا جاتا ہے جنھوں نے جدید عربی شاعری کے فروغ میں کافی اہم کردارادا کیا تھا۔اس طبقے کے اہم شعرا میں متنبی اور ابوالعلاء معربی وغیرہ کا شار ہوتا ہے۔

13.12.2 ءہد عباسی کے شعرا کی فنی وموضوعاتی تقسیم

مذكوره بالاشعرا كے طبقات كوموضوعاتى اور فنى لحاظ ہے 'شعراء البداوة''، ''الشعراء المجددون''، ''الشعراء المحافظون''، '' الشعراء المبدعون''، ''الشعراء المفتنون''، ''شعراء الصنعة''، اور ''شعراء المذاهب والوجدان والفكر '' كے زمروں ميں تقسيم كيا جاسكتا ہے ۔

شعراءالمذاهب والوجدان والفكر كا زمره شعراكى ايك برُّى اكائى پرشتمل ہے جے ان كُنظريات، خيالات وافكار كے لحاظ سے شعراء العباسية, شعراء الشيعة, شعراء العشق, شعراء الزهد والحكمة والمواعظ, شعراء علمائاور شعراء الطبع والزندقة ميں تقسيم كيا جاتا ہے۔

شعرا کی مذکورہ بالافنی و موضوعاتی تقسیم سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ اس عہد کی شاعری کیا کیا رنگ وروپ کی تھے۔ مذکورہ بالافنی و موضوعاتی تقسیم کے علاوہ عباسی شعرا کو مجموعی طور پر دو بڑے گروپ میں تقسیم کیا جا سکتا ہے: - پہلا گروپ ان شعرا پر مشتمل ہے جنھوں نے مختلف موضوعات پر اظہار تخن کیا ہے، اس گروپ کے شعرا کی تعداد سب سے زیادہ ہے۔ - دوسرا گروپ ان شعرا کا ہے جنھوں صرف مخصوص موضوعات پر شاعری کے نمونے چھوڑے ہیں اور ان کی شاعری صرف کسی ایک موضوع یا رنگ کے اردگرد گھوتی ہوئی نظر آتی ہے جیسے عباس بن احف اور ابن داود نے صرف عشقیہ شاعری کے نمونے چھوڑ ے ہیں ، ابوالعنا ہیہ نے صرف زہد اور حکمت کو اپنی شاعری کا محور بنایا ہے جب کہ ابونو اس نے شراب اور اس کے متعلقات کی تصویر شی اچھوتے انداز واسلوب میں پچھال طرح کی ہے کہ اس کی شاعری کو''المحصریات'' سے موسوم کردیا گیا ہے۔

13.13 عصر عباسي كي تهذيب وتدن

پروفیسرمحمد کیسین مظہر صدیقی صاحب کے بقول اسلامی تہذیب وتدن کی بناعہد نبوی میں ہی پڑ چکی تھی،خلافت راشدہ میں اس نے کس قدرار تقائی مراحل طے کر لیے تھے،عہد اموی میں ان کی ایک با قاعدہ تنظیم وتر تیب ہوئی اور عباسی خلافت میں وہ اپنے اوج کمال کو پہنچ گئی تھی۔

اسلامی تاریخ کے تمام ادوار میں عصر عباسی کو جو مقام ومرتبہ حاصل ہے وہ کسی اور عہد وعصر کو حاصل نہ ہوسکا۔ اس فضلیت اور برتر ی کے کئی اسباب ہیں جن میں سے اس کا طویل ترین ہونا، مختلف تہذیب وتدن کا ملاپ اور اس کے نتیجہ میں اسلامی تہذیب وتدن کا پر وان چڑ ھنا، عباسی خلفا کا اسلامی تہذیب وتدن کو پروان چڑ ھانے اور علوم وفنون کو فروغ دینے کے تنیک ذاتی طور پر دلچ پسی لیناد غیرہ ہیں۔ اس عہد میں اسلامی تہذیب وتدن اور ثقافت اپنی پوری طاقت اور توان کی حساتھ کچھ اس طرح منظر عام پر آتی ہے کہ صدیوں تک صرف اس تہذیب وتدن وثقافت کا بول بالا رہا اور تاریخ انسانی کی تمام ترقی یا فتہ تہذیبیں گویا اس کے آگے ماند پڑ گئی تھیں۔ اسلامی تہذیب وتدن کے گہر کے ان تا میں اسلامی مابعد کے اور اور تاریخ انسانی کی تمام ترقی یا فتہ تہذیبیں گویا اس کے آگے ماند پڑ گئی تھیں۔ اسلامی تہذیب وتدن کے گہر اس اس

مولانا شاه معین الدین احمد ندویؓ نے عباسی تمدن کا تعارف کراتے ہوئے لکھا ہے:'' عباسیوں کے علمی کارنا موں کی طرح ان کے تمدنی کارنامے بھی بہت ہیں ۔ ظاہری نفاست ولطافت اور حسن ودل آویز ی کے اعتبار سے ان کا تمدن نہایت بلند تھا اور محاضرات کی مشہور ومعروف کتاب ألف لیلة و لیلة میں جو اس کی تصویریں نظر آتی ہیں ، ان کو اگر چہ تاریخی اعتبار واستناد کا درجہ حاصل نہیں ہے اور اس میں بہت سے افسانے اور خرافات بھی شامل ہیں لیکن ان سے قطع نظر خالص تمدنی اور معاشرتی مرفقے بڑی حد تک صحیح ہیں' ۔

مولانا مرحوم نے سادہ عرب تہذیب وتمدن میں ہونے والی تبدیلیوں کے اسباب بھی بیان کیے ہیں جن کا خلاصہ ان الفاظ میں کیا جاسکتا ہے کہ اسلام ایک فطری اور سادگی لپند مذہب ہے جس کا دامن بیجا تمدنی تکلفات سے پاک ہے۔ اسلامی تمدن اپنے اصلی رنگ روپ میں لیعنی سادہ مگر پر کارشکل میں خلافت عہد را شدہ تک ہی برقر اررہ سکا کہ فتوحات کی کثرت اور مال ودولت کی فراوانی کے باوجود خلفائے را شدین کی زندگی اور ان کی طرز معاشرت میں کسی قسم کی تبدیلی نہ ہو تکی تھی اور وہ پیوند لگے کپڑوں میں مابوس رہتے تھے اور زمین پر ہی سوجاتے تھے۔ اس طرح اس عہد کی عام معاشرت میں کسی قسم کی تبدیلی نہ ہو تکی تھی اور وہ پیوند لگے کپڑوں میں مابوس رہتے تھے اور زمین پر ہی سوجاتے ہونا شروع ہو گئے تھے کہ محار معاشرت میں کسی قسم کی تبدیلی نہ ہو تکی تھی اور وہ پیوند دلگے کپڑوں میں مابوس رہتے تھے اور زمین پر ہی سوجاتے

عہداموی میں جدید تہذیب وثقافت کے اثرات نمایاں طور پر نظرآنے لگے تھے لیکن چونکہ ان میں عربی عصبیت پوری طرح موجودتھی اور وہ عربوں کی خصوصیات کے تحفظ کے لیے کوشاں بھی رہتے تھے لہذا ہیرونی تمدن کا غلبہ نہ ہوسکا اور بعض معاشرتی تکلفات کو چھوڑ کرعربوں کا طرز معاشرت بڑی حد تک برقراراور باقی رہا مگر تبدیلی دیغیر کا آغاز ہو چکا تھا۔ پروفیسر محمد لیسین مظہر صدیقی صاحب نے عصر عباسی کی اسلامی تہذیب وتمدن کے اثرات پرجامع تبصرہ کیا ہے کہ' ان (عباسی خلفا) ہی کے سبب خالص اسلامی تمدن کو پروان چڑھنے کا موقعہ ملا۔ ہماری اسلامی شاخت، ایمانی تشخص اور ملی امتیاز کے قیام، وجود اور بقااور تسلسل میں ان کا صدقہ آج بھی جاری ہے' ۔

تمدن ایک ایساجامع لفظ ہے جس میں کسی بھی قوم کے تمام پہلوسا جاتے ہیں۔ بید لفظ اپنے اندر بہت وسعت اور گیرائی رکھتا ہے کہ اس میں حکومت وسیاست، تہذیب ومعاشرت ،علوم وفنون،اجتماعی زندگی کے تمام شعبے آجاتے ہیں۔ درج ذیل سطور میں عہد عباسی کے تمدن کے پچھ اہم پہلوؤں کواجا گر کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔

13.13.1 عهد عباسی کافن تغمیر

کسی بھی قوم کے تمدن کا ایک بڑا مظہروہ خوبصورت ، پر شکوہ اور بلند وبالا مضبوط عمارتیں ہوتی ہیں جنھیں اس قوم کے باہمت وباذوق افراد نے تعمیر کروایا ہو۔ان عمارتوں میں جہاں ایک طرف اس قوم کی شوکت وعظمت پنہاں ہوتی ہے وہیں تو دوسری طرف وہ ان کے اعلی ونفیس ذوق جمال کا منھ بولتا ثبوت ہوتی ہیں۔

عباس تمدن کا سب سے دل آویز نمونہ بغداد وسامراء ودیگر شہروں کے محلات قرار دیے جاتے ہیں جنھیں مختلف خلفا وامرا جیسے منصور، ہارون رشید ، متوکل ، واثق اور یحیٰ بر کمی وغیرہ نے زر کثیر صرف کر کے تعمیر کروایا تھا۔ عہد عباس میں تعمیر کیے جانے محلات میں ''قصر الذهب'' ''قصر المحلد''، ''قصر الرصافة''، ''قصر أم حبیب''، ''القصر المهادونی''، ''القصر المجعفری''، ''قصر التاج''، ''قصر دارا لشجرة''، ''قصر الفردوس''، ''قصر یحییٰ '' جیسے محلات کے علاوہ بنو برا مکہ اور آل بویہ کے محلات کی شان و شوکت اور آرائش المقصر المحسنی وغیرہ بھی قابل ذکر ہیں جو اپنی اپنی خوبصورتی کی خود ہی مثال سے ۔ عہد عباس کی حملات کی شان و شوکت اور آرائش وزیبائش کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ امرا ووزرا کے محلات کر فور ہی مثال تھے ۔ عہد عباس کے محلات کی خوبصورتی و دیدہ زیبی اور حسن و جمال اور دیگر تعمیری خصوصیات کو پڑھرکر آن کا انسان بھی اپنی انگلیاں دانتوں سے دیا لیتا ہے۔ عہد عباسی میں فن تعمیراینے کمال وغروج کی انتہائی بلندیوں پر نظر آتا ہے۔فن تعمیر کی ترقی کا اندازہ عہد عباسی کے محلات وباغات،سرکاری عمارتوں اوراس عہد میں بسائے جانے والے شہروں سے لگایا جاسکتا ہے۔ پروفیسرمجد یسین مظہرصدیقی صاحب نے عہد عباسی کے نتم پر کی جن خصوصیات دامتیازات کا ذکر کیا ہے جن کا خلاصہ حسب ذیل سطور میں بیان کیا جارہا ہے: ا – عمارتوں کا خوبصورت، وسیع وعریض اور کشادہ ہونے کے ساتھ ساتھ ان کا مضبوط وستحکم ہونا۔ بہ عمارتیں بڑے بڑے ہالوں اور کشاده کمروں پرمشتمل ہوتی تھی جن میں انسانی زندگی کی اہم ضروریات جیسے ہوا ، پانی اور روشنی وغیرہ کامکمل انتظام ہوتا تھا۔ ۲- عمارتوں میں باغ بنوانا اور کثرت سے سابید دار درخت کا لگایا جانا۔ ۳- عمارتوں پرمحراب،گنبد، قبہ، ہر جیاں اور چھوٹے میںاروں کا تعمیر کرنا۔ ہم-عمارتوں کی تعمیر میں سنگ سرخ،سنگ ساہ اور سنگ مرمر کا استعال عام طور پر کہا جاتا تھا۔ان کی خوبصورتی کو دوبالا کرنے کے لیے فتمتي يتحرون كالجمي استعال كباحا تاتهايه ۵ - عمارتوں کی دیواریں اورفسیلیں بہت چوڑی ہوتی تھیں کہ اس میں رہنے والے افرا دموسم کی تتحق سے محفوظ رہ سکیں اور دشمنوں کے ليے بھی وہ لقمۂ ترینہ ثابت ہوں ۔ ۲- عمارتوں میں استحکام اورخوبصورتی کا امتزاح پایا جانا۔ ے - سڑکوں کی تعمیر میں اس بات کا خیال رکھنا کہ وہ سیدھی ہوں اور وہ زاویہ قائمہ پر ایک دوسر بے کو کا ٹتی ہوں یا ملتی ہوں ۔ ۸۔شہر کے اردگرد خندق اوراس کے بعد فصیل کا موجود ہونا اور فصیل میں کم از کم چارسمت کے اعتبار سے چار دروازے ہونا۔ 13.13.2 عہد عباسی میں بسائے جانے والے شہر کسی بھی عہد کے تدن کااندازہ اس بات سے بھی لگایا جاتا ہے کہ اس عہد میں کن کن شہروں کی تاسیس ہوئی تھی اوران شہروں کانظم ونسق کیسا تھا۔ شہروں کی تاسیس کا آغاز خلافت راشدہ سے ہی ہو چکا تھاجس کا سلسلہ عہد عباسی میں بھی جاری رہا۔ درج ذیل سطور میں عہد عباسی میں بسائے گئے شہروں کامختصرا ذکر کیا جارہا ہے۔ 13.13.2.1 عباسيه

پہلے عباسی خلیفہ سفاح نے انبار کے کھنڈروں اور دریائے فرات کے کنارے پر ۱۳۳ ﷺ ۲۵۵ء میں عباسیہ نامی شہر بسایا تھا اور اسے اپنا دارالخلافہ بنایا تھا۔اس شہر میں خلیفہ، وزرا اور دیگر امرا واعیان حکومت کے محلات کے ساتھ ساتھ دیگر عمارتوں جیسے منڈی ومسجد دغیرہ کوتعمیر کیا گیا تھا۔ بازار بسائے گئے تتھے اور پل وغیرہ بنائے گئے تتھے۔اسی شہر کو مدینة المذصور بھی کہا جاتا ہے کہ بغداد کی تعمیر سے قبل انھوں نے بھی وہاں قیام فرمایا تھا اور پچھ عمارتیں تعمیر کروائیں تھیں۔

13.13.2.2 بغداد

عہد عباس میں تعمیر شدہ بغداد کا نام پڑھنے یا سننے سے ہی ذہن میں جو تصور ابھر تا ہے وہ آج کی دنیا کے سب سے ترقی یافتہ شہر کا

تصور ہوتا ہے بلکہ تاریخ کی کتابوں میں جو پچھاس کے بارے میں مذکور ہے اسے پڑھ کراییا محسوں ہوتا ہے کہ بغداد جیسے ترقی یافتہ شہر کی کوئی مثال پیش نہیں کی جاسکتی ہے۔اس تصور کوفر وغ دینے میں یقینی طور پر اس کی افسانو کی واساطیر کی حیثیت کا دخل بھی ہے۔تاہم اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا ہے کہ وہ اس وقت کا سب سے ترقی یافتہ اور منظم طور پر بسایا ہوا شہر تھا جس کی مثال بعد کی صدیوں میں مشکل سے ملتی ہے۔بقول مقالہ نگار اردودائرۃ المعارف" بغداد کی قسمت میں بابل ،سلوقیہ اور مدائن کی جگہ لینا اور ان سب سے بازی لے جانا کھا تھا''۔

خلیفہ منصور نے اپنے دورخلافت میں ایک نیادارالخلافہ بنانے وبسانے کا جب ارادہ کیا تو مختلف مقامات کا جائزہ لینے کے بعد ان میں سے موز وں ترین مقام' بغداد' نامی گاؤں کا انتخاب کیا گیا۔ اس گاؤں کی'' آب وہواعمدہ، زمین شاداب اور علاقہ خوبصورت تھا۔ دریائے دجلہ قریب بہتا تھالہذاپانی اور سبزہ کی فرادانی تھی' ۔ گولائی کی شکل والا یہ شہر با قاعدہ ایک نقشہ اور کممل منصوبہ بندی کے بعد دریائے دجلہ کے دونوں کناروں پر بسایا گیا تھا۔ اس کے چاروں طرف مضبوط وستخکم فصیل بنائی گئی تھی جس کے اردگردایک چوڑی خندق کھودی گئی تھی۔ فصیل شہر میں چاروں سمت کے اعتبار سے چار دردازے بنائے گئے تھے۔ ان تمام دروازوں کا فاصلہ، خلیفہ کے کل سے میں اور برابر تھا۔ بقول مقالہ نگار اردودائرۃ المعارف'' اپنے بیرونی استحکامات اور اندرونی نقت کے لحاظ سے بیشہرایک بڑا قلعہ معلوم ہوتا ہے' ۔

یہ شہر گولائی کی شکل میں بسایا گیا تھاجس کی وجہ سے اس کا مرکزی علاقہ،اپنے مختلف حصوں سے یکساں فاصلہ پرتھا۔انتظامی امور کے پیش نظر شہر کو دوسڑ کوں کے ذریعہ چار برابر حصوں میں تقشیم کیا گیاتھا جو وسط شہر میں ایک دوسرے سے جاملتی تھیں۔ یہ سڑ کیں نہروں کے کنارے کنارے بنائی گئی تھیں اوران کی تعمیر پچھاس انداز سے کی گئی تھی وہ آگے جا کر چاروں طرف سے قصرخلافت سے جاملتی تھیں۔

بغداد کو چار حصوں میں تقسیم کیا گیا تھا۔وسطی حصہ میں خلیفہ کامحل ''قصو الذھب''،خاندان خلیفہ کے دیگر افراد کی رہائش گاہیں،جامع مسجد اور سرکاری عمارتیں تعمیر کی گئی تھیں۔شہر کے دوسرے حصہ میں امرا واعیان سلطنت کے محلات ودفاتر بنائے گئے تھے۔شہر کا تیسرا حصہ عام آباد کی پرمشتم تھا جبکہ چو تھے حصہ میں ہرقشم کے بازار پائے جاتے تھے۔ بغداد کے ہر حصے میں آباد کی کے حساب اور وہاں کی ضرورت کے مطابق مساجد تعمیر کی گئی تھیں۔

عرب مؤرخین کے مطابق ایک بے مثل نفشہ کے اعتبار سے اس شہر کی تعمیر کا آغاز کیم جمادی الاولی ۵ مهاد الر ۲ راگست ۷۲ کے ، موا اوراس کی یحمیل میں تقریبا پانچ سال کا عرصہ لگ گیا کہ ۹ مهاد ۱۹۷۹ کے میں اس کی تعمیر کمل ہوئی تھی ۔اس دورانیہ میں روز آنہ ایک لاکھ مزدور، کاریگر اور انجینئر کام کرتے تھے ۔اس شہر کی تعمیر پر آنے والی لاگت اور خرچ کے متعلق مختلف بیانات ملتے ہیں ایک قول کے مطابق اس کی تعمیر پر ایک کروڑ اسی لاکھ دینار خرچ ہوئے تھے دوسرے قول کے مطابق دس کروڑ درہم خرچ ہوئے تھے۔سرکاری دستاویز کے مطابق اس

خلیفہ منصور کے ہاتھوں بسائے گئے اس شہر نے بہت جلد ایک مقام ومرتبہ حاصل کرلیا جس میں ضروریات کے اعتبار سے وقما فوقما بہت سی نمایاں تبدیلیاں بھی ہوتی رہیں جیسے مختلف شفا خانے قائم کیے گئے، جمام، مدارس اور مساجد تعمیر کی گئیں اور پل وغیرہ بنائے گئے۔ پورے عہد عباسی میں دارلخلافہ ہونے کی وجہ سے اس شہر کو مرکزیت حاصل تھی لہذا چاروں طرف اصحاب علم وفضل اس پر ٹوٹے پڑ رہے تھے جن کی وجہ سے وہ اسلامی تہذیب وثقافت اور تدن کا سب سے بڑا گہوارہ بن گیا تھا جس کا فیض صد یوں جاری رہا۔ اس شہر میں بیت الحکمة موجود تھا جس نے علوم وفنون کی ارتقامیں سب سے زیادہ اہم کردارادا کیا تھا۔ اس شہر میں مختلف قشم کے اصحاب علم وفضل اور ماہرین صنعت وحرفت کی تعداد کا کچھا نداز ہ خطیب بغدادی کی کتاب' تاریخ بغداد'' سے لگایا جاسکتا ہے۔

بغداد اپن<sup>حس</sup>ن انتظام اور خوبصورتی کی وجہ سے ایک نمونہ دمثال بن گیا تھاحتی کہ دوسرے ملکوں کے فر مانر دا- جیسے قیصر ردم دغیر ہ-اس کا نقشہ بنوانے اور اس کی تعریف کرنے پر مجبور ہو گئے تھے۔

بغداد کے حسن جمال کی تعریف میں شعرا رطب اللسان رہے ہیں اور اسے جنت ارضی قرار دیتے ہیں۔ ان کا بی قول مبالغہ پر مبنی نہیں معلوم ہوتا ہے کہ اس کے عالیشان و مبند و بالامحلات ،خوبصورت باغات ، سرسبز دیہات ، شہر کا حسن انتظام ہر ایک کواپنی جانب تھنچ لیتا تھا اور وہ اس کی خوبصورتی سے متحور ہو کررہ جاتا تھا۔ اس عہد میں بی مقولہ مشہور ہو گیا تھا کہ بغداد کے علاوہ ساری دنیا دیہات ہے اور جس نے بغداد نہیں دیکھااس نے دنیا نہیں دیکھی ۔ غالبا اسی مقولے سے متاثر ہو کر لا ہور کے بارے میں کہا جاتا تھا کہ جس نے لا ہور نہیں دیکھا اس نے پچھ بھی نہیں دیکھا۔

یہ شہرا پنی تعمیر کے بعد سے لے کرخلافت عباسیہ کے خاتمہ تک اس کا دارالخلافہ رہا اور صدیوں تک اسلامی ثقافت وتہذیب کا سرچشمہ بنارہا تاہم اس بات سے بھی انکارنہیں کیا جاسکتا ہے کہ اس پر بھی دہلی کی طرح ادبار وز وال کے سائے باربار پڑتے رہے ہیں اور وہ باربار ابھر تا ڈوبتارہا ہے لیکن'' کچھ بات ہے کہ مستی مٹی نہیں ہماری'' کے مصداق وہ آج بھی عراق کی راجد ھانی کی شکل میں موجود ہے۔

یہاں اس بات کی طرف اشارہ کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے بغداد کی آبادی میں وسعت اور دیگر مسائل کو کے پیش نظرر کھتے ہوئے اس کے ارد گرد کی شہر آباد کیے گئے تھے اسی لیے غالبا مولانا شاہ معین الدین احمد ندوی نے اسے ایک کی بجائے کئی شہروں کا مجموعہ قرار دیا ہے۔ گویا دوسر لفظوں میں بغداد کو ''اہم البلاد''(مختلف شہروں کے وجود میں آنے کا سبب) بھی قرار دیا جاسکتا ہے۔ درج ذیل سطور میں ان شہروں کا ذکر کیا جارہا ہے جو بغداد کے ارد گرد بنائے اور بسائے گئے تھے۔

13.13.2.3 كرخ

اس شہر کوبھی خلیفہ منصور نے ۱۵۷ ھ/ ۷۲۷ء میں بسایا تھا۔اس شہر کو بسانے کا بنیادی مقصد بغداد میں موجود بازاروں اور منڈیوں کو وہاں منتقل کرنا تھا۔ یہ پہلے بغداد کا ایک محلہ یا قصبہ تھالیکن بغداد کی بڑھتی ہوئی آبادی اور تجارتی مرکز بن جانے کی وجہ سے بغداد کی وہاں تاجروں کی ہر دفت آمد ورفت جاری رہتی تھی۔ یہ عمومی چہل پہل حفاظتی اعتبار سے مناسب نہیں تھی لہذا خلیفہ منصور نے بغداد میں موجود بازاروں اور منڈیوں کو شہر سے باہرایک نیا شہر بسا کر وہاں منتقل کرنے کا احکامات نافذ فرمائے۔

اس شہر کے تمام بازار بغداد کے بازار کے طرز پر بنائے گئے تھے کہ ہرجنس کا بازار الگ الگ بنایا گیا تھا۔بازار کے ساتھ ساتھ مساجد ،سرکاری عمارتیں اور سڑکیں وغیرہ کی بھی تغییر کی گئیں تھیں ۔کرخ کا ذکر باربار بغداد اور عباسی خلافت کے ضمن میں کیا جاتا ہے۔ یہ شہر شیعوں کی زیادہ آبادی والا شہر تھااور بغداد میں سنیوں کے خلاف بپا ہونے والی شورشوں میں وہاں کے باشندوں کا ہاتھ ہوتا تھا۔ یہ شہر بھی کئی بار اجڑا اور بسا ہے اور اس کے بطن گیتی سے متعدد علما وفضلا نے جنم لیا ہے۔مزید یہ کہ چوتھی صدی کے نصف اول کے کچھ عباسی خلفا جیسے مقتدر، قاہر اور راضی کے زمانے کے کچھ سکے ملتے ہیں جو کرخ کے دارالضرب میں ڈھالے گئے تھے۔اسی طرح یہان کی شراب بھی مہت اچھی اور عمدہ مانی جاتی تھی جن کا ذکر ابونواس اور ابوالعتا ہیہ کے اشعار میں ملتا ہے۔ 13.13.2.4 مہدیہ/معسکر المہدی/ رصافہ

اس شہر کوبھی خلیفہ منصور نے ہی تعمیر کرایا تھا۔ اس شہر کی تعمیر کا آغاز ۱۵ اھ ۲۸ ۲ 2ء میں ہوا تھا اور بحمیل ۱۵ ھ/ ۲۷ 2ء میں ہوئی تھی۔ یہ شہر انھوں نے اپنے بیٹے مہدی کے نام پر دجلہ کے دوسر ے کنارے پر بسایا تھا۔ اس شہر کو بسانے کی بنیادی وجہ خلیفۂ وقت کی یہ عکمت تھی کی جنگی مصالح کے پیش نظر فوج کو منقسم رکھا جائے ۔ اس شہر میں ولی عہد کی عمارت کے علاوہ سرکاری عمارتیں، دیگر ضروری عمارتیں، فوجی بیرکیں اور مسجد یں بھی بنائی گئی تھیں ۔ یہ شہر بغداد سے چھوٹا تھا تاہم اس میں شہر کے تمام اواز مات جیسے باغات، نہریں وغیرہ پائے جاتے تھے تی کہ اس کے اردگر دفسیل و شہر پناہ تھی تعمیر کی گئی تھی اور اس کے چاروں طرف خندق کھودی گئی تھی۔ تاریخ کی کتابوں اس شہر کا ذکر ''معسکو الم معدی'' اور رصافہ کے نام سے بھی ملتا ہے۔ موٹر الذکر کی وجہ تسمیہ یہ بیان کی جاتی ہے کہ ہارون رشید نے وہاں'' رصافہ'' نام کا ایک حک تھا۔ اس شہر میں کثر ت سے محلات بنائے گئی تھی ماتا ہے۔ موٹر ایز کی وجہ تسمیہ یہ بیان کی جاتی ہوں کی تاریخ کی کہ تھی۔ تاریخ کی کتابوں اس شہر کا دی کی ال

بغداد کے شال میں تیس میل کے فاصلہ پر موجوداس شہر کو خلیفہ معتصم نے ۲۲۳ ھ/ ۸۳۸ء میں دریائے دجلہ کے مشرقی کنارہ پر بسایا تھالیکن اس کامکمل عروج عباسی خلافت کے دوراول کے آخری خلیفہ متوکل علی اللہ کے عہد میں ہوا تھااوراس عہد کے معا بعداس شہر کا زوال بھی شروع ہو گیا تھا۔

سامراء کے اصل نام کے حوالہ سے اردودائرۃ المعارف الاسلامیہ کے مقالہ نگار نے کئی اقوال نقل کیے ہیں جیسے ''سام -راہ''، ''سائی -امُرّ ا''،''سا-مُرّ ا''۔مؤخر الذکر دونوں لفاظ کے معنی ''خراج اداکرنے کی جگہ'' ہے۔عباسی خلفا کے سکوں پر ''سامراء''(مندَرَ من رأی) شبت ہے۔ بہراصل نام جوبھی ہووہ عوامی زبان میں بگڑتے بگڑتے ''سامراء'' کے نام سے مشہور ومعروف ہوگیا۔ اس شہرکو بسانے کا بنیا دی سب ترک افواج کی کثرت اور کے بیجا رولیوں سے جب عوام کو بہت زیادہ شکایتیں ہونے لگیں تو انھوں نے بغداد کے طرز پر ایک نیا شہر بسانے اور وہاں ترک افواج کو منتقل کرنے کا فیصلہ کیا۔

سامراء کے وسط میں خلیفہ اور ان کے خاندان کے افراد کے لیے محلات بنائے گئے تھے۔ان سے متصل امرا داعیا ن حکومت کے محلات اور سرکاری دفا ترتعمیر کیے گئے تھے۔ ہرمحلہ کی آبادی الگ افراد پر مشتل تھی۔اجناس کے اعتبار سے بازار بنائے گئے تھے۔آبادی کے لحاظ سے حمام اور مساجد تعمیر کی گئی تھیں۔ان کے علاوہ باغات ، نہریں وغیرہ بھی اس شہر میں موجود تھے جن سے اس کا اس شہر کی تعمیر کا بنیادی سبب چونکہ ترک افواج کے لیے اقامت گاہیں بنانا تھالہذا ان کی اقامت کی اجناس کے اعتبار سے بازار بنائے گئے تھے۔آبادی سی میں موجود تھے جن سے میں مادور ان کے علاوہ باغات ، نہریں وغیرہ بھی اس شہر میں موجود تھے جن سے اس کا حسن دوبالا میں شہر کی تعمیر کا بنیادی سبب چونکہ ترک افواج کے لیے اقامت گاہیں بنانا تھالہذا ان کی اقامت گاہیں شہر سے بالکل الگ تعمیر کی

اس شہر کی اہمیت اور قدر قیمت کا اندازہ اردودائرۃ المعارف الاسلامیہ کے مقالہ نگار کے اس بیان سے لگایا جاسکتا ہے کہ ۲۲۱ تا۲۷۲۵/۲۵۳۳ میں میں میں نمایاں تبدیلیاں کرتے ہوئے اس کی خوبصورتی میں چار چاندلگا دیے تھے اور وہاں نئے نئے محلات بنائے تھے۔تاہم ان کایہ بیان محل نظر ہے کہ مذکورہ دورانیہ کا اعتبار سات خلیفہ کی تعداد خلیفہ مہتدی باللہ پرختم ہوجاتی ہے ۔خلیفہ مہتدی باللہ کی خلافت کا دورانیہ صرف ایک سال - ۲۵۵ تا ۲۵۶ ھ/ ۱۸۸ تا ۰۸۷۰ - ہے ۔ان کے بعد ہونے والے خلیفہ معتمد علی اللہ کا دور خلافت ۲۵۶ تا ۲۷۹ میں ۸۷ میں ۲۵۹ میں ۲۵۹ میں کا امکان سے تعداد اور دورانیہ قل کرنے میں چوک ہوگئی ہو۔ اس کی تائید اس بات سے بھی ہوتی ہے کہ آگے چل مقالہ نگار نے خود ہی وہاں مقیم ہونے آخری خلیفہ کا نام معتمد علی اللہ ذکر کیا ہے۔

یہ شہر عباسی عہد میں پروان چڑھنے والی تہذیب وتمدن کی ایک اہم ونمایاں مثال ہے بقول مقالہ نگار اردودائرۃ المعارف الاسلامیہ زمانہ حال میں کی جانے والی کھدائی سے اس کی تغمیر وتزئین کے اہم طرز وطریق سے متعلق خاصی معلومات حاصل ہوتی ہیں اور اس سے مسلمانوں کی ثقافت کی وہ دل آویز شکل سامنے آتی ہے جواپنی چہک سے اس وقت کی دنیا کو خیرہ کر ہی تھی۔ سامراء ایک ایسامر کز تھا جہاں دنیا ہمر سے ماہرین فن جمع ہوئے تھے اور انھوں نے بغیر کسی منافست و مسابقت کے اپنے اپنے فن سے اس کی خوبصورتی میں اضافہ کیا تھا۔ سا مراء ایک ایسی کہ خاص میں یونانی ، شامی قبطی اور ایرانی ہندی فن ڈالے گئے تھے اور اس اختلاط سے ایک نیا ہوا تھا جس کسی پر غلبہ پانے کی کوشش کا شائہ بھی نہیں پایا جاتا ہے۔

## 13.14 اكتسابي نتائج

اسلامی تاریخ میں عباسی خلافت و حکومت و حکومت کو جو مقام و مرتبہ حاصل ہے وہ کسی اور اسلامی دور کو حاصل نہ ہو سکا۔ اس دور کو مذہبی، ثقافتی، تمدنی اور سیاسی لحاظ سے اسلامی ادوار کا سب سے زریں دور قرار دیا جاتا ہے۔ سیاسی طور پر اموی خلافت کے خاتمے کے ساتھ عباس خلافت و حکومت کا آغاز ہوتا ہے ۔عباسی خلافت و حکومت کے قیام کا پہلا اور بنیا دی پتھر 'عباسی تحریک' کو قرار دیا جاتا ہے۔ اس تحریک کا آغاز محمد بن علیؒ (وفات ۲۵ اھ/ ۲۴۷۷ء) نے حمیمہ سے کیا تھا جس نے مختلف مراحل سے گذرتے ہوئے آخر کار اموی خلافت کا تختہ پلٹ دیا اور ۲۳ سالھ/ ۴۴ کہ ہیں عراق کے اہم ترین شہر کو فہ پر قبضہ کر کے وہاں کی جامع مسجد میں ابوالعباس عبد اللہ بن محمد کی خلافت کا اعلان کر دیا گیا۔

عباسی خلافت وحکومت کا دورانیہ پانچ سوسال سے زائد (۱۳۳ - ۲۵۲ ھ/ ۵۰ ۷ – ۱۳۵۸ء) عرصہ پر محیط ہے۔اس طویل دورانے میں مجموعی طور ۲ م برخلفا مند خلافت پر رونق افر وز ہوئے تھے لیکن ان میں صرف دس خلفا نے صحیح معنوں میں اقتد اراعلی سندجالا تھا اور بعد کے خلفا ترکوں، آل بویہ اور سلجو قیوں کے اشارے پر سرتسلیم خم کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔عباسی خلافت وحکومت کی اصلی شان وشوکت صرف ابتدائی سوسال تک ہی یعنی خلیفہ متوکل (وفات: ۲۴ ۲ ھ/ ۲۸۱ء) کے عہد تک ہی بر قرار رہ سکی تھی۔ بعد کے ادوار میں عباسی خلفا کی حیثیت دن برن کم ہوتی چلی گئی تھی حتی کہ دوہ صرف نام کے خلفا ہی رہ گئے اور اصل اقتد ار دوسروں کے ہاتھوں میں رہا اور آخر کارایک مجبور ولا چار خلافت وحکومت کی ماندا ہے خلفہ متوکل (وفات: ۲۴ ۲ ۲ ھے) ان میں صرف دس خلفا نے میں میں میں میں میں میں میں خلفا کی حیثیت دن

دیگر ادوار اورعہد عباس کے انتظامیہ کے مابین پایا جانے والا سب سے نمایاں فرق یہ پیدا ہوا تھا اس عہد کے تمام اہم مناصب پر عربوں کی بجائے ایرانیوں اور ترکوں کوسونپ دیے گئے تھے جس نے عرب طبقات میں ایک خاص قشم کی بے چینی پیدا کردی ۔اس بے کوعباسی خلافت وحکومت کے زوال کا ایک اہم سبب مانا جاتا ہے۔ عہدِ عباسی میں انتظامیہ کا اعلی سربراہ خلیفۂ وقت ہوتا تھاجو ہر قشم کے فیصلے کرنے کا اختیار رکھتا تھا۔ انتظامی امور کو بہتر طور پر انجام دینے کے لیے عباسی انتظامیہ کو مرکز می صوبائی اور علاقائی انتظامیہ میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ مرکز می انتظامیہ خلیفۂ وقت کی نگرانی میں اپنے امور انجام دیتا تھا، جب کہ صوبائی وعلاقائی انتظامیہ کی باگ ڈور گورزی اور ان کے ذریعہ منتخب کیے گئے افراد کے ہاتھ میں ہوتی تھی تاہم وہ خلیفہ وقت کے سامنے اپنے تمام فیصلوں اور امور کے جوابدہ ہوتے بتھے۔

عہد عباس میں ،عہد اموی سے بطور وراثت منتقل ہونے والے اہم شعبوں میں فوج ویولیس، ٹیکس، ڈاک کے علاوہ دیوان الد سائل (خطوط وفرامین کا محکمہ) اور دیوان الخاتم( کاغذات پر مہر لگانے ، انھیں سر بمہر کرنے کا محکمہ) تھے تاہم عہد عباس میں ان میں بہت تبدیلیاں کی گئیں تھیں اور انھیں زیادہ ترقی یافتہ بنایا گیا تھا۔

عہد عباسی میں دیوان الأزمة، دیوان النفقات، دیوان المطالم، دیوان الصوافی، دیوان العرض، دیوان التوقیع اور دیوان السو جیسے محکموں کی اساس وبنیاد پڑی تھی ۔ان کے علاوہ عدلیہ اور مالیہ کے شکلے تھے۔ یہ تمام محکے منظم اصول وضوابط کی بنیادوں پر اپنے اپنے فرائض منصبی کی ادائیگی میں ہمہ وقت مصروف رہتے تھے۔

عہد عباسی میں تجارتی سرگرمیاں پورے عروج پر پہنچی ہوئی تھیں جنھیں مقامی ملکی اور غیر ملکی تجارت میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ ملکی وغیر ملکی تجارت کے اہم مراکز میں بغداد، کرخ، سامراء، بھرہ، کوفہ، ابلہ، دشق، حلب، انطا کیہ، جماۃ، موصل، مکہ، مدینہ، طائف، یمن، بحرین اور صنعاء کےعلاوہ مصر وافریقہ کے مختلف شہر تھے۔عہد عباسی کی تجارت بری اور بحری دونوں راستوں سے کی جاتی تھی اور روم، ہندوستان، چین اور اندلس چیسے مما لک سے مختلف قشم کے سامان تجارت لائے اور منگوائے جاتے تھے اور یہاں کے بازار میں فروخت کیے جاتے تھے۔

عہد عباسی میں زراعت کو بھی کافی فروغ حاصل ہوا تھا۔اس عہد کا زراعتی نظام چار حصوں میں منقسم تھا۔ایک وہ زمینیں تھیں جن پر کاشت کارخود ہی کھیتی باڑی کرتے تھے اور اس کے سارے منافع کے مالک ہوتے تھے۔زمین کی دوسری قسم وہ تھی جن کے مالک خود کاشت نہ کر کے اسے بٹائی پرچھوٹے کاشت کاروں کے حوالہ کر دیتے تھے۔زمین کی تیسری قسم ''خالصہ اراضی'' کہلاتی ہے جو خلفا کے قبضہ میں ہوتی تھیں لیکن اس کے حقیقی مالک مسلمان ہوتے تھے۔چوتھی قسم کے تحت بخر زمینیں آتی ہیں کہ جو انھیں آباد کرتا وہیں ان کا مالک قرار پا تا تھا۔عباس خلفا کی ذاتی دلچ پیوں اور بہترین طرزعمل کی وجہ سے زراعتی نظام بہت اچھا ہو گیا تھا جس کی وجہ سے اس عہد کا مالیہ کافی مضبوط ہو گیا تھا۔

عہد عباسی میں گیہوں، چاول، جو، تھجور، دال ،سرسوں، کپاس، گنااور مختلف قشم کی سبزیوں، انگور اور دیگر بھلوں کے ساتھ ساتھ پھولوں کی بھی کاشت کی جاتی تھی ۔

عہد عباس میں صنعت وحرفت کو بھی کانی فروغ حاصل ہواتھا۔عہد عباس میں پروان چڑھنے والی صنعتوں میں کپڑ ے کی صنعت کو کانی ترقی اور عروج حاصل ہواتھا کہ مختلف قشم کے اونی ،سوتی اور ریشمی کپڑ ہے تیار جاتے تھے۔ساتھ ہی ساتھ قالین ، خیمے اور پر دے وغیرہ بھی تیار کیے جاتے تھے۔اسی طرح مختلف دھاتوں سے برتن سازی ،خاص طور سے شیشے سے برتن بنانے کی صنعت کافی ترقی کر لیتھی۔برتن سازی کے ساتھ زخرف یعنی برتنوں پر گل گاری اور مختلف قشم کے نقش ونگار بنانے کافن بھی پروان چڑھا تھا۔

عہد عباسی میں پروان چڑھنے والی دیگر صنعتوں میں لکڑی اورلوہے، زرگری وزیور سازی، روغن گری،عطر سازی،صابن سازی، پھلوں

کی صنعت اور چڑے کی صنعت نے بھی کافی ترقی کر لی تھی۔

عہد عباس میں مختلف تہذیوں اور ثقافتوں کی آمیزش نے قدیم نظام تعلیم میں کافی تبدیلیاں پیدا کردیں تھیں جو تین مرحلوں-ابتدائی، ثانوی اوراعلی تعلیم-میں منقسم تھا۔

عہد عباسی میں اعلی تعلیم کے بڑے علمی مراکز میں ''بیت الحکمۃ''کا شار ہوتا ہے ۔خاص طور پر خلیفہ مامون کے زمانے میں اس مرکز کوسائنسی اور فلسفیانہ علوم وفنون کے حوالے سے مرکز می حیثیت حاصل ہوگئی تھی ۔

عہد عباسی کے چو تھے دور ( ۷ ۳ ۳ تا ۱۵۶ ھ/ ۱۰۵۵ تا ۱۳۵۸ء ) کواس کے دیگر ادوار کے مقابلہ میں اس دور میں علم وفن نے فروغ کے لیے زیادہ سنجیدہ کوششیں کی گئی تھیں اور مختلف مقامات بڑے بڑے علمی مراکز قائم کیے گئے تھے۔اس دور کی خاص بات یہ کہ اس دور میں پہلی سرکاری یو نیورٹی' نمدرسہ نظامیٰ' کا قیام نظام الملک طوتی کے ہاتھوں عمل میں آیا تھا۔ میعلمی مرکز سقوط بغداد کے بعد بھی باقی رہا اور صد یوں تک علم وفضل کے جویان کی تشنگی دورکرتا رہا۔اپنے آخری دور میں یہ مرکز' نمدرسہ مستنصر یہ'' میں مدغم ہو گیا تھا۔

عہد عباسی کی دوسری بڑی یونیور ٹی کا قیام عہد عباسی کے بالکل آخر دور میں ہواتھا۔اس یونیور ٹی کوخلیفہ مستنصر نے ۲۳۳۴ء میں قائم کیاتھا جوان کے نام کی مناسبت سے ''مدرسہ مستنصریہ'' کے نام سے مشہور ہوا۔ پیخلیم مرکز چود ہویں صدی تک برقرار رہنے کے بعد زمانے ک دست وبرد کا شکار ہوگیا۔

عہد عباسی کا معاشرہ بنیادی طور پر دواکا ئیوں-مسلم اورغیر مسلم- پرمشتمل تھا جسے مسلم سماج (عرب وموالی)،غیر مسلم سماج (یہودیا ور عیسائی وغیر)،نسلی یا علاقائی ساج (ایرانی اورترک وغیرہ) اوراقتصادی سماج (اعلی،اوسط اوراد نی طبقہ) میں تقسیم کیا جاتا ہے۔

دینی اعتبار سے عہد عباسی کا معاشرہ صحابۂ کرام اور اکثر تابعین کے فیوض وبرکات سے بالکل ہی تہی دامن ہو چکا تھا۔اس عہد کا صرف ابتدائی حصہ ہی تبع تابعین کے وجود با سعادت وبرکات سے مستفیض ہوسکا تھا۔ان کے بعد کا عباسی سماح ومعاشرہ عام مسلم ساح ومعاشرہ میں تبدیل ہو گیا تھا۔

د نیوی لحاظ سے بھی اس عہد میں عرب طبقات کی اکثریت کی اپنے اہم وبلند بالا مقام ومرتبے سے محرومی نے معاشرتی حالات میں کافی ابتری اور افرا تفری پیدا کردی تھی اور ان کا سیاسی وسماجی مقام ومرتبہ دھیرے دھیرے گرتا چلا گیا اور ان کی اقتصادی حالات بھی بگڑتے چلے گئے تھے۔ اس عہد کے معاشرے وسماج کو ایرانی وترکی عناصر کی برتر می والا معاشرہ قرار دیا جاتا ہے جس کے رہن سہن ،رسوم ورواج اور طرز معاشرت پر عربوں کی چھاپ کی بجائے ایرانی وترکی رنگ وڈھنگ نمایاں طور پر نظر آتے ہیں۔

عہد عباسی کا ساج اقتصادی لحاظ سے اعلی،متوسط اور ادنی طبقات پرمشتمل تھا۔ان طبقات کا ر<sup>ہ</sup>ن سہن، بود باش اور کھانے پینے کا معیاران کی ساجی اوراقتصادی زندگی کا آئینہ تھا کہ ساج کا ہرطبقہ اپنی آمدنی کے لحاظ سے اپنی زندگی گزارتا تھا۔

عہد عباس میں پائے جانے والے اہم اسلامی فرقوں میں شیعہ، خوارج، مرجمہ اور معتز لہ تھے۔ دیگر فرقوں میں قدریہ، جبریہ وغیرہ بھی پائے جاتے تھے۔ شیعہ اور خوارج کا ظہور سیاسی طور پر ہوا تھا لیکن بعد میں انھوں نے دینی فرقوں کا روپ دھار لیا تھا۔ان کے مقابلے میں مرجمہ اور معتز لہ خالص دینی وجو ہات کی بنا پر پیدا ہوئے تھے۔ان چاروں فرقوں کے اثرات عہد عباسی کی حکومت وسماج پر مرتب ہوئے تھے۔ عصر عباسی اس لحاظ سے بھی ممتاز قرار دیاجا تا ہے کہ اس عہد میں علمی سرگر میاں اپنے عروج پر نظر آتی ہیں ۔عصر عباسی کی علمی تحریک کا سب سے بڑی خصوصیت بیقر ار دی جاتی ہے کہ اس میں علما وفضلا کو ہوتسم کی آزادی تھی لہذاوہ سب اپنے اپنے مذہب اور عقیدے پرعمل کرتے ہوئے علوم وفنون کوفروغ دینے میں مصروف عمل رہا کرتے تھے۔اس آزادی کا نتیجہ بید نکلا کہ مختلف علوم وفنون نے اپنے ارتقائی مراحل کو بہت تیزی سے طے کرلیا اور اپنے اوج کمال کو جا پہنچے۔

عہد عباسی میں فروغ پانے والے علوم وفنون کواسلامی علوم وفنون (جیسے قرآنی علوم ،علوم حدیث وفقہ وغیرہ )، سائنسی علوم وفنون (جیسے کیمیا، طبیعیات اور طب وغیرہ) ساجی علوم (جیسے تاریخ وجغرافیہ، فلسفہ و منطق وغیرہ )اوراد بی علوم وفنون (جیسے نثر نگاری، شاعری، بلاغت وغیرہ) میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

مذکورہ بالا تمام علوم فنون کے مختلف موضوعات پر اس عہد کے علما وفضلا نے گرانفذر تصانیف کا ذخیرہ چھوڑا ہے جن کی فنی عظمت اور علمی معیار کا اعتراف آج بھی کیا جاتا ہے ۔ان کے مقابلے میں ادبا اور شعرانے لا زوال نمونے چھوڑے ہیں جھوں نے عربی شاعری ونثر کے دامن کو مزید وسیع کر دیا تھا۔

عہد عباسی کی سب سے خاص بات میہ کہ اس عہد میں سائنسی مزاج میں بہت زیادہ ترقی ہوئی تھی اورعلائے عہد عباسی نے ہر موضوع پر غور وفکر کر کے اہم ترین کتب مرتب کیں۔اس عہد میں سائنسی علوم وفنون نے نمایاں طور پر ارتقائی مراحل طے کیے تھے جس کے گہرے اور دوررس اثرات بعد کی صدیوں پر مرتب ہوئے تھے۔اس عہد کی سائنسی ترقیوں کو ہی یورپ کی بسا ۃ ثانیہ کی بنیاد قرار دیا جاتا ہے۔

عہد عباسی میں علوم وفنون کے ارتقائی عمل میں تحریک ترجمہ نے سب سے زیادہ اہم اور بنیادی کردارا دا کیا تھا۔ اسی تحریک کے نتیج میں مختلف علوم وفنون پروان چڑھے تھے اور عرب علما وفضلا دیگر مما لک کے علمی واد بی سرمایہ سے واقف ہو سکے تھے۔ انھوں نے ترجمہ شدہ کتابوں سے استفادہ کرتے ہوئے مختلف علوم وفنون میں نت نئے تجربے کیے اورانھیں کا میابی سے ہمکنار بھی کیا۔تحریک ترجمہ کی وجہ سے ایک ایساعلمی ماحول پروان چڑھا تھا جس کی مثال نہ اس سے پہلے ملتی ہے اور نہ اس کے بعد۔

تحریک ترجمہ کا ایک نمایاں انڑعر بی زبان پر بیمرتب ہوا تھا کہ استحریک نے اس کی بنیادی ماہیت و پہچان ہی بدل کرر کھ دی تھی کہ عہد عباس سے قبل اس کی پہچان وشاخت صرف اد بی زبان ہونے کی تھی اوراس کا شارعلمی زبانوں میں نہیں ہوتا تھا تحریک ترجمہ کے نتیجہ میں علمی مصطلحات اور فلسفیانہ تعبیرات کی وجہ سے عربی زبان کا دامن کا فی وسیع اور کشادہ ہو گیا تھا جس کی وجہ سے اس کی محدود شاخت ختم ہوگئی تھی اور اس کا شارتھی علمی زبانوں میں ہونے لگا تھا۔

عربی نثر نگاری کا جتنا فروغ عصر عباسی میں ہوا اتنا فروغ عصر جدید کو چھوڑ کرکسی اور عہد میں نہ ہو سکا۔ اس عہد میں عربی نثر نگاری اپنے سب سے اہم اور طاقت ور دور میں داخل ہوتی ہے کہ اس کے موضوعات اور مضامین کا دائرہ کافی وسیع ہوجا تا ہے اور اس کے جلو میں نت نگ خالص ادبی اصناف کا ظہور ہوتا ہے جس کے نتیج میں اس عہد کی نثر نگاری اوج کمال کو پہنچ جاتی ہے۔ اس کی بنیادی وجو ہات میں مختلف علوم وفنون کا ارتقا ، مختلف اقوام وملل اور تہذیب وتدن کا آپس میں ملاپ وغیرہ شامل ہیں ۔ اس صورت حال میں تحریک ترجمہ ن کا کام کیا اور اہل علم وفن نے اپنے افکار وخیالات ونظریات کو پیش کرنے کے لیے نظم کی بجائے نثر کا سہار الیا اور ادبی ، ساجی ، سیاسی ، دینی اور سائنسی علوم وفنون پرمشتمل گرانفذر تصانیف بطوریادگار چھوڑیں ہیں۔ان کتب نے جہاں ایک طرف عربی نثر نگاری کے فروغ میں اہم کردار ادا کیا وہیں عربی زبان کے دامن کو بہت زیادہ وسیع اوراس قابل بنادیا کہ وہ کسی بھی قشم کے موضوع کا احاطہ کر سکے۔

عربی شاعری کے تمام ادوار میں عہدعباسی کی شاعری متعدداورگونا گوں صفات ، امتیازات اورخصوصیات کی وجہ سے منفر دوم تازنظر آتی ہے۔عہدعباسی میں شاعری کے فروغ پانے کا ایک اہم و بنیا دی سب اس کا کسب معاش ،عزت وشہرت اور مال ودولت حاصل کرنے کا ایک اہم ذریعہ بن جانا ہے کہ سرکاری سرپرسی کی وجہ سے اس عہد کے شعرا کودیگر ادوار شاعری کے مقابلے میں جتنا زیادہ بڑااور وسیع میدان اس عہد میں ملاوہ کسی اور دور میں میسر نہیں آ سکا تھا۔

عہد عباسی کی شاعری کے حوالے سے بیہ بات قابل ذکر ہے کہ اسے فروغ دینے میں خالص عرب افراد کے شانہ بشانہ اہل عجم نے بھی نمایاں کر دار ادا کیا تھا بلکہ بھی کبھی ایسا محسوس ہوتا ہے کہ عہد عباسی کی شاعری اہل عجم کی ہی مرہون منت ہے کہ اس عہد کے نمایاں ترین شعرا کا تعلق دیا رعجم سے تھا جھوں نے عربی شاعری کے طرز واسلوب ، مضامین و موضوعات ، معانی وخیالات اور اوزان و بحور وغیرہ میں نمایاں تبدیلیاں کرتے ہوئے عربی شاعری کوایک نے رنگ وآ ہنگ سے روشاس کرایا تھا۔

عباسی عہد میں عربی شاعری میں نمایاں ترین تبدیلیاں ہوئیں تھیں کہ وہ صحرا و بیابان سے نگل باغات اور محلات کے اردگر دکھو منے لگی تھی اور نت نئے موضوعات پر شعرا نے طبع آزمائی کرنی شروع کردی تھی ۔فلسفیانہ افکار وآرا کے نمایاں اثرات اس عہد کی شاعری پر مرتب ہوئے تھے۔دیگر ادوار کے مقابلے میں اس عہد کی شاعری اس لحاظ سے ممتاز قرار پاتی ہے کہ اس عہد میں قدما کے طرز اسلوب و بیان سے صرف نظر کرتے ہوئے شعرا نے ایک نیا طرز واسلوب اختیار کیا تھا۔ وہ اپنے قصائد کا آغاز اپنے اپنے ذوق کی مناسبت سے مخلف رنگ وڈ ھنگ سے کرتے ہیں۔قدیم اصاف شخن - جیسے مدح، مرثیہ اور ہجو وغیرہ - کے دائر ہ کار میں وسعت کے ساتھ ساتھ چند جدید موضوعات شاعری ۔ غزل غلمان، زہدیات، طردیات، خریات وغیرہ - منظر عام پر آئے تھے۔

عصر عباسی کی شاعری میں پیدا ہونے والی تبدیلیوں کا تعلق صرف قصیدہ کی شکل اور مطلع کی تبدیلی سے نہیں تھا بلکہ بحور وقوافی سے بھی تھا کہ شعرانے ان میں تبدیلی کرتے ہوئے شعر کی موسیقیت میں اضافہ کردیا تھا۔مزید یہ کہ انھوں معانی میں جدت پیدا کی تھی اور الفاظ اور تراکیب میں نمایاں تبدیلیاں پیداکیں تھیں۔

لفظیات اور اسلوب کے حوالے سے اس عہد کی شاعری میں کچھ تبدیلیاں ہوئیں تھیں جیسے نامانوس اور بھاری بھر کم الفاظ کا استعال کم کیا جانے لگا ، بدوی زندگی سے متعلق الفاظ کو بتدریخ کم کیا گیا اور عجمی الفاظ کا استعال کیا جانے لگا۔ شاعری کے اسلوب بیان میں نفاست اور باریکی پیدا کرنے کے ساتھ ساتھ عربی کے خالص محاورے اور وضاحت کلام کا خیال رکھتے ہوئے صنعت نبدائع' اور اس کی مختلف انواع کو کثرت سے برتا گیا تھا۔ چھوٹی بحروں کو بکثرت استعال کیا گیا اور بچھ نئے اوز ان و بحور جیسے مستطیل و ممتد کا اضافہ ہوا۔ شاعری کی اقسام میں جہاں ایک طرف زہدیات ، طردیات اور خبریات کا اضافہ ہوا تو دوسری طرف قوانی میں مسمط اور مزدوج کوفروغ ہوا۔

عہد عباسی کی شاعری اپنے مقاصد، موضوعات، مضامین ، خیالات، لفظیات اور اسلوب کے حوالے سے ماقبل کی عربی شاعری سے جدا گانہ نظر آتی ہے کہ اس عہد کے تقاضوں کے مطابق اور اس وقت کے ماحول وحالات سے متاثر ہوکر شعرانے اپنی شاعری کے تحور نگاہ کو تبدیل کرلیا تھا اور ان کی شاعری صحرا کی بے پایاں وسعت، فطری مناظر، کھنڈرات، مٹی کے مکانات اور خیموں کی تصویر کشی کرنے کے بجائے شہری زندگی کی رونق اورلواز مات، محلات وباغات، لہو ولعب ،طرب ونشاط اور دوستوں کے ساتھ راگ ورنگ کی محفلوں کی عکامی کرنے لگی تھی۔اس عہد کی شاعری قدیم وجدید کا ایک ایسا خوبصورت وحسین سنگم پیش کرتی ہے جس کا نمونہ کسی اور دور میں نہیں ملتا ہے۔

عباس عہد میں اسلامی تہذیب وتدن اپنی پوری طاقت اور توانائی کے ساتھ پھھاس طرح منظر عام پر آتی ہے کہ صدیوں تک صرف اس کا بول بالا رہا اور تاریخ انسانی کی تمام ترقی یافتہ تہذیبیں گویا اس کے ماند پڑ گئی تھیں ۔اسلامی تہذیب وتمدن کے گہرے اثرات مابعد کے ادوار پر مرتب ہوئے تھے کہ اس نے یوروپ کی نشاۃ ثانیہ میں اہم کردارادا کیا تھا۔

کسی بھی قوم کے تمدن کا ایک بڑا مظہروہ خوبصورت ، پر شکوہ اور بلند وبالا مضبوط عمارتیں ہوتی ہیں جنھیں اس قوم کے باہمت وباذوق افراد نے تعمیر کروایا ہو۔ان عمارتوں میں جہاں ایک طرف اس قوم کی شوکت وعظمت پنہاں ہوتی ہے وہیں دوسری طرف وہ ان کے اعلی ونفیس ذوق جمال کا منھ بولتا ثبوت ہوتی ہیں۔

عباسی تمدن کا سب سے دل آویز نمونہ بغداد وسامراء ودیگر شہروں کے محلات قرار دیے جاتے ہیں جنھیں مختلف خلفا وامرا جیسے منصور، ہارون رشید ،متوکل ،واثق اوریچیل برکمی وغیرہ نے زرکثیر صرف کر کے تعمیر کروایا تھا۔عہدعباسی سے محلات کی شان وشوکت اور آ رائش وزیبائش کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ امرا ووزرا کے محلات پر قصر خلافت کا دھو کہ ہوتا تھا۔ان محلات کی خوبصورتی ودیدہ زیبی اور <sup>حس</sup>ن و جمال اور دیگر تعمیری خصوصیات کو پڑھ کر آج کا انسان بھی اپنی انگلیاں دانتوں تلے د بالیتا ہے۔

عہد عباسی میں فن تعمیرا پنے کمال و عروج کی انتہائی بلندیوں پر نظر آتا ہے۔ فن تعمیر کی ترقی کا اندازہ عہد عباس کے محلات وباغات،سرکاری عمارتوں اوراس عہد میں بسائے جانے والے شہروں سے لگایا جا سکتا ہے۔اس عہد کے تدن کی جھلک عباسی باغات میں بھی نظر آتی جواب پن<sup>حس</sup>ن ترتیب اور نظم ونسق کی بنا پرآج کے جدید ترین پارکوں کے مدمقا بل قرار دیے جا سکتے ہیں۔

کسی بھی عہد کے تمدن کا اندازہ اس بات سے بھی لگایا جاتا ہے کہ اس عہد میں کن کن شہروں کی تاسیس ہوئی تھی اور ان شہروں کا نظم ونسق کیسا تھا۔ اس عہد میں بسائے جانے والے شہروں میں عباسیہ، بغداد، کرخ، سامرا، مہد سید یا رصافہ جیسے ترقی یافتہ شہر شامل ہیں۔ عہد عباسی میں بسائے جانے شہروں میں سے بغداد نے ایک افسانو کی حیثیت اختیار کر لی ہے کہ اس کا نام پڑھنے یا سننے سے ہی ذہن میں جو آج کی دنیا کے سب سے ترقی یافتہ شہر کا تصور ہوتا ہے بلکہ تاریخ کی کتابوں میں جو کچھ اس کے بارے میں مذکور ہے اسے پڑھ کر ایسا محسوں ہوتا ہے کہ دوہ اس وقت کا سب سے ترقی یافتہ شہر کا تصور ہوتا ہے بلکہ تاریخ کی کتابوں میں جو کچھ اس کے بارے میں مذکور ہے اسے پڑھ کر ایسا محسوں ہوتا ہے کہ دوہ اس وقت کا سب سے ترقی یافتہ اور منظم طور پر بسایا ہوا شہر تھا جس کی مثال بعد کی صد یوں میں مشکل سے ملتی ہے۔ بغداد اپن کی تعریف اور خوبصورتی کی وجہ سے ایک نمونہ دومثال بن گیا تھا حتی کہ دوسرے ملکوں کے فر ماز دوا جیسے قیرہ - اس کا نقشہ بنوانے اور اس کی تعریف

عہد عباسی کے تمدن کی جھلک اس عہد کے کھانے پینے،طرز رہائش،عام مکانات وباغات کی تعمیر ،صنعت وحرفت،زراعت اور تجارت میں بھی نظر آتی ہے۔ 13.15 **نمونے کے امتحانی سوالات** درج ذیل سوالوں کے جوامات یندرہ سطروں میں لکھے۔

٩ – اردودارة المعارف الاسلاميه، ماده عباسيه، مدارس وغيره –

## اكائى 14 مىمدىمباسى مىس علوم وفنون كاارتقا

14.4.2.2.2 السنن

## 14.1 مقصد

اس اکائی کا مقصد عصر عبای میں پروان چڑھنے والے علوم وفنون سے متعارف کرانا ہے۔اس اکائی کو پڑھ کو ہم اس بات سے واقف ہوسکیں گے کہ علوم وفنون کے اعتبار سے عصر عبای کو تمام اسلامی ادوار میں کیا مقام ومرتبہ حاصل تھا؟ ساتھ ہی ساتھ اس بات کا بھی اندازہ ہو سکے گا کہ اس عہد میں ہونے والی تر قیاں کتنی ہمہ جہت تھیں کہ انسانی زندگی کا کوئی ایسا پہلونہیں تھا جس میں اس عہد کی سرگرمیوں کی وجہ سے نمایاں تبریلیاں نہ ہوئی ہوں۔

## 14.2 تمہير

اسلامی تاریخ کے تمام ادوار میں عصر عباسی کو جو مقام ومرتبہ حاصل ہے وہ کسی اور عہد وعصر کو حاصل نہ ہو سکا۔اس فضلیت اور برتر ی کے کئی اسباب ہیں، جن میں سے اس کا طویل ترین ہونا، عباسی خلفا کا اسلامی تہذیب وتدن کو پروان چڑھانے اور علوم وفنون کو فروغ دینے کے تئیک ذاتی طور پر دلچیسی لینا، مختلف تہذیب وتدن کا ملاپ اور اس کے نتیجہ میں پروان چڑھنے والی ایک رنگ برنگ تہذیب کا پروان چڑھنا وغیرہ ہیں۔اس عہد میں اسلامی تہذیب وتدن اور ثقافت اپنی پوری طاقت اور توانا کی کے ساتھ پچھاس طرح منظر عام پر تی ہے کہ محد یوں تک صرف اس تہذیب وتدن وثقافت کا بول بالا رہا اور تاریخ انسانی کی تمام ترقی یا فتہ تہذیبیں گویا اس کے ماند پڑ گئی تھیں۔

عصر عباسی میں ہونے والی گونا گوں تبدیلیوں اورتر قیوں میں علوم وفنون کا فروغ پانا بھی شامل ہے۔جس طرح اس بات سے انکار نہیں کیا جاسکتا ہے کہ اکثر اسلامی علوم وفنون کے ساتھ ساتھ دیگر علوم وفنون کی بنا عہد اموی میں رکھی جا چکی تھی ،اسی طرح اس حقیقت کا بھی انکار نہیں کیا جاسکتا ہے، ان علوم وفنون پر کممل بال و پر عہد عباس میں آئے تھے اور اسی عہد میں وہ اپنی پوری تابنا کی اور رعنائی کے ساتھ جلوہ افروز ہوئے تھے اور اسلامی تہذیب وتدن کو فروغ دینے اور پر وان چڑھانے میں نمایاں کر دارا داکیا تھا۔

عصر عبای میں پردان چڑھنے والی علمی تحریک اور اس کے ثمرات سے ایک طویل عرصہ تک فائدہ اٹھایا جاتار ہا ہے بلکہ اگر بیر کہا جائے کہ مغربی اور یور پین مما لک کی ترقی میں اس تحریک نے اہم اور نمایاں کردار ادا کیا ہے تو بے جانہ ہوگا۔ متعدد مغربی مصنفین نے اس بات کا اعتراف کیا ہے کہ مغرب کی ترقی میں عہد عبای میں پردان چڑھنے والی علمی تحریک کا کافی اور نمایاں حصہ ہے جس نے انھیں اندھیروں سے نکال کر اجالوں سے روشناس کرایا تھا۔

14.3 عصرعباسی میں فروغ پانے والےعلوم وفنون

عصر عباسی میں فروغ پانے والےعلوم وفنون کی تاریخ پر جب ایک سرسری نگاہ ڈالی جاتی ہےتو یہ حقیقت سامنے آتی ہے کہ ان علوم وفنون کو دوبنیادی زمروں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

لا وہ علوم وفنون جو عصر عباسی کے علما وفضلا کواسلاف سے بطور ور نہ ملے تھے۔ان علوم وفنون کی تعداد زیادہ ہے بلکہ بیہ کہا جائے کہ ان کی ہی اکثریت ہے تو غلط و یجا نہیں ہوگا۔

عہد عباسی میں فروغ پانے والے دونوں زمروں کو حسب ذیل علوم وفنون میں تقسیم کیا جاسکتا ہے: اسلامی علوم وفنون جیسے قرآنی علوم ،علوم حدیث وفقہ اوران کے متعلقات ۔ اسلامی علوم وفنون جیسے کیمیاء( کیمسٹری)،طبیعیات/طبعیات ( فزکس )،طب ( میڈیسن ) وغیرہ ۔ اسلامی علوم جیسے تاریخ ، جغرافیہ،فلسفہ اور منطق وغیرہ اوران کے متعلقات ۔ ادبی علوم وفنون جیسے نثر نگاری،شاعری، بلاغت وغیرہ اوران کے متعلقات ۔

مذکورہ بالاعلوم وفنون کے بطن سےنت نئی شاخیں پھوٹیں تھیں جن میں اس عہد میں اتنے بال و پر آئے کہ آگے چل کر انھیں ایک مستقل علم وفن کا درجہ حاصل ہو گیا، جیسے فن سیرت نبوی کہ اس کے ابتدائی خد وخال ہمیں حدیث میں ملتے ہیں،لیکن آگے چل کر وہ ایک مستقل فن بن جاتا

ہے۔ای طرح فن سیرت نگاری سے فن تاریخ پردان چڑھتا ہے جوآ گے چل کر سیرت نبوی سے جدا ہو کرایک مستقل فن کا درجہ حاصل کر لیتا ہے۔ عہد عباسی میں علوم وفنون کا ذکر کرنے سے قبل اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ درج ذیل سطور میں صرف ان علا وفضلا کے علمی کارنا موں جن کا تعلق سلطنت عباسیہ سے تقا۔اس بحث میں اندلسی علا اور عہد عباسی کے بعد کے علا کے کارنا موں کا ذکر نہیں کیا گیا ہے جس کی وجہ سے اس مبحث میں بہت سے نا مور مصنفین کا ذکر موجود نہیں ہے جیسے قاضی عیاض ،ابن خلدون ،ابن بطوطہ اور ابن جبیر وغیرہ۔ 14.4 اسلامی علوم وفنون

فطری طور پر اسلامی علوم فنون کا ارتفاع ہد عباسی میں زیادہ ہوا تھا کہ وہ مختلف علوم وفنون جن کی ابتداع ہد نبوی تاع ہد اموی کے دوران ہو کی تھی وہ اپنے ارتفائی مراحل سے گز رتے ہوئے عہد عباسی میں بام عروج پر پہنچ گئے۔ان علوم وفنون کا ایک مختصر جائزہ حسب ذیل سطور میں پیش کیا جارہا ہے۔

14.4.1 علوم القرآن

قرآن کریم ایک اہدی اور جامع کتاب ہے جسے زندگی کے تمام معاملات میں بنی نوع انسان کی ہدایت کے لیے نازل کیا گیا تھا۔ قرآن کریم میں ایک مکمل ضابطۂ حیات بیان کیا گیا ہے۔ قرآن کریم میں صرف اصول وکلیات ہی بیان کیے گئے جن کی تفصیل اور تشریح احادیث نبویہ میں بیان کی گئی۔ بقول امام شاطبی'' قرآن کریم اختصار کے باوجود جامع ہواروہ جامع اتی اعتبار سے ہے کہ اس میں دین کے اصول وکلیات جمع ہو گئے ہیں۔ جب نزول قرآن کی تکمیل ہوگئی تو شریعت مکمل ہوگئی'۔

تقریباتمام اسلامی علوم فنون کامنیع قرآن کریم ہی ہے لہذا یہ بات باعث حیرت واست حجاب نہیں ہونا چا ہے کہ قرآن کریم اور اس کے مختلف پہلوؤں پر بہت کثرت سے کھا گیا ہے اسلامی علوم وفنون کے اسی مہتم بالشان حصہ کوعلوم القرآن کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے۔ علوم قرآنی کی چند شاخوں کی بذیاد صحابہ، تابعین اور تیج تابعین کے عہد میں ہی ڈالی جا چکی تھی۔خلیفہ سوم حضرت عثان بن عثان "نے

ام المؤمنين حضرت حفصة مح فران مجيد كى نقول سے مصحف كى كا بيات تيار كرواكر كو ياعلم رسم القرآن يا علم الرسم العثمانى كى بنيا دركھ دى تقى خليفہ چہارم حضرت على بن ابى طالب في عربى زبان خاص طور سے قرآن مجيد كى حفاظت كے ليے ابوالاسود دؤلى كے ذريعہ كچھ قواعد مرتب کر کے علم اعراب القرآن کی بنا ڈال دی تھی۔علوم قرآن کے حوالہ سے صحابہ کرام "جیسے حضرت عبداللہ بن عباس، عبداللہ بن مسعود، زید بن ثابت اور ابی بن کعب وغیرہ کی کوششوں کو تابعین کرام ہی جیسے امام مجاہد، امام عکر مہ، امام قذادہ، امام عطاء بن بیار، امام سعید بن جبیر، امام حسن بصری اور زید بن اسلم وغیرہ اور زیع تابعین کرام ؓ جیسے حضرت امام مالک بن انس وغیرہ نے اپنے عمل مسلسل سے مزید آگے بڑھا یا اور ' علوم القرآن کے سلسلے میں پیشر و مفکرین کا کردار ادا کیا اور اس موضوع پر بنیا دی اور اساسی معلومات کا ذخیرہ فراہم کیا''۔ ان علم التفسیر، علم اسباب النزول، علم الم کی و المدندی، علم النا سے و المنسو خاور علم غریب القرآن ودیگر علوم آنی کی بنا پڑی تھی اور ان موضوعات پر اس قدر سے کمش سالم کی و المدندی، علم النا سے و المنسو خاور علم غریب القرآن ودیگر علوم قرآنی کی بنا پڑی تھی مستقل علوم کا قالب اختیار کیا تھا۔

بعض محققین کا خیال ہے کہ علوم القرآن کی جدید اور جامع اصطلاح کواس کے دسیع تر مفہوم میں سب سے پہلے علی بن ابراہیم بن سعید حوفی ( م • ۴۳۳ ھ)نے استعال کیا تھا اورتیس جلدوں پرمشتل البو ھان فی علو مالقو آن مرتب کی تھی۔

علوم القرآن کے موضوع پر مجموعی یا کسی ایک علم قرآن پر متعدد کتب ککھی گئیں ہیں جیسے عبدالرحمن مقدی (م ۲۲۵ ھ) کی الموشد الوجیز فی علوم القرآن العزیز ،امام زرکشی (م ۹۴ ے ھ) کی البر ھان فی علوم القرآن اور امام جلال الدین سیوطی (م ۹۱۱ ھ) کی الاتقان فی علوم القرآن وغیرہ لیکن بیاور ان جیسی کتب عہد عباسی کے بعد ککھی گئی ہیں لہذا یہاں ان کا تذکرہ نہیں کیا جارہا ہے۔ درج ذیل سطور میں قرآنی علوم کی اہم اور بنیا دی علوم کا ذکر کیا جارہا ہے۔

14.4.1.1 علم تفسير

عہد تدوین میں علم تغییر کو دیگر تمام قرآنی علوم پر فوقیت وبرتری حاصل ہے کہ اسے تمام علوم قرآنی میں اصل واساس ہونے کا شرف حاصل ہے۔قرآن کی تغییر کا آغاز عہد نبوی سے ہی ہو چکا تھا۔ آپ سلین ٹائیڈ خود ہی اس سب سے بڑے شارح ضے کہ متعدد احادیث کرام میں قرآن کریم کی آیات کا مفہوم واضح کیا گیا ہے۔ آپ سلین ٹائیڈ کے بعد قرآن کی تغییر کا فریفنہ صحابہ کرام ٹنے انجام دیا جن میں سیخلفائے اربعہ، عبداللہ بن عباس، عبداللہ بن مسعود، زید بن ثابت ، اُبنی بن کعب ، ابوموق اشعری، عبداللہ بن زبیر ضی اللہ عنم وغیرہ کا شار مفسرین صحابہ میں ہوتا ہے۔

مذکورہ بالاصحابہ کرام ٹیمیں سے حضرت اُبْلُ بن کعب نے سب سے پہلے حضرت عمر ٹے عہد میں اپنی تفسیر ککھی تھی۔ یہ تفسیر نا پید ہوچک ہے تاہم اس کی مرویات کا ایک معتد بہ حصہ کتب تفاسیر واحادیث خاص طور سے تفسیر طبر کی از محمد بن جریر طبر کی (م•اس س) ، مسند امام احمد بن حنبل اور مسدرک حاکم اور میں محفوظ ہو گیا ہے۔ان کے بعد حضرت عبدالللہ بن عباس ٹنے بھی اپنی تفسیر ککھی تھی لیکن وہ بھی نا پید ہوچکی ہے تاہم اس کی مرویات کتب تفاسیر واحادیث میں بکھر کی ہوئی ہیں۔

حضرت عبداللہ بن عباس ؓ کے حلقۂ درس سے ایک معتد بہ تعداد نے استفادہ کیا تھا جنھوں نے علم تفسیر کوفر وغ دینے میں اہم کردار ادا کیا تھا۔ان کے شاگردوں میں سے سعید بن جبیر ( ۹۳ ھ ) اور ابوالعالیہ نے با قاعدہ اپنی اپنی تفاسیر ککھی تھیں جن کا شار اولین اور بنیادی تفاسیر میں کیا جا تا ہے لیکن صد افسوس کہ وہ زمانہ کی دست وبرد کا شکار ہوچکی ہیں ۔اول الذکر نے مشہور اموی خلیفہ مروان بن عبدالملک کی فرمائش پر قرآن کی تفسیر کھی تھی۔ بقول مقالہ نگاردائرۃ المعارف' عطاء بن دینار کے نام سے جوتفسیر مشہور ہے، وہ درحقیقت یہی تفسیر ہے' ۔ عہداموی میں مفسرین کا دائرہ بہت بڑھ جاتا ہے تاہم تدوین کاعمل خال خال ہی نظر آتا ہے۔عہداموی میں مرتب کی جانے والی

تفاسیر میں محمد بن کعب قرطی (م ۸۰ اھ)،عطاء بن ابی رباح (م ۱۹۳ ھ) کی تفاسیر بھی شامل ہیں۔ صحابہ کرام اور تابعین کرام سے استفادہ کرتے ہوئے اتباع تابعین نے تفسیر کے میدان میں نمایاں خدمات انجام دیں جن میں سفیان بن عیدینہ، وکیع بن جراح، شعبہ بن تجاج، یزید بن ہارون اور عبد بن حمید رحمہم اللہ کے نام نامی زیادہ نمایاں اور متاز ہیں۔

عہد عباسی کے مشہور مفسرین میں ابن جریح رومی اموی (م ۵۰ اھ)، مقاتل بن سلیمان (م ۵۰ اھ)، جسین بن واقد قرش مروزی (م ۵۷ اھ)، شعبہ بن تجاج (م ۱۹۰ ھ)، سفیان توری (م ۱۲۱ ھ)، اساعیل بن ابراہیم اسدی (م ۱۹۳ ھ)، سفیان بن عید (م ۱۹۹ ھ)، وکیع بن جراح (م ۱۹۷ ھ)، عبد الرزاق (م ۲۱۱ ھ)، آدم بن ایاس (م ۲۰ ۲ ھ)، نرت بن یونس بغدادی (م ۱۳۵ ھ)، ابن راہویہ (م ۲۳۷ ھ)، احمد بن خلبل (م ۲۰۲ ھ)، عبد الرزاق (م ۲۰۱ ھ)، آدم بن ایاس (م ۲۰ ۲ ھ)، نرت بن یونس بغدادی (م ۲۰ ۲ ھ)، ابن ابل ثلج بغدادی (م ۲۰۷ ھ)، احمد بن خلبل (م ۲۰۲ ھ)، عبر وبن علی بابلی (م ۲۰ ۲ ھ)، آدم بن ایاس (م ۲۰ ۲ ھ)، نیز بن ابل ثلج بغدادی (م ۲۰ ۲ ھ)، احمد بن خلبل (م ۲۰ ۲ ھ)، عبر وبن علی بابلی (م ۲۰ ۲ ھ)، آدم بن ایاس (م ۲۰ ۲ ھ)، نیز بن ابل ثلج معتال (م ۲۰ ۲ ھ)، احمد بن خلبل (م ۲۰ ۲ ھ)، عبر وبن علی بابلی (م ۲۰ ۲ ھ)، امام دارمی (م ۲۵ ۲ ھ)، ابن عستال (م ۲۰ ۲ ھ)، احمد بن خلبل (م ۲۰ ۲ ھ)، عبر وبن علی بابلی (م ۲۰ ۲ ھ)، امام دارمی (م ۲۵ ۲ ھ)، ابن عستال (م ۲۰ ۲ ھ)، احمد بن خلبل (م ۲۰ ۲ ھ)، عبر وبن علی بابلی (م ۲۰ ۲ ھ)، امام دارمی (م ۲۵ ۲ ھ)، ابن عستال (م ۲۰ ۲ ھ)، کر بن سہل دمیا طی (م ۲۰ ۲ ھ)، امام تستری (۳ ۲ ۲ ھ)، بق بن مخلد (م ۲۵ ۲ ھ) ابواحمد سمیتانی (م ۲۰ ۲ ھ)، کمر بن سمبلی دمیا طی (م ۲۹ ۳ ھ)، ابلی میں معقل نستی (م ۵۰ ۲ ھ)، ابوبکر بن ابی داؤد

عہد عباسی کی کتب تفاسیر کو بنیادی طور پر دوزمروں میں تقسیم کیا جاتا ہے: 14.4.1.2.1 تفسیر بالما نۋر

مذکورہ بالا اصطلاح ان نفاسیر کے لیے استعال کی جاتی ہیں جن میں قر آنی آیات کی تفسیر ونشریح احادیث نبو کی، اقوال صحابہ دتا بعین کی روشن میں کی گئی ہو یفسیر ماثور کی سب سے اہم تفسیر امامحمد بن جریر طبر کی (م ۱۰ ساھ) کی ہے۔ اس تفسیر کا نام'' تفسیر جامع البیان عن تأویل آی القوآن'' ہے لیکن مصنف کی نسبت سے'' تفسیر طبر کی'' کے نام سے زیادہ مشہور ومعروف ہے۔ اس تفسیر کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ تمام علمان بات پر متفق ہیں کہ اپنی متعدد خصوصیات کی وجہ سے اس جیسی تفسیر نہیں کہ تھی گئی ہو۔ یفیر ک اقوال پر اکتفانہیں کرتے ہیں ؛ بلکہ ان کی توجیہ بھی کرتے ہیں اور ان میں سے بعض کو بعض پر ترجیح دیتے ہیں جس کی تفسیر کو دیگر تفاسیر کے مقابلہ میں فوقیت حاصل ہے۔

تفيير طبرى كے علاوہ اس زمرہ كى مشہور تفاسير ميں "بحو العلوم" از ابوالليث نصر بن محمد سمرقندى (م 20 سرھ) تفيير ابن عطيه دشقى (م ٢٨ سرھ)، "الكشف و البيان عن تفسير القو آن" از ابواتحق تُعلى (م ٢ ٢ س ھ) تفيير ابن ماوردى (م ٥ ٥ س ھ) تفيير امام واحدى (م ٢ ٢ س ھ)، "معالم التنزيل" از حسين بن مسعود فراء بغوى (م ٢١ ھ)، "زادالمسير في علم التفسير" از حافظ ابن الجوزى (م ٥ ٢ ص) اور "موجز التاويل عن معجز التنزيل" از ابن كامل بيں \_

14.4.1.2.2 تفسير بالرائ

اس اصطلاح کا استعال ان تفاسیر کے لیے کیا جاتا ہے جن میں کسی آیت کی تفسیر وتشریح اپنے قیاس اور رائے کے مطابق کی گئی ہو -ان تفاسیر کے جواز اور عدم جواز کے بارے میں علما کے مختلف اقوال بیان کیے جاتے ہیں۔جواز اور عدم جواز سے قطع نظر، ان کا جائزہ محض علم وفن کے اعتبار سے لیا جائے تو اندازہ ہوتا ہے کہ اس نقطۂ نظر کی وجہ سے تفسیر کا دامن بہت ہی متنوع اور قشم قسم کی تفاسیر سے مالا مال نظر آتا ہے جس نے اس فن کو آگے بڑھانے میں ایک اہم کر دار ادا کیا ہے۔ بقول پر وفیسر محمد لیسین مظہر صدیقی :''تفسیر بالرای میں مختلف مکا رکی نمائندگی ملتی ہے۔ ان میں عام مفسرین کرام ہیں اور خاص فنون کے ماہرین بھی جیسے فقہ وقصوف وغیرہ ۔مسلم فرقوں میں شیعہ اور معتر این کی تفسیرین کا تفاسیر بھی ہیں'۔

تفسیر بالرائے کے زمرہ میں ''الکشاف' کونمایاں مقام حاصل ہے۔ یہ یفسیر محمود بن عمر زمخشری (م ۸ ۵۳ ص) کے زورقلم کا نتیجہ ہے ۔ یہ یفسیر عقلی انداز پر مرتب کی جانے والی تفاسیر کاعمدہ نمونہ ہے۔ بقول مقالہ نگار دائرۃ المعارف الاسلامیۃ اردو:اس تفسیر میں بلاغت کے نکات اور اعجاز قرآنی کی مختلف جہات کوسوال وجواب کے انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ اس تفسیر میں اسرائیلیات کا ذکر خال خال ہی پایا جاتا ہے۔ لغوی اور نحوی بحثیں قابل قدر ہیں مگر معتز لی طرز فکر کی وجہ سے اس میں تکلف اور تعصب سے کا م لیا گیا ہے۔

اس زمرہ کی دوسری اہم تفسیر ''مفاتیح الغیب'' ہے۔اس تفسیر کے مصنف فخر الدین محمد بن عمر رازی(م۲۰۶ ھ) ہیں۔ بیتفسیر ''تفسیر کبیر'' کے نام سے زیادہ مشہور ومتداول ہے۔اس کا شار فلسفیانہ تفاسیر میں بھی ہوتا ہے۔

یہاں اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی کہ تغییر بالرائے کے زمرہ میں شامل اکثر تفاسیر جیسے: ''أنوار التنزیل و أسرار التاویل'' از قاضی عبداللہ بنعمر بیضاوی(م ۲۸۵ ھ) ہیں،''مدارک التنزیل'' از امام نسفی ،عبداللہ بن احمد(۱۰ کے ) وغیرہ عہد عباسی کے بعد لکھی گئی تھیں۔

14.4.1.2.3 ديگراقسام تغسير

عہد عباسی میں کی تفاسیر کی فہرست پر نظر ڈالنے بیداندازہ ہوتا ہے انھیں شیعی ، صوفیانہ تفاسیر اور فقہی تفاسیر جیسے زمرات میں تقسیم کیا جاسکتا ہے جیسے تفسیر القرآن ازامام تستری(۳۷۷ھ)، "حقائق التفسیر "از امام سلمی (م ۲۱ م ھ)، "لطائف الاشارات " از اما قشیری (م ۲۵ م ھ) اور "عوائس البیان "ازامام ابو محمد روز بہان (م ۲۰۲ھ) وغیرہ۔

14.4.1.3 علم قراءت

اس علم سے وہ علم مراد ہے''جس میں قرآنی کلمات کے ادا کی کیفیت اور اس میں جواختلاف ہے وہ بیان کیا جاتا ہے اور اختلاف قراء ات کواس کے ناقلبین کی جانب منسوب کیا جاتا ہے تا کہ قرآن مجید میں لفظ اور لہجے کی تحریف کوراہ پانے کا موقع نہ ملے'' قراءت قرآنی کو بنیادی طور پر تین قسموں میں تفسیم کیا جاتا ہے :ا چھیق ۲۔حدر ۳۔تدویر یہلی قسم میں قراءت کے حوالہ سے ہر چیز

کوکمل طور پر دھیان دیتے ہوئے بہت دھیرے دھیرے قراءت کی جاتی ہے۔دوسری قشم میں قراءت کو تیزی اورروانی سے پڑھا جاتا ہے

، جب کہ تیسری قشم میں مذکورہ بالا قراءت کی دونوں قسموں کے مابین توسط اختیار کیا جاتا ہے۔

عہد نبوی سے اس علم کا آغاز ہو چکا تھا۔ مشہور قول کے مطابق اس وقت کے مشہور سات عربی لہجات کے مطابق قر آن کا نزول ہوا تھا ہے۔ آپ سلی ٹی آیہ بڑ نے صحابہ کرام " کو ان لہجات کی تعلیم دی تھی تا ہم یہ فن اموی عہد اور عباسی عہد میں جا کر پایئہ تکمیل پر پہنچا تھا۔ پر وفیسر څمد رضوان علوی کا میہ کہنا کہ''ان قراءتوں کے پیدا ہونے کی اصل وجہ عربی رسم الخط کی ناقص نوعیت تھی'' بالکل بے بنیاد اور غلط بات ہے کہ قراءتوں کا اختلاف در اصل لہجات کا اختلاف ہے۔

مشہوسبعہ قراء میں سے تین کا تعلق خالص اموی دور سے تھا۔اموی دور سے تعلق رکھنے والے قرائے کرام میں امام عبداللہ بن عامر یحصبی (۲۱–۱۱۸ھ)،امام عبداللہ بن کثیر داری (۵°۲–۰۰ ۲۱ھ)اورامام عاصم بن ابی النجود کوفی (۲۷ھ) ہیں جن کے شاگردوں نے اس فن کوعہد عباس میں پروان چڑھانے میں نمایاں کردارادا کیا تھا۔

سبعہ قراء میں تین قرائے کرام کا تعلق اموی اور عباسی دونوں ادوار سے ہے، انھوں نے اپنی آنکھیں تواموی دور میں کھولیں لیکن وفات عہد عباسی میں ہوئی تھی۔دونوں عہد سے تعلق رکھنے والے قرائے کرام میں امام ابوعمروبن العلاء بصری (۲۸ – ۱۵۴ھ)،امام حمزہ بن حبیب زیات کوفی (۸۱ – ۱۵۷ھ)اورامام نافع بن عبدالرحمن مدنی (نحو ۲۰ – ۱۲۹ھ) شامل ہیں۔

خالص عباسی عہد سے تعلق رکھنےوالے قاری، امام علی بن حمزہ کسائی ( م ۱۸۹ھ ) تھے۔ زیر سالاہ بیہ قرب کی فریب ہیں میں جرب رام راجعفہ میز بریں قیمة اع بر نیز ( م

مذکورہ بالاسبعہ قراء کی فہرست میں جب امام ابوجعفر یزید بن قعقاع مدنی (م • ۳۱ ھ)،امام ابوتھ یعقوب بن اسحاق حضری (م ۵ • ۲ ھ) اورابوتھ خلف بن ہشام بن ثعلب بزار بغدادی (م ۲۲۹ ھ) کو شامل کرلیا جاتا ہے تو قراءعشرہ کی فہرست مکمل ہوجاتی ہے، جن میں صرف امام ابوجعفریزید بن قعقاع مدنی (م • ۳۱ ھ) کاتعلق اموی دور سے ہے جب کہ باقی ماندہ دونوں ائمہ قرأت کاتعلق عہد عباسی سے ہے علم قراءت کو پروان چڑھانے میں قراء سبعہ/قراءعشرہ کے شاگر دوں نے اہم اورنمایاں کردارادا کیا ہے۔

فن قراءت پرایک اہم کتاب کے مؤلف ابوعبید قاسم بن سلام (م ۲۲۴ ھ) کے بقول'' قراءت سبعہُ' کی اصطلاح کا چکن دوسری صدی سے عام ہواتھا ورنہ اس سے پہلے بہت سے قراءکا ذکر ملتا ہے جن کی جانب کسی نہ کسی قراءت کومنسوب کیا جاتا ہے۔

عہد عباسی میں اس فن پر قلم الٹھانے والوں میں ابوعبید قاسم بن سلام (م ۲۲۴ ھ)، خلف بن ہشام، ابن مجاہد (م ۲۳۳ ھ)، ابن کامل، ابوطاہر، ابوبکر نقاش ، ابوبکر محمد بن حسن، ابو معشر عبد الکریم طبری (م ۸ ۷ م ۳ ھ) ابوالعلاء حسن بن محمد ہمدانی (۵۲۹ ھ) اور علی بن محمد بن عبد الصمد سخاوی (م ۲۳۳ ھ) جیسے اہل قلم شامل ہیں ۔

عهد عباسى ميں فن قرأت كى اہم تصانيف ميں ''احتجاج القوأة''ازمبر د(م٢٨٦ھ)''الاحتجاج في القواءات'' ازابوبكر ابن مقسم مقرى(م٣٥٣ھ)،ادر ''البديع في القراءات السبع''ازابن خالويہ(م • ٢٣ﻫ) كا شارہوتا ہے۔ 14.4.1.4 علم تجويد القرآن

علم قر اُت کے ساتھ ساتھ علم تجوید بھی پروان چڑھتا رہا۔تجوید کے لغوی معنی ''کسی کام کو بہترین طریقے سے انجام دینا ہے' اور اصطلاحی معنی بیہ ہیں کہ' دوران تلاوت قر آن کے الفاظ کی بہترین طریقے سے ادائیگی اور صحت مخارج کے ساتھ قر آن کی تلاوت اس طرح کی

- جائے کہ حسن ولطف اپنی انتہا کو پینچ جائیں'۔ علم تجوید فن قر اُت کا ثمر ہ اور نتیجہ ہے ، اس کا دائر ہ علم قر اُت کے مقابلہ میں زیادہ وسیع ہے۔اس موضوع پر موسی بن عبید اللّٰد خا قانی بغدادی(م ۲۵ سرھ) نے پہلی کتاب ککھی تھی یعلی بن محمد سخاوی(م ۱۴۳ ھ) نے بھی اس موضوع پر ''جمال القوّاء و کے مال الاقواء'' نامی کتاب ککھی تھی۔
  - 14.4.1.5 علم اسباب النزول

علم اسباب نزول سے:''وہ علم مراد ہے جس کے ذریعہ بیہ معلوم کیا جاتا ہے کہ فلال آیت کب اور کس واقعے کے سلسلے میں نازل ہوئی''۔ امام شاطبی نے اس علم کے فوائد کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ''سبب نزول کے معلوم ہوجانے سے قرآن فنہی میں ہراشکال کا ازالہ ہوجا تا ہے ۔اس لیے قرآن مجید کے مطالب ومعانی سمجھنے کے لیے ریعلم بہت ناگزیر ہے''۔

مذکورہ علم پر سب سے پہلے حضرت عبداللہ بن عباس ؓ کے شاگردامام عکر مہ(م ۲۰۱ھ) نے قلم اٹھایا تھا۔امام سیوطی اور حاجی خلیفہ نے امام بخاری کے استاد امام علی بن عبداللہ مدینی (م ۲۳۳ھ) کو اس فن کااولین مصنف قرار دیا ہے۔ان کے علاوہ امام علی بن احمد واحدی(۲۲ ھ) نے''**أسباب النزول**'' ککھی تھی ۔اس فن پر ککھی جانے والی اہم کتب عہد عباسی کے بعد ککھی کئیں تھیں۔

مذکورہ بالامستفل کتب کےعلاوہ تفسیر بالمانور کے زمرہ سے تعلق رکھنے والی کتب تفاسیر میں بھی آیات کے اسباب نزول کا ذکر کیا گیا ہے۔ 14.4.1.6 معلم الناسخ والمنسو خ

قر آن کریم کے زیرانر پروان چڑ ھنے والے علوم میں علم لغت بھی ہے۔قر آن کے مفردات کے معانی سے واقفیت حاصل کرنے کے لیے علم لغت جبیافن وجود میں آیا تھاجس نے آگے چل کر عربی زبان کے کمل الفاظ کے معانی کو بیان کرنے کا فریضہ انجام دیا تھا۔ یہاں اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ قر آن مجید کے مشکل اور نادر الفاظ کے معانی ومطالب کا سلسلہ تو عہد نبوی سے شروع ہو چکا تھا کہ حضرت عبداللد بن عباس كے بیان کردہ قرآنی الفاظ کے معانی و مطالب کا ذکر نفاسیر وکتب حدیث میں ملتا ہے۔ مذکورہ موضوع پر سب سے پہلے میشم بن عدى کونی (م 2 \* 1 ھ) نے کتاب کھی تھی ۔ ان کے بعد شہور نحوى سيبو بي کے استاد ابو زيد سعيد بن اوس انصارى (م ۲۰۱ ھ) ، فراء، اصمحى ، محمد بن يجي قطيعى وغيرہ نے بھی لغات القرآن کے عنوان سے کتابيں کھی تھيں ۔ ان کے علاوہ مصادراس موضوع پر پچھاور کتابوں کا بھی ذکر کرتے ہیں جیسے "معاني القرآن" از يونس بن حبيب (م ۸۲ ا ھ)،" معانى القرآن" از مؤرج بن عمرو سدوسی (م ۱۹ ھ) ، "لغات القرآن" از محمد بن يحيى لغروں، "ما اتفقت الفاظه و اختلفت معانيه في القرآن" از مرد، "اما اتفقت ألفاظه و معانيه في القرآن" از ابوعمر دورى، "مفو دات القرآن " از راغب اصفہانى ۔

اس موضوع پر کھی جانے والی کتب میں ان کتابوں کو بھی ایک لحاظ سے شامل کیا جاسکتا ہے جو نریب القرآن کے عنوان سے کھی گئ ہیں ۔اسی طرح کتب تفاسیر میں بھی قرآنی الفاظ کے معانی و مفاتیم کو بیان کیا گیا ہے۔عام کتب لغات میں بھی قرآنی الفاظ کے معانی پر روشن ڈالی گئی ہے۔

ديگرعلوم قر آنی ميں علم حروف القرآن ،علم اجزاءالقرآن ،علم اقسام القرآن ،علم مصادر القرآن ،علم جود القرآن ،علم صائر القرآن ،علم المكی والمدنی جیسے ''المحي و المدنيمن القر آن و اختلاف المحي و المدني في آية ''از ابوعبداللّه محد شريح ابن احمد مقری جیسے موضوعات پر بھی عہد عباس ميں کتابيں لکھی گئی تھی۔

علوم القرآن کی بحث کوختم کرنے سے قبل اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ علوم القرآن میں پچھ علوم ایسے ہیں جن کا تعلق براہ راست قر آن سے تھا جن میں سے بعض کا ذکر اختصار کے ساتھ کیا جاچکا ہے۔

علوم القرآن کے علوم کی دوسری قشم ان علوم پر مشتل ہے جن کا تعلق براہ راست قرآن سے نہیں تھا،لیکن وہ بقول مقالہ نگار اردو دائرۃ المعارف الاسلامية '' قرآن مجيد کے زير اثر ارتقا پذير ہوئے اور مسلمانوں نے اپنی مخصوص دينی ثقافت ،قومی مزاج اور ذہانت وفطانت کے تقاضوں کو پورا کرنے کے ليے ان علوم کو چارچاند لگا ديے مثلا تاريخ ،جغرافيہ اور سير وسوائح وغيرہ''۔ان علوم کا ذکر ان شاء اللّہ آئندہ صفحات ميں کيا جائے گا۔

14.4.2 حديث اورعلوم حديث

علم حدیث کو بنیادی طور پر دوشا خوں میں تقسیم کیا جاتا ہے: ایلم روایت ۲ یلم درایت یلم روایت کی ابتدا کا پس منظر سیر بیان کیا جاتا ہے کہ جب مروی احادیث نبوی کی تعداد بہت بڑھ گئی اور اس میں ربط ویا بس مواد شامل کیا جانے لگاتو حدیث نبوی کی صحت کو جانچنے ، پر کھنے اور مختلف فیہ مسائل کو شبخصے کے لیے کچھ اصول وضوابط بنائے گئے۔ان میں سے کچھ اصولوں کا تعلق احادیث کی اسنادسے تھا کہ صرف وہ ی احادیث قابل اعتبار قرار پائیں گی جس میں سند کا غیر منقطع سلسلہ موجود ہوگا۔ان اصول وضوابط کو دیملم روایت 'یا دعلم احادیث قابل روایت کے بطن سے علم اسماء الرجال جیساعظیم الشان فن وجود میں آیا جس کی نظیر کسی اور دعلم روایت' یا سی علم روایت کے بطن سے علم اسماء الرجال جیساعظیم الشان فن وجود میں آیا جس کی نظیر کسی اور مذہب میں نہیں پائی جاتی ہے۔

الحديث'' كانام دیا گیا۔علم درایت ایسے قوانین ومباحث كا مجموعہ ہے جس كى روشنى میں راوى كے ثقبہ ہونے یا نہ ہونے صحيح یا كمز ور اور مقبول یا

مردود ہونے کا فیصلہ کیا جاتا ہے۔ گویا بیر کہا جاسکتا ہے علم درایت، کسی روایت کے مطلب وضمون کی عقلی تنقید کا نام ہے۔ یہاں اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ علوم حدیث کے اکثر علوم جیسے علم الجرح والتعدیل علم مختلف الحدیث اورعلم علل الحدیث وغیرہ کا تعلق علم درایت سے ہی ہے۔

درج ذیل سطور میں حدیث اورعلوم حدیث سے متعلق ان علمی کوششوں وکاوشوں کامخضرا ذکر کیا جارہا ہے جوعہد عباسی کی مرہون منت ہیں ۔

- 14.4.2.1 تدوین احادیث کے ادوار اردودائرۃ المعارف الاسلامیۃ کے مقالہ نگار نے حدیث اور اس کے علوم کوسات ادوار میں تقشیم کیا ہے: ۱-عہد صحابہ سے قرن اول تک۔ ۲- دوسری صدی ہجری جس میں احادیث کا ایک بڑا اذخیرہ جمع ہو چکا تھا تاہم تدوین کاعمل شروع نہیں ہوا تھا۔ ۲- تیسری صدی ہجری تا چوتھی صدی کا نصف اول اس عہد میں حدیث سے متعلق کمی علوم سامنے آئے تھے اور علم حدیث ایک خاص فن بن گیا تھا۔
- ۲۰ چۇشى صدى كے نصف آخرتا اواكل ساتويں صدى اس مدت ميں علوم حديث نے بہت زيادہ ترقى كر لى تقى اور فن كے معران پر پنچ گئے تھے۔ اسى عہد ميں ''المحدث الفاصل بين الواوي و الواعي'' از امام رامبر مزى (م ۲۰ ساھ)، ''الكفاية في قوانين الرواية'' اور '' الجامع لأخلاق الراوي و آداب المسامع'' از خطيب بغدادى، احمد بن على (م ۲۲ ۲۰ ھ) اور ''معر فة علوم الحديث'' ازامام حاكم نيسا پورى (م ۵۰۵ ھ) جيسى اہم كتب مرتب كى كئيں تھيں \_ اول الذكر كتاب كو علم اصول حديث كى اولين كتا ہے ، تو انفر ت ميسا پورى (م ۵۰۵ ھ) جيسى اہم كتب مرتب كى كئيں تھيں \_ اول الذكر كتاب كو علم اصول حديث كى اولين كتاب قرار ديا جاتا ہے۔
- پچ پی میں ابن الصلاح کے نیز میں محدوف ہو معنوف کو محمد میں معروف ہو مقدمة ابن الصلاح جیسی بلند پایہ کتاب بھی شامل ہے۔ عہد کی علمی عطایا ودین میں ابن الصلاح کی ''علو مالحدیث ''معروف بہ مقدمة ابن الصلاح جیسی بلند پایہ کتاب بھی شامل ہے۔
- ۲ گیارہویں صدی تا تیرہویں صدی ۔ اس عہد کو تقلید کا دور کہا جاتا ہے کہ اس میں اجتہاد کا خاتمہ ہو چکا تھا اور قدما کی کتابوں کو سامنے رکھ کر کتابیں کھی جارہی تھیں ۔
- ۷ چودہویں صدی وما ببعد ۔اس عہد میں مشتسر قین اور مغربی علما نے حدیث کی جحیت پر شک وشبہ کا اظہار کیا تھا جس کا کافی وشافی جواب دیا گیا تھا۔اس عہد کو درایت کا نیا دور کہا جا سکتا ہے۔
- مذکورہ بالا تمام ادوار میں سے پہلا اور آخری دورکمل طور پر اور دوسرا اور چھٹا دور جزوی طور پر اس سبق کے دائرہ میں شامل نہیں ہے۔حسب ذیل سطور میں باقیماندہ ادوار میں حدیث کے ارتقائی مراحل کا ذکر کیا جارہا ہے۔
- ان ادوار پر سرسری نظر ڈالنے سے اس بات کا پتہ چلتا ہے کہ حدیث کی تدوین کا آغاز عہد نبوی میں ہی ہو چکا تھا جس کا ایک اہم نمونہ ڈاکٹر حمید اللہ علیہ الرحمہ کی کوششوں سے منظر عام پر آچکا تھا۔ اولیں مجموعہُ احادیث ''صحیفۃ ہمام بن منبہ '' کے نام سے موسوم کیا جاتا

ہے۔خلافت راشدہ اور عہد اموی میں تدوین کے عمل کا آغاز ہو چکا تھا تا ہم احادیث کے تمام اہم مجموعے عہد عباسی میں ہی مرتب کیے گئے تصحاور اخصی مرتب کرنے میں بہت ہی محنت شاقہ اور دفت نظری سے کا م لیا گیا تھا۔

تدوین حدیث کی تاریخ پر سرسری نگاہ ڈالنے سے بیاندازہ ہوتا ہے کہ احادیث کو مرتب اور مدون کرنے کے لیے مختلف طریقۂ کارکو بروئے کار لایا گیا تھا جن کا بنیادی مقصد احادیث کی حفاظت تھی۔احادیث کے ابتدائی مجموعے موضوع ومضمون کی بجائے راویوں کے اعتبار سے مرتب کیے گئے تھے۔بعد میں انھیں تسہیل ق<sup>فہ</sup>یم کی ضرورتوں کے پیش نظر مضامین ومطالب کے اعتبار سے کیا گیا تھا۔ 14.4.2.2

تقریبا پورے عہد عباسی میں احادیث کے مجموعے مرتب کیے جاتے رہے ہیں اور حدیث کے مختلف پہلوؤں پراہل قلم اپنی اپنی تصانیف قلم بند کرتے رہے ہیں۔عہد عباسی کے تمام ادوار میں تیسری صدی ہجری/نویں صدی عیسوی اس لحاظ سے متاز ترین قرار دی جاسکتی ہے کہ اسی صدی میں احادیث کے تمام اہم مجموعوں خصوصا صحاح ستہ کو مرتب کیا گیا تھا۔عہد عباسی میں حدیث کے مجموعوں کو مختلف جہات سے مرتب کیا گیا تھا جن کی مناسبت سے انھیں مختلف ناموں سے موسوم کیا جاتا ہے:

14.4.2.2.1 الجامع الصحيح

اس اصطلاح کا اطلاق ان مجموعۂ احادیث پر کیا جاتا ہے جن میں صرف ان احادیث کو جع کیا گیا ہے جو درایت اور روایت کے اصول ومعیار پر کلمل اترتی ہیں۔ان مجموعوں میں جگہ پانے والی احادیث، خن غالب کی بنا پر صحیح قرار دی جاتی ہیں۔ایسے مجموعوں کو '' المجامع الصحیح'' سے موسوم کیا جاتا ہے۔ان مجموعوں میں امام ابوعبداللہ محمد بن اسمعیل بخاری (م ۲۵۶ ھ)، امام مسلم بن حجاج قشیری (م ۲۱ م ھ) کے مرتب کردہ مجموعے زیادہ وقیع اور اہمیت کے حامل ہیں جنھیں ''الصحیحین'' کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے کہ ان میں ''صرف وہ حدیثیں درج ہیں جو بالکل صحیح تسلیم کی گئی ہیں'۔

صحیحین کے علاوہ دیگر محدثین نے بھی صحیح احادیث کے مجموعہ تیار کیے تھے جنھیں ان کے مرتبین کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے جیسے صحیح ابن خزیمة (مااسم )، صحیح ابي عوانة (م١٦ ٣٧ )اور صحیح ابن حبان البستی (م ٣٥٣ ھ) وغیرہ۔ 14.4.2.22 السنن

پچه محدثین نے صحیح احادیث کے ساتھ دوسری اقسام کی احادیث جیسے حسن احادیث وغیرہ کوبھی اپنے مجموعوں میں جگہ دی تھی جن کا مقام ومرتبہ صحیح حدیث سے پچھ کم اور فروتر ہوتا ہے لیکن انھیں غلطنہیں قرار دیا جا سکتا ہے۔ ایسے مجموعہ ٔ احادیث کو ''السنن''کہا جاتا ہے۔ اس زمرہ میں امام ابوداؤد، سلیمان بن اشعث (م ۵۵ ۲ ھ)، امام ابوعیسی محمد بن عیسی ترمذی (م ۵۹ ۲ ھ)، امام احمد بن شعیب نسائی (م ۲۰ ساھ) اور امام ابن ماجہ محمد بن یزید (م ۲۵ ۲ ھ) کی کتب احادیث کو اعتبار کا درجہ حاصل ہے۔

مذکورہ بالاسنن اربعہ، جن کا شارصحاح ستہ میں کیا جاتا ہے، کےعلاوہ دیگرمجموع بھی سنن کے نام سے مرتب کیے گئے تھے جیسے ''سنن الدار می''(م ۲۵۵ ھ)، سنن الدار قطنی(م ۸۵ ۳ ھ)،السنن الکبیر ۃاور السنن الصغیر ۃاز امام بیریق (م ۸ ۵ ۴ ھ)وغیرہ۔

## 14.4.2.2.3 المسند/المسانيد

## 14.4.2.2.4 المصنف

مند کے مقابلہ میں دیگر مجموعہ احادیث کو مصنف کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے کہ انھیں احادیث کے مضمون کے اعتبار سے ابواب کی شکل میں مرتب کیا گیا تھا۔ اس قشم کے مجموعہ کو پہلی مرتبہ امام عبد الرزاق صنعانی (ماا ۲ ھ) نے مرتب کیا تھا جسے ' مصنف عبد الرزاق '' کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے۔ ان کے بعد ابن ابی شیبہ (م ۲۳۵ ھ) نے ایک مجموعہ مرتب کیا تھا جسے نامی ' مصنف ابن ابی شیبة '' سے موسوم کیا جاتا ہے۔ ان کے بعد ابن ابی شیبہ (م ۲۳۵ ھ) نے ایک مجموعہ مرتب کیا تھا جسے علمی دنیا میں ' مصنف ابن ابی شیبة '' سے موسوم کیا جاتا ہے۔ ان کے بعد ابن ابی شیبہ (م ۲۳۵ ھ) نے ایک مجموعہ مرتب کیا تھا جسے علمی دنیا میں ' مصنف ابن سے موسوم کیا جاتا ہے۔ ان کے علاوہ امام طحاوی (م ۲۰ ۲ سے ) نے ایک مجموعہ مرتب کیا تھا جسے علمی دنیا میں ' مصنف ابن ابی شیبة '' احادیث کے اس سے موسوم کیا جاتا ہے۔ ان کے علاوہ امام طحاوی (م ۲۰ ۲ سے ) نے بھی ''المصنف '' کے نام سے ایک مجموعہ مرتب کیا تھا۔ حسن ابن ابی شیبة '' احادیث کے اس زمرہ احادیث ' مصنف ' میں ہوتا ہے کہ ان میں بھی احادیث کو موضوع کے اعتبار سے محتلف ابواب کے تحت ذکر کیا گیا ہے۔ 14.4.2.3

عہد عباسی میں حدیث اور اس کے علوم سے متعلق مرتب کی جانے والی کتب وتصانیف کی ایک طویل فہرست ہے جس کا ان صفحات میں استیعاب نہیں کیا جاسکتا ہے تاہم صروری اور اہم کتب احادیث کی ایک نامکمل فہرست حسب ذیل درج کی جارہی ہے:

امام مالك بن انس (م 24 ه) كى "كتاب المؤطا"، عبد الرزاق بن بمام (م 11 ه) كى " الجامع الكبير" اور "المصنف" مامام اسحاق بن رابوير (م ٢٣٨ه) كى " المسند"، ابن الى شيبر (م ٣٣٩ه) كى "المسند"، امام احمد بن عنبل (م ٢٣١ه) كى " المسند، كتاب الزهد" اور "الجرح و التعديل" وغيره، امام محمد بن اسماعيل بخارى (م ٢٥٢ه) كى " الجامع الصحيح" المعروف بصحيح البخارى، "الأدب المفرد"، "التاريخ الكبير"، "التاريخ الصغير" اور " كتاب الضعفاء"، امام مسلم بن تجان (م ٢٢١ه) كى "الجامع الصحيح"، "المسند الكبير"، "التاريخ الصغير" اور " كتاب الضعفاء"، امام مسلم بن تجان اور "كتاب العلل" وغيره، امام ابن ماج، محمد بن يزير (م ٢٢ مع") كى كتاب الضعفاء"، امام مسلم بن تجان اور "كتاب العلل" وغيره، امام ابن ماج، محمد بن يزير (م ٢٢ مع") كى كتاب السنن، امام المحدثين"، طبقات التابعين السنن اور كتاب العلل وغيره، امام ابن ماج، محمد بن يزير (م ٢٢ مع مع") للحامع الالكبير (صحيح الترمذي)، الشمائل السنن اور كتاب العلل وغيره، امام ابن خيرة (م ٢٢ مع مي) كى تاريخا بن خيشمة، امام احمد بن الترمذي)، الشمائل المجتبى اورالضعفاء والمتروكون، امام الوليلى، اتح بن على (م ٤ - ٣٠) كى كتاب المعجم المسند الكبير اور المسند الصغير ، اما ابم تح بن اتح فريمة، امام تح بن اتح طحاوى (م ٣٠ ٣٠) كى المصنف، امام تح بن حزاب التابعين، امام سليمان بن اتح طرانى (م ٢٠ ٣٠) كى المعجم المعجم التي تح ير بن تح (م ٢٥ ٣٠) كى صحيح ابن خويمة، امام تح بن التابعين، امام سليمان بن اتح طرانى (م ٢٠ ٣٠) كى المعجم الكبيرى المعجم الأوسط اور المعجم الصغير ، امام اتح بن عبرالله تحل (م ٢٠ ٣٠) كى كتاب التقات، مام اليمان بن اتح طرانى (م ٢٠ ٣٠) كى المعجم الكبيرى المعجم الأوسط اور المعجم الصغير ، امام اتح بن عبرالله تحل (م ٢٠ ٣٠) كى تعاب التقات، امام ابن عدى (٢٥ ٣٠٥) كى المعجم الكبيرى المعجم الأوسط اور المعجم الصغير ، امام اتح بن عبرالله تحل (م ٢٠ ٣٠) كى كتاب التقات، امام ابن عدى (٢٥ ٣٠٥) كى الكمامل ، امام على بن عر دار طنى (م ٢٥ ٣٠) كى سنن الدر قطنى، ابن ثلايل بن الحراري، عربن الدرم (٢٥ ٣٠) كى كتاب السنة يا الكامل ، امام على بن عر دار طنى (م ٥ ٣٠٩) كى سنن الدر قطنى، ابن ثلاري بن بعدادى، عربن المرامى بن عرد ارقطنى (م ٥ ٣٠٩) كى سنن الدر قطنى، ابن نعده، محمون المام ابن عدى (٢٥ ٣٠٥) كى كتاب السنة يا الكنامل ، امام على بن عرد ارتطنى (م ٥ ٣٠٩) كى المستدرك اور معوفة علوم الحديث، امام احدين بين قر (م ٥ ٣٠٩) كى المستدرك اور معوفة علوم الحديث، امام احدين بين قر (م ٥ ٣٠٩) كى المستدرك اور معوفة علوم الحديث، امام احدين بين قر (م ٥ ٣٠٩) كى لكنى والألقاب، امام عام كن يشاورى (م ٥ ٣٠٩) كى المستدرك اور معوفة علوم الحديث، امام احدين في (م ٥ ٥ ٣٠٩) كى الكنى والألقاب، امام عام ين عشورى (م ٥ ٣٠٩ مى) كى المستدرك اور معوفة علوم الحديث، امام احدين بين قر دارى المن معرفة السن والاتار اور الجامع المحين في معوفة الواد وفرق الواد وفرى الم ٣٠٩ مى) كى الكنى الم من عدى والاقار اور الحامع المصنف في شعب الايمان الم تين المحين من الم معرفة المام عرب الم من بي معراد ولى الم مع مين والالي وفرى من معرفي والا مار عن مارى الم معرف والالم وفرى مى معرف الم معون وفرة الواد وفرى من معرف والالي مام معرف والولي مى معرف الم الم مع من والال ولم مى معرفي الم معرفي معرف والم مع مع والم والم مى معرف والام مى معرفي الم مع مع والم الم معرفي الم مع مع مارم الم مع مع والم وال مى مع مع

14.4.3 علوم الحديث

قر آن کی طرح حدیث کے بطن سے پروان کچھ علوم پروان چڑ ھے تھے جنھیں علوم الحدیث کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے، ان کا تعلق براہ راست حدیث نبوی سے ہی ہے۔درج ذیل سطور میں اختصار کے ساتھ ان علوم کا تعارف کرایا جارہا ہے۔ 14.4.3.1 علم اسماء الرجال/علم رجال الحدیث

احادیث کی صحت وسقم وضعف دغیرہ کو جانچنے اور پر کھنے کے کچھ اصول وضوابط بنائے گئے تھے جن میں سے کچھ کا تعلق''علم روایت''سے تھا تو کچھ کا تعلق''علم درایت''سے تھا۔ راویوں کے ثقہ ہونے یانہ ہونے کے لیے چند رہنما اصول مقرر کیے گئے جس کے نتیجہ میں اسماءالرجال جیسافن وجود میں آیا جس کی نظیر آج تک سی اور مذہب وملت کے پیروکار پیش نہ کر سکے۔

حدیث نبوی وسیرت نبوی کے جلومیں اسماءالرجال جیساعظیم الشان علم پروان چڑھا تھا کہ اہل علم حضرات کو اس ضرورت کا احساس ہوا کہ صحتِ روایت کے لیے راویوں کے حالات زندگی اور ان کی دینی واخلاقی حیثیت کے متعلق بھی معلومات فراہم کی جائیں تا کہ ان کی مرویات کی درجہ بندی ہو سکے ماس احساسِ ضرورت نے اسماءالرجال جیسے علم کو پچھاس طرح پروان چڑھایا کہ ہزاروں اشخاص کے حالات زندگی محفوظ ہو گئے ۔ اس علم میں راویان احادیث کو بحیثیت''راوی حدیث''جائزہ لیا جاتا ہے۔اسی علم کوفن رجال الحدیث بھی کہا جاتا ہے۔اس علم کی ذیلی شاخیں بھی ہیں جیسے طبقات رواۃ ،علم جرح وتعدیل وغیرہ۔ان موضوعات پر علمانے اس قدر ککھا ہے کہ وہ ایک مستقل علم بن گئے تھے۔

اسماء الرجال کافن خالص مسلمانوں کا ایجاد کردہ ہے ۔ اس فن میں راویان احادیث کے اسماء، القاب ، مختصر حالات زندگی، اخلاق واوصاف، روایت حدیث میں ان کے مقام ومرتبہ کا ذکر کیا جاتا ہے۔ راویان احادیث کے حالات زندگی کوا کٹھا کرنے میں اس فن کے ماہرین نے خاصی مشقت اٹھائی تھی ۔ ایک ایک راوی کے حالات زندگی سے واقفیت حاصل کرنے کے لیے وہ قرید قرید گئے تھے، مختلف شہروں کی خاک چھانی تھی ، حاصل شدہ معلومات کو مختلف اعتبار سے جانچا اور پر کھا تھا جب تب جا کر اسماء الرجال جیسا فن وجود میں آیا اور اس موضوع پر کسی جانے والی کتب وتصانیف میں ہزاروں افراد کے حالات زندگی کو محفوظ کردیا گیا۔ مستشر قین عام طور سے مسلمانوں کے کارنا موں کا کھل کا اعتراف نہیں کرتے ہیں بلیکن اس فن میں وہ ان کی تندہ ہی اور جانفتانی کا اعتراف کیے نہ رہ سکے کہ اس جیسافن کسی کی نے تھا۔ اس ضمن میں مشہور مستشرق اسپر نگر کے قول نے سند کا درجہ اختیار کرلیا ہے۔ ان کا قول ہے: ''د دنیا میں نہ کوئی قوم ایس گزر کی ہے اعتراب کے معلوب ہے کہ معلوب کے معلی میں میں میں میں میں متروں کا کھل کا اعتراف نہیں کرتے ہیں بلیکن اس فن میں وہ ان کی تندہ ہی اور جانفتانی کا اعتراف کیے نہ رہ سکہ کہ اس جیسافن کی نے ہی ایس کی اس کے اس کا تھا۔ اس ضمن میں مشہور مستشرق اسپر نگر کے قول نے سند کا درجہ اختیار کرلیا ہے۔ ان کا قول ہے: ''د دنیا میں نہ کوئی قوم ایس گزر کی ہو''۔

نسائى كى ( ٣٠٣ه ) كى النمييز اور تاريخ الضعفاء، ابن جارود (م ٢٠٣٥) كى الأحاد في الصحابة، تحد بن اتحد دولا بي (م ٢٠٣٥) كى كتاب الأسماء و الكنى، ابن الي حاتم كى الجرح و التعديل، عثمان بن ا<sup>لك</sup>ن (م ٣٥٣ه) كى كتاب الحروف في الصحابة، ابن حبان (م ٣٥٣ه) كى كتاب التابعين، كتاب المراسيل اور كتاب الكنى، امام دار<sup>ق</sup>طنى (م ٢٥٣٥) كى المختلف و المؤتلف في أسماء الرجال، اتحد بن تحد كلاباذى (م ٩٩٣٥) كى أسماء رجال صحيح البخارى جم <u>ك</u>يتخف نام مصادر مين ملتح بين الكلام على ر مجال البخارى/الإرشاد في معرفة رجال البخاري/ الهداية و الإرشاد في معرفة أهل الثقة و السداد، عبد النحى ( م المؤتلف ، ابن تتحد بن تحد كلاباذى ( م ٩٩٣٥) كى أسماء رجال صحيح البخارى جم <u>ك</u>يتخف نام مصادر مين ملتح بين الكلام على ر جال البخارى/الإرشاد في معرفة رجال البخاري/ الهداية و الإرشاد في معرفة أهل الثقة و السداد، عبد النحى ( م و المؤتلف، ابن تتحد بن تحد كلاباذى ( م ٢٩٣٥) كى أسماء رجال صحيح البخارى جم <u>م</u>يتخف نام مصادر مين ملتح بين الكلام على ر بعال البخارى/الإرشاد في معرفة رجال البخاري/ الهداية و الإرشاد في معرفة أهل الثقة و السداد، عبد التحق بن معيد ازدى ( م بعد ازدى ( م و المؤتلف، ابن تتحد بن على ( م ٢٩٢٨ هـ) كى رجال صحيح مسلم، امام بينتى ( م ٥٩٨ هـ) كى كتاب الأسماء و الصفات، خطيب بغدادى، اتحد بن على ( م ٢٢٢ هـ) كى المختلف الم معلية و الإرشاد في معرفة أهل الثقة و السداد، عبد التحد بن المحتلف و المؤتلف، ابن من تحد بن على ( م ٢٢ مـه ) كى رجال صحيح مسلم، امام بينتى ( م ٥٩ مـه) كى كتاب الأسماء و الصفات، خطيب المختلف و المؤتلف من أسماء الرجال، ثمد بن اتحد الاوردى ( م ٢٠٥ مـه مى ) كى المختلف و المؤتلف، ثمد بن طر متاري المحماء و المان معلي المحماء و المؤتلف، التماء الأسماء و الصفات، خطيب بعد ادى المؤتلف من أسماء الرجال، ثمد بن اتحد اله و المؤتلف تكملة المختلف، المؤتلف، ثمد بن طام مقدى ( ٥٠٥ مـه معلى المحمل في المختلف و المؤتلف، تحد من الم مترى المحمل في المحملة و المؤتلف من أسماء و المؤتلف في من ألم من أسماء الرجال، معرب الم من الموردي ( م ٢٠٥ مـه ) كى المختلف و المؤتلف، ثمد بن طام مقدى ( ٥٠٥ مـ٥ مى ) المختلف و المؤتلف، أمر ماله من أسماء الرحال معرب الموردي ( م ٢٠٥ مـم ) كى المختلف و المؤتلف، من ماماء الم الجمع بين رجال الصحيحين، ابن منده (م ١١٥ه) كى ذكر من عاش من مائة وعشرين سنة من الصحابة، ابن الجوزى (٥٩٤ه) كى كتاب الضعفاء و المتروكين اور أسماء الضعفاء و الواضعين، حافظ عبرالغنى مقدى (م ٢٠٠ه) كى الكمال في أسماء الرجال، ابن اثير جزرى على بن محر (م ٣٣٠ه) كى أسد الغابة في معوفة الصحابة، ابن نجار بغدادى (م ٢٣٢ه) كى الكمال في معوفة الرجال وغيره شامل بين \_

14.4.3.2 علم الجرح والتعديل

علم الجرح والتعديل كا شمار، علم اسماء الرجال كى فروعات ميں ہوتا ہے جس ميں يہ بحث كى جاتى ہے كە ' راوى كوكن حالات ميں ترك كيا جاتا ہے اور اس كى توثيق وتعديل كے ليے كيا شرائط بين' \_ اس علم كو' نعلم معر فة المر جال' سے بھى موسوم كيا جاتا ہے \_ اس علم كى كسو ٹى پر حديث نبوى كو جانچا اور پركھا جاتا ہے اور اس كے مقام ومرتبہ كى تعيين كرتے ہوئے درجہ بندى كى جاتى ہے - كشف الظنون كے مؤلف نے اس علم كى تعريف ان الفاظ ميں كى ہے : ' بيدوہ علم جس ميں راويوں كى جرح وتعديل ايسے مخصوص الفاظ سے كى جاتى ہے جن كے مراتب كا پية چلتا ہے - سيعلم اسماء الرجال كے فروع ميں سے ہے ..... اس كام مقصد شريعت اسلاميہ كى حفظ خات ہے، لوگوں پر طعن وجرح مقصود نہيں' ۔

اس فن پر متعدد علما نے قلم اٹھایا ہے اور اس کی جمع وتدوین میں اہم کر دار ادا کیا ہے ۔اس موضوع پرایک گرانفذر سرما یہ متفد مین ومتأخرین علما نے بطور یا دگار چھوڑا ہے جن کا ذکراساء الرجال کے تحت کیا جاچکا ہے کہ اس علم کاتعلق بنیا دی طور اس علم سے ہے۔ یہاں صرف اس فن کی چنداہم کتابوں کا ذکر کیا جارہا ہے:

كتاب الجرح والتعديل ازامام احمد بن حنبل (م اسم مر)، كتاب الجرح والتعديل ازاحمد بن عبد الله عجلى (م ۲۱۱ه)، الجرح والتعديل ازابن ابي حاتم (م ۲۷۷ه)، كتاب الثقات ازابن حبان بُستى (م ۵۳۵۳ه)، كتاب الثقات ازعجلى (م ۲۱۳ه)، الكامل في الجرح والتعديليا الكامل في معرفة الضعفاء والمتروكين ازابن عدى جرجانى (م ۲۵۳ه) وغيره ـ 14.4.3.3 علم مختلف الحديث

اس علم کے ذریعہ ظاہری طور پرایک دوسرے سے متناقض اور متضاد نظر آنے والی احادیث کے درمیان جمع وظیق پیدا کرنے کی کوشش کی جاتی ہے یا ایک کورائح اور دوسری کو مرجوع قرار دیا جاتا ہے۔اردودائرۃ المعارف الاسلامیہۃ کے بقول' ایسی روایات کوجن کا تعارض دور ہوسکتا ہے اصطلاح محدثین میں مختلف الحدیث کہتے ہیں' ۔اس علم کوعلم تطبیق احادیث،اختلاف الحدیث، تأویل مختلف الحدیث بھی کہا جاتا ہے۔اس موضوع پر سب سے پہلے امام شافعی (م ۲۰۲۰ھ) نے ایک کتاب کی صحیح قلی میں کا نام ''احتلاف الحدیث' تھا۔

اس موضوع پرلکھی جانے والی کتب میں ''اختلاف الحدیث'' ازعلی بن مدینی(م ۲۳۴ ھ) ''تأویل مختلف الحدیث''ازابو یحیٰی ساجی (م ۲۰۰ سھ)، ''مشکل الآثار ''ازمحد بن جریر طبری(م ۱۰ سھ)اور ''مشکل الآثار ''ازطحاوی وغیرہ ہیں۔ 14.4.3.4 علم علل الحدیث

اس علم میں ان پوشیدہ اور دقیق اسباب وعلل سے بحث کی جاتی جن کی بنا پرکسی حدیث کی صحت پر اعتراض کیا جاتا ہے جب کہ ظاہری

طور پراس حدیث میں کوئی سقم اور کمی نہیں نظر آتی ہے۔ امام بخاری، امام مسلم، امام تر مذی، امام احمد بن حنبل علی بن مدینی (م ۲۳۴ ھ)، زکریا بن یحیٰ ساجی، ابوبکر خلال (مااست ھ)، ابن ابی حاتم (م ۲۷۷ ھ)، ابن عدی (۲۵س ھ)، علی بن عمر دارقطنی (م ۵۵ست ھ)، ابوعبدالللہ حاکم (م ۵۰ م ھ) اور ابن الجوزی (۵۹۷ ھ) جیسے اکابر محدثین نے اس موضوع پرقلم الھایا ہے۔ 14.4.3.5 مشکل الحدیث

عہد عباسی میں قرآن کی طرح حدیث کے مشکل الفاط کے معانی ومفاہیم کو متعین کرنے کے لیے علما نے کتب لکھیں ہیں جیسے ابن جوزی(م 209ھ) نے صحیحین کے مشکل الفاظ کے معانی ومفاہیم کو ''مشو ح مشکل الصحیحین''نامی کتاب میں بیان کیا ہے۔ 14.4.3.6 علم غریب الحدیث

جس طرح اہل علم نے قرآن کریم کے غریب اور نامانوس الفاظ کے معانی پر کتابیں لکھی ہیں اسی طرح احادیث کے مشکل اور شاذ ونادر الفاظ پر بھی کتابیں لکھی گئیں ہیں۔ اس علم کے ذریعہ متن حدیث کے ان الفاظ کے معانی ومفا ہیم کو متعین کیا جاتا ہے جن کا مطلب قلت استعال کی وجہ سے واضح اور صاف نہیں ہوتا ہے۔ اس موضوع پر ابوعبیدہ معمر بن مثنی (ما ۲۰ ھ) نے پہلی کتاب ککھی تھی۔ دوسری کتاب لکھنے کا سرا نفر بن شمیل مازنی (م ۲۰۴) کے سر بند هتا ہے ۔ تیسری کتاب ابوعبید قاسم بن سلّام ہروی (م ۲۲۴ھ) نے چالیس سالہ شب وروز کی محنہ سے بعد "غریب المحدیث "کے نام سے مرتب کی تھی۔

ال موضوع كى پركسى جانے والى ديكر كتب ميں "غويب الحديث "ازابن قتيبه دينورى (م٢٢٦ ه)، "غويب الحديث "ازقاسم بن محمد انبارى (م ٢٠ ٣ ه)، "غويب الحديث "ازابن انبارى، محمد بن قاسم (م ٢٨ ٣ ه)، "التقويب في علم الغويب "ازقاضى نور الدين محمود بن احمد بمدانى فتو مى (م ٢٣٣ ه)، "غويب الحديث "ازابوسليمان حمد بن محمد خطّابى بستى (٨٨ ٣ ه)، "الفائق في غويب الحديث " از وخشرى (م ٣٣ ه ه) ابن جوزى (م ١٩٢ ه) كى "غويب الحديث "اور "النهاية في غويب الحديث "ازابن اثير ما تار

14.4.3.7 علم الناسخ والمنسوخ

جس طرح قرآن كريم ميں نائخ ومنسوخ آيات پائى جاتى بيں اسی طرح حديث شريف ميں نائخ ومنسوخ احاديث ملتى بيں لهذا قرآن 2 علم النائخ والمنسوخ كى طرح احاديث ميں بھى علم النائخ والمنسوخ پايا جاتا ہے۔ اس علم ميں ان احاديث سے بحث كى جاتى ہے جن ميں جمع وتطبيق يا رائح ومرجوح ہونے كى كوئى شكل نہ پائى جاتى ہو۔ اس موضوع پركسى جانے كتابوں ميں " الناسخ والمنسوخ " ازامام احمد بن حنبل (۱۹۲ه)، "ناسخ الحديث ومنسوخه "از ابوبكر اثر م (ما ۲۶ هے)، "ناسخ الحديث ومنسوخه از ابن شابين منبل (۱۹۲ه)، "ناسخ الحديث ومنسوخه "از ابوبكر اثر م (ما ۲۶ هے)، "ناسخ الحديث ومنسوخه از ابن شابين بغدادى (م ۸۵ سره)، "الاعتبار في بيان الناسخ والمنسوخ من الآثار "از ابوبكر محمد بن موى حازمى (م ۸۵ سره) والمنسوخ " از ابن الجوزى (م ۵۹ هه) وغيره بيں۔ نے واضعین حدیث کو پر کھنے اور جانچنے کے پچھ پیمانے بنائے تھے اور ان کی روشنی میں ، سخت محنت اور جانفشانی کے بعد موضوع احادیث کو مستقل کتابوں میں اکٹھا اور یکجا کردیا ہے۔اس موضوع پر علامہ ابن جوزی (۵۹۷ھ) نے ''الموضو عات فی الأحادیث المو فو عات '' نامی کتاب ککھی تھی۔

14.4.3.9 علم اصول الحديث

احادیث نبوی کوروایت اور درایت کی روشن میں جع کیا گیاہے۔ درایت سے متعلق اصول کوعلم اصول الحدیث سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اس موضوع پر غالباً پہلی کتاب امام رامہر مزی (م ۲۰ ۳۰ھ) نے ککھی تھی اور اسے" المحدث الفاصل بین الر اوی و الواعی" کے نام سے موسوم کیا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ اس موضوع پر سب سے پہلے محدین <sup>ح</sup>بان بُستی (م ۵۹٬۵ ۳۰ھ) نے قلم اٹھایا تھا اور" التقاسیم و الأنواع" نامی کتاب مرتب کی ، کیکن وہ زمانہ کی دست و بردکا شکار ہوچکی ہے۔

علم اصول حديث پرلکھی جانے والی دیگر اہم کتب میں امام حاکم نیسا پوری (م ۴۰ م ھ) کی '' معرفة علوم الحدیث''، ابو سیم اصفهانی (م ۳ ۳ م ھ) کی ''طبقات المحدثین والرواق''، خطیب بغدادی ، احمد بن علی (م ۲۳ ۲ م ھ) کی ''الکفایة اور الجامع لاّداب الشیخ والسامع''، ابو فص عمر بن عبد المجید قرش (م ۵ ۸ م ھ) کی ''ما لایسع المحدث جھله''، عمر بن بدر (م ۲ ۳ ھ) کی ''المغنی فی علم الحدیث' اورا بن صلاح ( ۲ ۳ ۳ ھ) کی ''علوم الحدیث'' معروف بہ ''مقدمة ابن الصلاح''وغیرہ شامل ہیں۔

قر آن کی طرح حدیث نے بھی جغرافیہ، تاریخ، سیرت وسواخ علم انساب وقبائل کے ساتھ ساتھ مختلف لسانی علوم وفنون کے ارتقا میں اہم کردارادا کیا ہے۔

14.4.3 فقداوراصول فقهر

اسلام ایک ایسا مذہب ہے جو ایک مکمل نظام حیات پیش کرتا ہے اور زندگی میں در کرآنے والے تمام مسائل کا صحیح اور قابل عمل حل پیش کرتا ہے۔ عہد نبوی کا معاشرہ بہت ہی پاک وصاف معاشرہ تھا۔ اس عہد میں فقہی مسائل کا تعلق عام طور سے زندگی کے روز مرہ کے معمولات اور عبادات کے مسائل سے تھا۔ عہد خلافت راشدہ تا عہد عباسی تک اسلامی قلمرو کے رقبہ میں بہت زیادہ وسعت اور مختلف اقوام و تہذیب کے ملاپ ومکن کے نتیجہ میں نت نئے مسائل سے اس وقت کے معاشرے دو چار ہوئے تھے، جن کا حل اس وقت کے علا وفقہا ن قرآن وسنت کی روشن میں پیش کیا تھا۔ ان مختلف ادوار کے علا وفضلا وفقہا کی کا وشوں نے درعلم فقہ، کی شکل اختیار کر لی اور اسلامی علوم وفنون کے دائرہ کو مزید وسیع کردیا۔

14.4.3.1 فقد کي تعريف

فقد کی مشہور تعریف امام ابو حنیفتہ کی جانب منسوب کی جاتی ہے '' ہو معر فة النفس مالھا و ما علیھا'' (نفس کو اس بات کاعلم ہونا کہ اس کے حقوق کیا ہیں اور اس کی ذمہ داریاں کیا ہیں )۔ بقول مقالہ نگار اردود ائرۃ المعارف الاسلامیۃ :'' یہ مفہوم ضرورت سے کچھ زیادہ ہی وسیع ہے لہذا علما نے اسے زیادہ قطعی بنانے کی کوشش کرتے ہوئے اس کی تعریف ان الفاظ میں بیان کی ہے' ہو العلم بالا حکام الشرعیة العملیة من أدلتها التفصيلية'' (تفصيلى دلائل كے ساتھ عملى شرعى احكام كاعلم ) اوراس كى غرض وغايت عذاب جہنم سے نجات اور جنت كا حصول ہے اور اس كا شرف دين سے متعلق ہونا اور ثواب کے حصول كا باعث ہونا ہے' بہ

14.4.3.2 تدوین فقد کے اووار علم فقد نے مختلف ارتقائی مراحل طے کیے ہیں۔ ان ارتقائی مراحل کو چھ اووار میں تقشیم کیا جاتا ہے: ۱- دور نبوی سل تلا پہرے ۲- دور کبار صحابہ رضی اللہ منہم ۔ بید دور، خلافت را شدہ تک محیط ہے۔ ۲- دور مغار صحابہ وتا بعین ۔ بید دور خلافت را شدہ کے بعد شروع ہوتا ہے اور زوال خلافت و حکومت اموی تک پھیلا ہے۔ ۲- تدوین فقد کا بنیا دی دور جس میں اس نے ایک مستفل علم کا درجہ حاصل کر لیا تھا۔ بیز ماند دوسری صدی اجری سے شروع ہوتا ہے اور اس کا خاتمہ تیسری صدی کے اختتام پر ہوتا ہے۔ گو یا بیر کہا جا سکتا ہے کہ جہد عباسی میں ہی اس فن نے اپنے بال و پر نکا لے تھے۔ اس عہد میں منظر فقہی مسالک کا ظہور ہوا کہ بنیا دی چار مکا تب فقتہ پروان چڑ ہے۔ دختی ، ماکی، شافعی اور خبلی ۔ اس عہد میں امام اوزا تی (م ک ۵۱ ھر) کا مکتب فقتہ جس پایا جاتا ہے ، لیکن وہ رواج نہ پا سکا اور تاریخ فقد اسلامی کا ایک حصہ ہیں گیا۔

۵ – وہ دورجس میں ائمہ کرام کے اجتہادات اور ان کے بیان کردہ مسائل کا نا قدانہ اورباریک بینی سے مطالعہ کیا گیا۔اس دور کا خاتمہ بنیادی طور پر سقوط بغداد کے ساتھ ہی ہوجا تا ہے تا ہم یہ دورخلافت عباسی کے خاتمہ کے بعد پچھ عرصہ تک مصرمیں قائم ہونے والی حکومتوں تک محیط ہے۔ گویا پیر کہا جاسکتا ہے کہ فقہ کی ابتدابھی عہدعباسی میں ہوئی اور خاتمہ بھی اسی عہد کے خاتمہ پر ہوتا ہے۔ ۲ – دور تقلید کی ابتد اور دوراجتہا دکا خاتمہ ہ

مذکورہ بالا ادوار میں سے مکمل چوتھا دوراور پانچویں دور کا اکثر حصہ ہی عہد عباسی سے تعلق رکھتا ہے لہذا باقی ماندہ ادوار سے صرف نظر کرتے ہوئے صرف عہد عباسی میں پردان چڑھنے اورعلم فقہ اوراصول فقہ کے اہم علما اوران کی کتب کا ذکر درج ذیل سطور میں کیا جارہا ہے۔ 14.4.3.3

عہد عباس میں منظر عام پر آنے والی کتب وتصانیف کا استیعاب تو مشکل ہے تاہم اس فن کی اہم کتابوں کا ذکر حسب ذیل سطور

میں مشہور فقہی مکا تب فکر کے اعتبار سے کیا جارہا ہے: 14.4.3.3.1 فقہ حفی

<sup>حن</sup>فى كتب فكركى ابم كتب عيل" مسند الامام أبي حنيفة "ازقاضى ابو يوسف (م ١٨٢ ه)، اى كتاب كو بعد عيل تحد خوارز مى (م ١٥٥ ه) جامع مسانيد أبي حنيفة كنام <u>م</u> كلمل كيا نظا، كتاب الخواج، اختلاف أبي حنيفة وابن أبي ليلى اور كتاب الرد على سير الأوزاعي ازقاضى ابويوسف (م ١٨٢ ه)، كتاب المؤطا، الجامع الصغير، الجامع الصغير، المبسوط، السير الصغير، السير الكبير ازام محمد بن <sup>ح</sup>ر نشيانى (م ١٩٩ ه)، كتاب المجود لأبي حنيفة ترتيب از<sup>حس</sup>ن بن زياد لولوى (م ٢٠٢ ه)، الإسعاف في أحكام الأوقاف ازاحد بن عمر نصاف (م ١٩٢ ه)، كتاب المجود لأبي حنيفة ترتيب از<sup>حس</sup>ن بن زياد لولوى (م ٢٠٢ ه)، الإسعاف في أحكام الأوقاف ازاحد بن عمر نصاف (م ١٢١ ه)، المتعلاف الفقهائ ازامام طحاوى (م ٢٠٢ ه)، الإسعاف في أحكام الأوقاف ازاحد بن عمر نصاف (م ١٢١ ه)، اختلاف الفقهائ ازامام طحاوى (م ٢٠٣ ه)، مختصر القدورى از ابوالحس قدورى و م ٢٢ ٢ ه)، شرح السير الكبير ازامام سر<sup>ح</sup>ى (م ٢٨ ٢ ه)، البدائع شرح تحفة الفقهائ از ابوبكر بن مسعود (م ٢٥ ٥ ه)، فتاوى قاضى خان، شرح الجامع الصغير اور شرح الزويات ازقاضى حسن بن منصور خان (م ٢٩ ٢ ه)، كتاب الهداية ازعلى بن ابوبكر فرغانى مرغينانى (م ١٣٥ ه)، شرح الجامع الصغير اور شرح الزويات ازقاضى حسن بن منصور خان (م ٢٩ ٢ ه)، كتاب الهداية ازعلى بن ابوبكر فرغانى مرغينانى (م ٣٥ هه)، شرح الجامع الصغير اور شرح الزويات ازقاضى حسن بن منصور خان (م ٢٩ ٢ ه)، كتاب الهداية ازعلى بن الوبكر فرغانى الكبير ازمم دبن المراد الم عراد الم عبد المطلب بن الفضل طبى (م ٢١٢ ه)، شرح الجامع الكبير اور شرح السير

14.4.3.3.2 فقه ماكلي

ماكى مكتب فكركى اتهم كتب ميں "كتاب المؤطا" ازامام مالك بن انس (24 ه)، "القضاء في البنيان" از عبداللله بن عبدالحكم، "المختصر الكبير، كتاب الوثائق والشروط" اور "كتاب آداب القضاة" ازتحد بن عبدالله بن عبدالحكم مصرى (م ٢٦٨ ه)، "المبسوط" از قاضى اساعيل بن اسحاق، "الموازية" ازتحد بن ابراتيم بن زياد مواز اسكندرى (م ٢٩١ه)، "الزاهي الشعباني "از ابن قرطى، تحد بن قاسم (م ٥٥ سم) وغيره -

فقہ ماکلی کا فروغ زیادہ تر اندلس اور افریقہ میں ہواتھا ،لہذا اس کی اہم اور بنیادی کتابیں انھیں دیار وامصارخاص طور سے اندلس میں لکھی گئیں تھیں۔اندلس چونکہ اکائی کے دائر ۂ کارمیں شامل نہیں ہے اس لیے وہاں کھی جانے والی کتابوں کا ذکریہاں نہیں کیا جارہا ہے۔ 14.4.3.3.3

شافعى اسكول كى انهم كتب ميں "كتاب الأم" از امام شافعى، الجامع الكبير، الجامع الصغير، مختصر المزنى، المنثور، المسائل المعتبرة، كتاب الوثائق اور الترغيب وغيره ازامام مزنى، اسماعيل بن يحيى (م ٢٢٣ه)، "كتاب الرباء" از ابن زياد نيشا پورى (م ٢٢٣ه)، الفروع المبتكرة الغريبة، أدب القاضي اور الفرائض وغيره ازمر بن احمد حداد (م ٢٣٣ه)، شرح الرسالة ازامام قفال، محمد بن اسماعيل (م ٢٣٣ه)، شرح مختصر المزني ازقاضى ابوطيب طبرى (م ٢٥٣ه)، الحاوى، أدب الدنيا والدين اور الأحكام السلطانية وغيره ازعلى بن محمد ماوردى (م ٥ ٣٣ه)، الشامل اور الكامل از ابونه مربّ غير (م ٢٢٣ه)، الحاوى، أدب الدنيا والدين اور الأحكام السلطانية وغيره ازعلى بن محمد ماوردى (م ٥ ٣٣ه)، الشامل اور الكامل از ابونه مربّ غرار م ٢٢٣ه)، نهاية المطلب في در اية المذهب، المختصر اورغاية الغور وغيره ازامام غزالى (م ٥٠٥ ه)، شرح الوجيز ازامام فخرالدين رازى (م ٢٠٦ ه)، شوح المحور اور شوح الوجيز ازامام عبدالكريم رافعى (م ٢٢٣ ه)وغيره-14.4.3.3.4 فقير مبلى

حنبلى اسكول كى ابم كتب مين الوسالة از عبدوس بن ما لك (م ٢٥٠)، مسائل أحمد بن حنبل از ابوبكر اثرم (م ٢٢١ه)، المجامع از ابوبكر خلال (م ٢١١١ه)، كتاب السنة از<sup>ح</sup>ن بن على (م ٢٩٣ه)، المختصو في الفقه ازامام عمر بن حسين خرقى (م ٢٣٣ه)، الخلاف مع الشافعي از عبد العزيز بن جعفر (م ٢٣٣ه)، الإرشاد اور شوح الخوقي از ابوعلى محمد بن احمد بأشى (م ٢٢٨ه)، ووس المسائل، شوح المذاهب اور أدب الفقه از ابوجعفر بن الي موى (م ٢٥ م ٢٥)، الفنون ازعلى محمد بن احمد بأشى (م ٢٢٨ه)، المحلاف از ابوحسين بن فراء بغدادى (م ٢٢٥ه)، المعني في شوح الخوقي از امام ابن قدامه (م ٢٢٠ه)، المجموع في الفووع شوح الهداية از ابو الفقه از ابوجعفر بن الي موى (م ٢٥ م ٢ م ه)، الفنون ازعلى بن عقيل ظفرى (م ٢٢٠ه)، المحموع في الفووع از ابوحسين بن فراء بغدادى (م ٢٢٥ه)، المعني في شوح الخوقي از امام ابن قدامه (م ٢٢٠ه)، المنتقى، المحرد اور منتهى الغاية في شوح الهداية از امام ابن تيميه، عبد السلام بن عبر الله (م ٢٥٣ه)، وغيره.

14.4.3.3.5 فقه جعفري

شيعى فقهى اسكول كى انهم كتب مين الكافي ازمحد بن يعقو بكلينى (م ٢٩ ٣٥)، من لا يحضر ٥ الفقيه ازعلى بن حسين فتى (٨١ ٣٥) المقنعة از شخ مفيرمحد بن نعمان تلعكبرى (م ١٣ ٢٦)، الشافي ازعلى بن حسين موسوى (٢ ٣٣ه)، كنز الفوائد از محد بن على كراجكى (م ٢ ٣٩ه)، الناصويات از سير مرتضى، الانتصار، الاستبصار فيما اختلف من الاخبار اور تهذيب الأحكام ازطوى (٢٠ ٣هه) -

مذکورہ بالا اہم فقہی مکاتب کےعلاوہ بھی دیگرفقہی اسکول عہدعباس میں موجود تھے کیکن وہ بہت دیر تک باقی نہرہ سکے جیسے ابن حزم کا فقہی اسکول ،لہذاان کا ذکریہاں نہیں کیا جارہا ہے۔

فقہی مذاہب پرمشتمل کتابوں میں احکام القرآن کے موضوع پرکھی جانے والی کتب کا بھی شار کیا جاسکتا ہے کہ وہ فقہی احکام ومسائل سے بحث کرتی ہیں۔ان کتابوں کا ذکر قرآنی علوم کے تحت علم احکام القرآن کے تحت کیا جاچکا ہے۔ 14.4.3.4 فقہی علوم

14.4.3.4.1 علم اصول فقه

علم اصول فقہ سے مراد وہ اصول وضوابط ہیں جن پر فقہ کی بنیاد رکھی جاتی ہے۔ یہ اصول وضوابط، شریعت اسلامی کے بنیادی مآخذ ( قرآن ،حدیث،اجماع اور قیاس) کوضیح طریقے سے سبحضے اوران سے مسائل کے ضیح استنباط کے لیے کلیدی حیثیت رکھتے ہیں۔دوسرے الفاظ میں بیے کہا جاسکتا ہے وہ'' قواعد دمباحث کا ایک ایسا مجموعہ ہے جس کے ذریعے تفصیلی دلائل سے شریعت کے ملی احکام کا استنباط کیا جاتا ہے' ۔

فقہ اور اصول فقہ کی ابتدا اور اس کی ترقی وترونے کا پس منظریہ بیان کیا جاتا ہے کہ اسلامی معاشرہ میں وسعت کے ساتھ گونا گوں مسائل جنم لینے لگے اور ان کے حوالہ سے علما کے مختلف فیصلے سامنے آنے لگے جو دھیرے دھیرے فکر وتشویش کا باعث بنتے چلے گئے، اس صورت حال نے انھیں اس بات پر مجبور کردیا کہ وہ فقہی احکام کے حوالہ سے پچھاصول مرتب کردیں تا کہ کسی بھی معاملہ میں فیصلوں میں کسی حد تک یکسانیت پیدا ہو سکے۔ مصادر سے پتہ چلتا ہے کہ ان اصول وضوا بط کو سب سے پہلے امام ابو یوسف ؓ نے (م ۱۸۲ ہے) مرتب کیا تھا لیکن وہ زمانہ کے دست وبرد کا شکار ہو کررہ گئے۔ ان کے بعد امام شافعیؓ (م ۲۰۳ ہے) نے "الو سالة" میں اتحیس مدون کر دیا تھا، لہذا اتحیس ہی اس فن کا بانی سمجھا جا تا ہے۔ اصول فقہ کے میدان میں امام تحد بن تحد ماتر یدی (م ۳۳۳ ہے) کی متحد الشوائع، امام قفال، تحد بن اساعیل (م ۲۵ سے) کی أصول الفقه، امام ابو بکر جصاص (م ۷ سے سے) کی أصول المحصاص ، امام عبید اللہ بن عمر دیوی (م ۳۳ ہے) کی تقویم الأدلة، عبد الجبار معتز کی کی بکترب العمدة ، ابوالحسین تحد بن طیب بھری معتز کی (م ۳۳ سے) کی متحد الشوائع، امام قفال، تحد بن اساعیل (م ۲۵ سے) کی أصول بکترب العمدة ، ابوالحسین تحد بن طیب بھری معتز کی (م ۳۲ سے) کی شوح العمدة ، امام الحرمین جو ین (م ۸ سام ے) کی کتاب البر ھان ، امام برختی (م ۸۳ م سے) کی تمھید الفصول فی الأصول ، امام غزالی (م ۵ ۵ ھے) کی المستصفی ، امام فخر الدین رازی (۲۰ ۲ ھے) کی کتاب المحصول اور معالم فی أصول الدین ، سیف الدین آمدی (م ۱۳ ۳ ھے) کی أحکام الاحکام، تاج الدین اردی (م ۲۵ ۳ ھے) کی کتاب "الحاصل "، ابن حاجب مالکی (م ۲۵ میل سے یہ اسی کی شروح العمد اللہ حکام ، تاج الدین اردی (م ۲۵ سے) کی کتاب شرحی (م ۲۰ م ۳ سے) کی تمھید الفصول فی الاصول ، مام غزالی (م ۵ م ۵ ھے) کی المستصفی ، مام فخر الدین رادی (۲۰ ۲ ھے) کی کتاب المحصول اور معالم فی أصول الدین ، سیف الدین آمدی (م ۱۳ ۳ ھے) کی أحکام الاحکام، تاج الدین ارموی (م ۲۵ ۳ ھے) کی کتاب شار اہم ترین کت بیں ، ہوتا ہے، جن میں سے بعض کی شروح کھی کئیں اور خلا صے تیار کیے گئے تھے جو اپنے فنی مباحث کی وجہ سے مشہور ومعروف ہیں۔

14.4.3.4.2 معلم الفرائض/علم المير اث

اسلام ایک فطری مذہب ہے، جس میں معاشرہ اور خاندان کے ہر فرد کی ذمہ داریوں کے ساتھ ساتھ اس کے حقوق دوا جبات وغیرہ کو متعین کردیا گیا ہے، اس میں کسی قشم کا کوئی دقیقہ فروگذاشت نہیں کیا گیا ۔ انسانی حیات کا ایک اہم باب دراثت بھی ہے۔ اسلام نے اس حوالہ سے بھی احکام دقوانین بتائے ہیں کوئی دقیقہ فروگذاشت نہیں کیا گیا ۔ انسانی حیات کا ایک اہم باب دراثت بھی ہے۔ اسلام نے اس حوالہ سے بھی احکام دقوانین بتائے ہیں جونہ صرف کسی کو بھی اس کے ادفی سے تعلیم کردیا گیا ۔ انسانی حیات کا ایک اہم باب دراثت بھی ہے۔ اسلام نے اس حوالہ سے بھی احکام دقوانین بتائے ہیں جونہ صرف کسی کو بھی اس کے ادفی حق محروم کرنے سے رو کتے ہیں ؛ بلکہ دوہ اسلامی نظام دارثت کو دنیا کے تعلیم میں بتائے ہیں جونہ صرف کسی نظام دارثت کو دنیا کے بھی احکام دورا نین بتائے ہیں جونہ صرف کسی کو بھی اس کے ادفی سے ادفی حق محروم کرنے سے رو کتے ہیں ؛ بلکہ دوہ اسلامی نظام دارثت کو دنیا کے بقی احکام در اخت کو دنیا کے بقام در بناتے ہیں۔ اردو دائرۃ المعارف الاسلام میہ کے مقالہ نگار کے بقول: ''اسلام کا قانون درا ثت فطری تقاضوں کی تعمیل کرتا ہے، عائلی محبت کے رشتوں کو استو ارکرتا ہے، فرد کہ غیر معتدل احساس فردیت کو دیں تقاضوں کی تکھیل کرتا ہے، عائلی محبت کے رشتوں کو استو ارکرتا ہے، فرد کے غیر معتدل احساس فردیت کو معتدل بنا کر سچا اجتماعی شعور پیدا کرتا ہے اور دور تنا ہے ہیں۔ اردو دائرۃ المعارف الاسلام میہ کے مقالہ نگار کے بقول: ''اسلام کا قانون در اخت فطری تقاضوں کی تکھیل کرتا ہے، عائلی محبت کے رشتوں کو استو ارکرتا ہے، فرد کے غیر معتدل احساس فردیت کو معتدل بنا کر سچا اجتماعی شعور پیدا کرتا ہے اور دولت کے غیر منصفانہ ارتکا کو دو کتا ہے' ۔

علم میراث کا شار فقہ اسلامی کے اہم فنون میں ہوتا ہے۔اس کی اہمیت کا اندازہ فرمان نبوی''تعلموا الفرائض و علمو ہاالناس فانھا نصف العلم'' سے لگایا جاسکتا ہے۔

علم میراث کے موضوع پر عہد عباسی میں حسب ذیل کتب مرتب کی گئی ہیں:

"كتاب الفرائض" از حسن بن زيادلۇلۇى (م ٢٠٢ه)، "كتاب الفرائض" از يزيد بن بارون بن زاذان واسطى (م ٢٠٢ه) ، "كتاب الفرائض" ازامام احمد بن صنبل (م ٢٣١ه)، "كتاب جامع الفرائض" از عبدالحميد بن سهل (تيسرى صدى ، جرى)، "الاجوزة الرحبية" (منظوم) از محمد بن على رجى (م ٢٥٢ه)، "مفتاح الفرائض في علم الفرائض" از محمد بن سعدان عصفيرى (منحو سالاه) وغيره م 14.4.4 سوانحى ادب

اسلامی علوم وفنون میں سیرت وسوائح کا بھی شار ہوتا ہے۔جوں جوں علم کا دائرہ وسیع ہوتا رہاتوں توں بعض اصطلاحات بعض علوم

وفنون کے لیے مخص ہوتی چلی گئیں تا ہم بھی کبھی ان کا استعال دیگر معنوں میں بھی کیا جاتا ہے۔مثال کے طور سیرت کے لفظ کو عام طور سے سیرت نبوی سے مخص کیا جاتا ہے اور دیگر افراد کی سیرت کے لیے لفظ سوانح کا استعال کیا جاتا ہے اور کبھی کبھی سے دونوں لفظ ایک دوسرے لیے بھی استعال ہوتے ہیں۔

سوانحی ادب سے مراد' 'وہ تصانیف ہیں جن میں افراد کے حالات ووا قعات تفصیل یا اختصار کے ساتھ پیش کیے جاتے ہیں۔تاریخ میں بھی افراد کا ذکر کیا جاتا ہے لیکن تاریخ اور سوانح میں فرق بیر کہ تاریخ میں جن افراد کا تذکرہ کیا جاتا ہے وہ اس عصر اور معاشرہ کے پورے تناظر میں پیش کیا جاتا ہے، جب کہ سوانح میں کسی فرد کی زندگی کواجا گر کیا جاتا ہے،ایں فن میں زمانہ کا ذکر منی طور آتا ہے' ۔

سوانحی ادب کو دینی اور غیر دینی زمروں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلی قشم میں سیرت رسول سلّ ﷺ آپام کے علاوہ صحابۂ کرام ؓ ،راویان احادیثؒ مفسرینؒ ومحد ثینؒ اور صوفیۃ وغیرہ کے حالات زندگی بیان کیے جاتے ہیں۔دوسری قشم میں عام اصناف علم وفن جیسے شعرا واطبا وغیرہ کے حالات زندگی بیان کیے جاتے ہیں۔

سوانحی ادب کے سرسری جائزہ سے بیہ بات عیاں ہوتی ہے کہ اس فن کے جلو میں سیرت نبوی،طبقات صحابہ فن اسماء الرجال،مختلف علوم وفنون کے ماہرین کے تذکرے اورعمومی تذکرے پرمشتمل کتابیں مختلف انداز میں مرتب کی گئیں۔

14.4.4.1 سیرت نگاری

سواخی ادب میں فن سیرت نبوی کوسب سے بلند پایہ مقام ومرتبہ حاصل ہے۔اس فن کا آغاز عہد صحابہ سے بلکہ عہد نبوی سے ہوجا تا ہے کہ بعض صحابہ کی مرویات میں آپ سلانیاتی ہم کی زندگی کے مختلف دا قعات، شاکل وغیرہ کا ذکر ملتا ہے تاہم وہ سلسلہ زبانی روایات تک ہی محدود رہا۔عہد صحابہ میں کم از کم حضرت عبداللہ بن عباس ٹے حوالہ سے سہ پتہ چلتا ہے کہ انھوں نے ہفتہ کے سات دنوں میں سے ہردن کو کسی نہ کی علم کے درس وتدریس کے لیفخص کردیا تھا۔ان علوم میں ''علم مغازی'' بھی تھا جس کا وہ ہفتہ میں ایک دن درس دیا کر سے ا

ابتدا میں فن سیرت کو''علم مغازی'' سے موسوم کیا جاتا تھا اورا سے احادیث کے مجموعہ میں مرتب کیا گیا تھا، تقریبا حدیث کی ہر کتاب میں''کتاب المغاذی'' کا باب شامل ہوتا تھا۔ پچھ مواد نفاسیر میں ملتا ہے کہ مفسرین نے متعدد آیات کی نفاسیر میں آپ س مختلف پہلوؤں کو پیش کیا تھا، خاص طور سے ان آیات میں جن کاتعلق آپ سائٹٹاتی پٹم کی ذات گرامی سے تھا۔

تا ہم عہداموی میں بیعلم ایک مستقل فن کی شکل اختیار کرلیتا ہے کہ سیرت کی اولین کتاب''مغازی عروۃ بن زبیر''مرتب کی جاتی ہے۔اس کتاب کے بعد فن سیرت نبوی مسلسل ارتفائی مراحل طے کرتا رہا جس کا سلسلہ آج بھی جاری ہے ،تا ہم اس کا بنیادی اورعہد زریں ''عہدعباس''ہی قرار پا تا ہے کہ اس عہد میں سیرت نبوی کی تمام بنیادی اورا ہم کتا ہیں مرتب کی گئیں تھیں ۔

اس عہد میں فن سیرت نبوی ،فنی معارج کی بلندیوں کو چھوتا ہوا نظر آتا ہے۔اس عہد کے سب سے نمایاں سیرت نگار امام ابن اسحاق (ما ۵۱ھ) ہیں، جن کی کتاب کوفن سیرت نگاری میں''ام الکتاب'' کا درجہ حاصل ہے۔انھوں نے خلیفہ منصور کی فرمائش پر سیرت کے موضوع پر ایک اہم اور ضخیم کتاب ککھی تھی جو زمانہ کی دست وبرد کا شکار ہوگئی۔ساتھ ہی ساتھ انھوں نے سیرت نبوی کا درس دینے کا با قاعدہ اہتمام کیا تھا اور شاگردوں کی ایک معتبر جماعت تیار کردی تھی جن میں سب سے نمایاں شاگردابن ہشام (م ۲۱۸ھ) ہیں، جن کی روایت کردہ سيرت ''سيرت ابن بشام' ، ابن اسحاق كى مفقود كتاب كانع البدل بن گئى ہے۔ عہد عباس كى كتب سيرت ميں مذكورہ بالا دونوں كتب كے علاوہ كتاب المغازي از معمر بن راشد بصرى (م 20 اھ) ، كتاب المغازي از ايو معشر نجيح سندهى مدنى (م + 2 اھ) ، كتاب المغازي از عبد الملك بن ثمد مدنى (م 1 2 اھ) ، كتاب المغازي از على بن مجابد رازى (م ١٨ اھ) ، كتاب المغازي از يحيى بن سعيد اموى (م ١٩ اھ) ، امام واقدى (م 2 - 1 ھ) كى كتاب المغازي از على بن مجابد بن اساعيل از دى (م ٢ ٢ ه) ، كتاب المغازي از يحيى بن سعيد اموى (م ١٩ اھ) ، امام واقدى (م ٢ م ٢ - 1 ھ) كى كتاب المغازي ، تر كة النبي از ماد بن اساعيل از دى (م ٢ ٢ ه) ، كتاب المغازي از يحيى بن سعيد اموى (م ١٩ اھ) ، امام واقدى (م ٢ م ٢ ٢ ھ) كى كتاب المغازي ، تر كة النبي از ماد بن اساعيل از دى (م ٢ ٢ ه) ، أمهات النبي يكني از محمد بن عبيب بغدادى (م ٢ ٣ ه) ، سيرة النبي و الخلفاء الر اشدين از ايوزر يم وشتى (م • ٢ ٢ ه) ، مشہور محدث ثمد بن عيسى تر مذى (م ٩ ـ ٢ ه) كى الشمائل النبوية و الخصائل المصطفوية / كتاب الشمائل، كتاب صفة النبي از ابن شعيب انصارى (م ٣ ٣ ٣ ھ) ، ابن الجوزى (م ٩ ٥ ه ه) ، كتاب الوفاء بأحو ال المصطفوية / كتاب الشمائل ، كتاب سميلى (م ١ ٨ ٥ ه) ، سيرة النبي و أصحابه العشرة از حافظ عبد النى مقدى (م ٢ ٠ ٢ ه) اور الاملاء المحتصو في شرح غريب

معلومات کی جانچ

1 - علم حدیث کا تعارف کراتے ہوئے اس کے مراحل تدوین کو بیان سیجیے۔ 2-عہد عباسی کے سرمایۂ فقہ پر روشنی ڈالیے۔

14.5 سائنسى علوم وفنون

خالص سائنسی علوم وفنون کی بنا عہداموی میں پڑ چکی تھی۔اس سمت میں پیش رفت کرنے کا سہرا حضرت خالد بن یزیداموی کے س بند هتا ہے۔عہد عباسی کے علما نے انہیں کے لگائے ہوئے پودے سے استفادہ کیا ، پھر اس میں اپنے تجربات ومشاہدات سے اضافہ کیا اور آخر کار اس منصب پر پہنچ گئے جہاں وہ غیر عربی سرمایہ سے بے نیاز ہو گئے اور معروضی اور حقیقی تجربات کی روشنی میں سائنسی علوم کو پختہ بنیا دوں پر قائم کیا تھا۔

قبل اس کے کہ سائنسی علوم پر گفتگو کا آغاز کیا جائے اس بات کی وضاحت بہتر معلوم ہوتی ہے کہ عہد عباس میں ' اخوان الصفا'' جیسی علمی تحریک پروان چڑھی تھی جس میں فلسفہ، زندگی کے اسرار وروموز اوراس جیسے دیگر مسائل کوزیر بحث لایا گیا تھاجنمیں '' دسائل اُخوان الصفا'' کے نام سے مرتب کردیا گیا تھا۔ ان رسائل میں عہد عباسی کی علمی تحریک پر بھی جا بجاروشی ڈالی گئی ہے اور مختف علوم وفنون میں عباسی علما وفضلا کی خدمات کا ذکر کیا ہے ۔ چونکہ اس کتاب میں کئی ایک موضوعات پر بحث کی گئی ہے لہذا اس کا بار بار ذکر کرنے کی بجائے صرف پہیں ذکر کر دیا گیا ہے ۔

14.5.1 کیمیا(حیسٹری)

فن کیمیا کی بنیاد خالد بن یزید اموی نے ڈالی تھی کہ انھیں سائنسی علوم سے بہت زیادہ دلچی تھی۔ انھوں نے اس فن پر یونانی کتب کا ترجمہ کروایا، خود تجربات کیے اور کتاب الحرارات، کتاب الصحیفة الکبیر اور کتاب الصحیفة الصغیر جیسی کتابیں بطور یادگار چھوڑیں ہیں۔ عہد عباسی کے اولین کیمیا داں کا نام جابر بن حیان (م ۲۰۰ م ) ہے جو خالد بن یزید کے شاگر دیتھے۔وہ زندگی بھر مختلف دھاتوں کو سونے میں تبدیل کرنے کی کوشش میں لگے رہے جس کے نتیجہ میں انھیں دھاتوں کے خواص کا علم حاصل ہوتا چلا گیا تھا۔ انھوں نے سائنسی نظریات کے ساتھ ساتھ سائنسی تجربات پر زور دیا ہے۔ اس فن کو پروان چڑ ھانے میں ان کا کردار کافی اہم ہے۔ انھوں نے مختلف قسم کے نظریات کے ساتھ ساتھ سائنسی تجربات پر زور دیا ہے۔ اس فن کو پروان چڑ ھانے میں ان کا کردار کافی اہم ہوتا چلا گیا تھا۔ انھوں نے سائنسی نظریات کے ساتھ ساتھ سائنسی تجربات پر زور دیا ہے۔ اس فن کو پروان چڑ ھانے میں ان کا کردار کافی اہم ہے۔ انھوں نے مختلف قسم کے نتیج میں ان کی کردار کافی اہم ہے۔ انھوں نے مختلف قسم کے نظریات کے ساتھ ساتھ سائنسی تجربات پر زور دیا ہے۔ اس فن کو پروان چڑ ھانے میں ان کا کردار کافی اہم ہے۔ انھوں نے مختلف قسم کے تیز اب بنائے تھے، دھاتوں کے پڑھانے دیا ہے۔ ان فن کو پروان چڑ ھانے میں ان کا کردار کافی اہم ہے۔ انھوں نے مختلف قسم کے تیز اب بنائے تھے، دھاتوں کے پڑھالے اور بھاپ کے ذریعہ کسی چیز کو معدوم کرنے کا کا میاب تجربہ کیا تھا۔ اس موضوع پر سو سے زائد کتا بیں ان کا معلوب ہو ہوں کے پڑھا ہے۔ ان کی کہ تی بیں ان کا کردار کافی اہم ہے۔ ان کی کر نے کی کو پر معدوم کرنے کا کا میاب تجربہ کیا تھا۔ اس موضوع پر سو سے زائد کتا بیل ان کی میں ان کا کردار کا کا میاب تجربہ کیا تھا۔ اس موضوع پر سو سے زائد کتا بیں ان کی منسوب کی جاتی ہیں جن میں آسر او الکی میاء، اصول الکی میاء، العہد، کتاب الرحمة، کتاب التج میع، الذ بیاق ال شر قی اور کر تھی ہیں۔ زیا دہ اہم ہیں۔

عہد عباس کے ماہرین کیمیا میں مشہور صوفی ذوالنون مصری، ابو بکر رازی، ابن وحشیہ ، جنبلا وی، عثان بن سوید احمس، را م اصفن، ابو بکر علی بن حمد خراسانی، حمد بن یزید دبیس، ابوالعباس احمد بن حمد، ابوابراہیم اسحاق، ابو جعفر حمد بن علی شلمغانی ، یعقوب کندی (م ۲۵۴ ھ) ، جمدانی، ابو حیان تو حیدی (م ۱۴ سر )، ابن سینا، حمد بن ما لک صالحی خوارزمی (م ۲۵ ۲ سر )، موید الدین طغرائی (م ۵۵ سر )، اور موسی بن ارفع انصاری (م ۵۵۳ ھ) وغیرہ شامل ہیں۔

ال فن پرلکھی جانے والی اہم کتب میں سر الأسر ار ازامام رازی،مقالة و جوب صناعة الکیمیائ زفارابی (م۳۳۹ھ)،عین الصنعة و عون الصناع ازمح بن ما لک صالحی نوارزمی (م۲۵۳ ه)، حقائق الاستشهاد، کتاب الأنو ار و المفاتیح، مفاتیح الرحمة اور أنو ار الحکمة ازمؤید الدین طغرائی، شذور الذهب از ابوالحن موی بن ارفع انصاری (م۵۵۳ ه)، أبطال دعوی المدعین صناعة الذهب و الفضة من غیر معادنها از لیتقوب کندی، الجو هرتین العتیقتین از ہمدانی وغیرہ کا شار ہوتا ہے۔ 14.5.2 طبیعات (فزکس)

عہد عباس میں پروان چڑھنے والے علوم فنون میں طبیعیات کا بھی شار کیا جاتا ہے، تاہم اس فن کے متعلق معلومات بہت کم دستیاب ہیں جس کی غالباً بنیادی وجہ اس کاریاضی اور علوم فلکیات وہند سہ سے گہراتعلق ہونا ہے ۔ جس کی وجہ سے میعلم ان علوم سے خلط ملط ہو کررہ گیا اور اس کی واضح شکل وصورت سامنے نہ آسکی اور ماہرین طبیعیات کی کاوشیں اور کارنا مے سب کے سب مذکورہ علوم کے کھاتے میں چلے گئے۔ مسلم ماہرین فن نے طبیعیات کو ''العلم الطبیعی ''کا نام دیا ہے جب کہ فارابی نے اس کے یونانی نام کو معرب کرتے ہوئے اسے

م ماہرین ن نے صبیعیات کو 'العلم الطبیعی کا نام دیا ہے جب کہ قارابی نے آل نے یونانی نام کو شرب کرنے ہوئے ایسے ''الفیزیقیا'' سے موسوم کیا ہے۔

عہد عباس میں فن طبیعیات کے ماہرین میں جن شخصیات کا شمار کیا جاتا ہے وہ یہ ہیں: یعقوب کندی (م ۲۵۷ ھ) مؤلف علم البصو، امام ابوبکر ارزی مؤلف" سبب وقف الأرض في السماء"، امام فارابی، امام ابن سینا، ابور یحان بیرونی ، ابوالبرکات بغدادی (م ۲۹۴ ھ)، ابن مسکویہ، ابومعشر بلخی اور ابن ہیشم (م ۲۳۴ ھ) ابن ہیشم مؤلف" کتاب المناظر" وغیرہ ۔

14.5.3 طب(میڈیسن) فن طب کوبنیادی طور پر دوزمروں میں تقسیم کیا جاتا ہے:ا یحملی طب، ۲۔نظریاتی طب یحملی طب ہرجگہ اور ہرزمانہ میں موجود رہاہے، لیکن اس موضوع پر کوئی سرمایہ موجود نہیں ہے، وہ سینہ بہ سینہ نتقل ہوتا رہا اور معاشرہ کی ضروریات کو پوری کرتا رہا۔نظریاتی طب/علمی طب کا آغاز عہد نبوی سے ہوتا ہے، بعض احادیث میں مختلف اشیا کی صفات وفوائد کا ذکر ملتا ہے۔ان احادیث کوطب نبوی سے موسوم کیا جاتا ہے۔ بعد کے علما جیسے ابن قیم الجوزیہ (ما 24ھ)نے طب نبوی پرشتمل تما م روایات کو یکجا کر کے اسے کتابی شکل دے دی۔

اموی دور میں بھی اس فن کے دونوں پہلوؤں (عملی اورنظری) پر کام کیا گیا ،خالد بن یزید کی کوششوں سے پہلی مرتبہ یونان کے نظریاتی طب کا تعارف اسلامی دنیا میں کرایا گیا۔دیگر اموی خلفا -خصوصاً خلیفہ مروان بن حکم - نے بھی اس فن کو پروان چڑھانے میں اہم کردارادا کیا ہے۔ .

فن طب کا آغاز وارتقا تو یونان وہند میں ہوالیکن اس کوایک خاص منہج دینے اور قالب میں ڈھالنے کا فریضہ کرب اطبانے انجام دیا۔ پتھری نکالنے اور چیچک کا علاج مسلم اطبا کی اولیات میں سے ہے۔انھوں نے یونانی، ایرانی اور ہندوستانی علم طب سے فائدہ اٹھاتے ہوئے بہت جلدا پنی جدا گانہ راہ بنالی۔انھوں نے قدیم طبی سرمایہ میں پائی جانے والی غلطیوں کی نشاندہی کی۔نت نئے تجربات سے فن طب کا دامن اس قدروسیچ اور مالا کردیا کہ یورپ میں آج صرف اسی کا بول بالا ہے۔

جدید طب کوفر وغ دینے میں مسلمانوں کی کوششوں اور کاوشوں کا دخل ہے، انھوں نے ہی جنوبی اٹلی کے شہر سلرنو میں پہلا میڈیکل کالج کھولا تھا۔ بارہویں صدی میں یورپ کے مختلف شہروں میں جیسے بولونیہ، پا دودہ اور پیرّں میں جدید علوم کے فروغ کے لیے کئی یو نیورسٹیاں قائم ہوئیں، جہاں متقد مین کی عربی کتابوں ، خاص طور سے بوعلی سینا کی القانون فی الطب ،امام رازی کی المنصوری کے تراجم کی روشنی میں تعلیم وتدریس کے فرائض انجام دیے جاتے تھے۔

عہد عباسی کے مشہور اطبا میں لیتقوب کندی (م ۲۵۷ ہے) مؤلف طبقات الأطباء عملی اور نظری طب کے ماہر، پیچک کا علان دریافت کرنے والے اور ترے اور بغداد کے شفاخانے کے تکرال (ڈین/ انچارج) محمد بن زکر یا رازی (۲۰ سے) مؤلف کتاب الحاوي ، سر الطب ، المو شد ، کتاب التفھیم و التشجیر ، کتاب الجدری و الخصبة اور کتاب الطب الملو کی وغیرہ ، مختلف دواؤں کے موجد موفق بن علی ہروی (م ۲۰ سے) مؤلف حقائق الأدوية ، امراض چشم کے ماہر اور موتیا بند کا آپریش کرنے والے ا بوالقاسم عمار بن علی ہروی (م ۲۰ سے) مؤلف حقائق الأدوية ، امراض چشم کے ماہر اور موتیا بند کا آپریش کرنے والے ا بوالقاسم عمار موصلی (م ۸۰ سے) مؤلف علاج العین ، شہور فلسفی وطبیب این مسکویہ (۲۱ سے) مؤلف کتاب الطیخ ، شیخ بوعلی بن سینا (م ۸۰ سے) مؤلف علاج العین ، شہور فلسفی وطبیب این مسکویہ (۲۱ سے) مؤلف کتاب القولنج اور امراض چشم کے ماہر کی سینا (م ۲۰ سے) مؤلف حالاج العین ، شہور فلسفی وطبیب این مسکویہ (۲ سے) مؤلف کتاب القولنج اور امراض کی موجد موقل بن سینا (م ۲۰ سے) مؤلف حالاج العین ، شہور فلسفی وطبیب این مسکویہ (۲ سے) مؤلف کتاب القولنج اور امراض کی ماہر کی بن

14.5.4 رياضي، ہندسہاور حساب

مسلم علما وفضلانے ریاضی، ہندسہ اور حساب اور اس کی مختلف شاخوں کے حوالہ سے اہم کارنامے انجام دیے ہیں جو آگے چل کر یورپ میں پروان چڑھنے والے مذکورہ فنون کے لیے خشت اول ثابت ہوئے تھے۔ بقول مقالہ نگار اردو دائرۃ المعارف الاسلامية :''الجبرا کے لفظ سے اس بات کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ اس کے بانی مسلمان ہیں۔امام خوارزمی کی کتاب ''المجبر و المقابلة'' کے انگریزی ترجمہ سے اہل یورپ نے کافی استفادہ کیا تھا۔مشہور مستشرق نالینو(Nalino)،مسلمانوں کو اس فن میں یورپ کا ستاد مانے ہیں'۔ مذکورہ مقالہ نگار مزید لکھتے ہیں:''فن ہندسہ کے بانی تو اہل ہند ہیں لیکن اس سے یورپ کو روشاس کرانے کا سہرا مسلمانوں کے سر بند هتا ہے۔انھوں نے اہل ہند کے اس فن سے استفادہ کرتے ہوئے مختلف مشینوں کی ایجاد میں بھی گراں قدر کارنا مے انجام دیے تھے جن کی مدد سے وہ بہت سی عظیم الشان جنگوں میں کا میاب وکا مران رہے تھے''۔

عہد عباسی میں-خاص طور سے عہد مامونی میں-فن ریاضی وحساب نے ترقی کے اہم مراحل طے کیے ۔خلیفہ مامون کے زمانے میں خانوادہ بنوشا کرنے ای فن کو پروان چڑھانے میں نمایاں کردارادا کیا تھا۔ اس خاندان کے تمام افراد ریاضی کی تمام شاخوں مثلا ہند سہ علم الحیل والحرکات (Mechanics)اور اقلید یں وغیرہ کا خاص ذوق رکھتے تھے۔ وہ نہ صرف اس علوم کے ماہر تھے بلکہ انھوں نے اس میں عجیب وناد ر کتا ہیں لکھیں جو'' حیل بنوموتی'' کے نام سے مشہور ہیں۔

عباسی دور کے مشہورر یاضی دانوں میں احمر عبداللد عبش (م ۱۳ مر )، پی کی بن ابی منصور (م ۱۳ مر )، تجابی بن یوسف مطر (م ۱۳ مر ) مؤلف مقدمات اقلیدس، ابوطیب سند بن علی (م ۲۲ مر) مؤلف کتاب المنفصلات والمتو صلات، کتاب الحساب الهندي، کتاب الجمع و التفریق، کتاب القو اطع، اور کتاب الجبو و المقابلة، عباس بن سعیر جو ہری (م ۲۲۹ مر)، خانواده بنو شاکر، څر بن موی (م ۲۵۲ مر)، احمد بن موی (م ۲۳ مر) اور <sup>حس</sup>ن بن موی (م ۲۵ مر) مؤلف "کتاب الحیل" محمد بر مری (م ۲۲۹ مر)، خانواده بنو شاکر، څر بن موی (م ۲۵۲ مر)، احمد بن موی (م ۲۳ مر) اور <sup>حس</sup>ن بن موی (م ۲۵ مر) مؤلف "کتاب الحیل" محمد بن موی خوارز می (م ۲۳ مر) بن موی (م ۲۵ مر)، المحمد القواطع، اور کتاب الجبو و المقابلة، عباس بن سعیر جو ہری (م ۲۳ مر)، خانواده بنو شاکر، څر مؤلف " الجبو و المقابلة"، ابو څر عدلی قانی (م ۲۷ مر) اور <sup>حس</sup>ن بن موی (م ۲۵ مر) مؤلف "کتاب الحیل" محمد بن موی خوارز می (م ۲۳ مر) مؤلف" الجبو و المقابلة"، ابو څر عدلی قانی (م ۲۷ مر) مؤلف "کتاب المساحة"، ابوالوفاء بوز جانی (م ۸۸ سر)، ابور یحان بیرونی، محمد بن احمد (م ۲۰ ۲۰ مر)، مؤلف" الاتوار الباقیة" و " القانون المسعو دي '، ابوالوفاء بوز جانی (م ۲۰ ۲۰ مر)، عر خیا ابرا بیم (م ۲۵ ۲ مر) مؤلف" المکعبات، الجبو و المقابلة ـ وغیره حضرات بهت انهم بیں ـ

مذکورہ بالا اہم اور با کمال ماہرین فن کے علاوہ نو بخت (م 20 اھ)، ان کے بیٹے فضل (م 20 ھ) محمد بن جابر بنانی (م ٥٠ سھ)، محمد بن احمد خوارزمی (م ٢١ سھ)، ابوسہل وَیَحُبُن بن رستم (م نحو ٩٠ سھ) ابوالحسن کوشیار (م ٥٩ سھ)، مظفر اسفرازی (م ٥١ ھھ) موجد میزان آرشمیدس، ابوعباس لوکری، ابوفتح کوشک اور ابن رقیقہ (م ٢٣ ھ) نے بھی فن ریاضی وہندسہ میں شاندار کارنا مے انجام دیے ہیں۔ 14.5.5

علم ہیئت ونجوم کا شارتھی ان علوم وفنون میں ہوتا ہے جن سے عرب تحریک ترجمہ کے واسطہ سے واقف اور روشناس ہوئے تھے جس کی خشت اول عہد اموی میں ڈالی جا چکی تھی لیکن دیگر علوم کی طرح انھوں نے اس علم میں بھی جلد ہی اپنا لوہا منوا لیا اور اہم و بنیادی علمی سرما یہ فراہم کیا۔لہذا سے کہنا کہ اس علم کو پروان چڑھانے میں مسلمان علا وفضلا کی کوششوں کا بہت زیادہ دخل ہے تو غلط اور بیجانہیں ہوگا۔ بقول مقالہ نگا راردو دائر ۃ المعارف الاسلامیۃ ' اس فن کوفن کے درجہ تک پہنچانے کا سہرا صرف مسلم علما، خاص طور سے عہد عباسی کے علما کے سر بند هتا ہے۔انھوں نے اپنی مدمقابل آساں پر پائے جانے والے ستاروں کی ایک فہرست تیار کی تھی اور جس نام سے ان ستاروں کوموم کیا اس میں آئ کی جاسکی۔ اس فن میں علما ہے یہ اس فن کوفن کے درجہ تک پہنچانے کا سہرا صرف مسلم علما، خاص طور سے عہد عباسی کے علما کے سر بند هتا ہے۔انھوں نے اپنی مدمقابل آساں پر پائے جانے والے ستاروں کی ایک فہرست تیار کی تھی اور جس نام سے ان ستاروں کوموسوم کیا اس میں آئ کی جاسکی۔ اس فن میں علما ہے یورپ نے اپنا پہلا قدم مشہور ختم و ہیئت دان فرغانی کی کتاب ''مبادیات علم النہ جو م<sup>ہ</sup> کی روشن یں انھایا تھا'۔ سے مد مقابل آساں پر پائے جانے والے ستاروں کی ایک فہرست تیار کی تھی اور جس نام سے ان ستاروں کوموسوم کیا اس میں آئ

علما وفضلا مذكوره بالاتمام فنون ميس يكسال قدرت ودست گاه ركھتے تھے۔

عباسى ظليفه منصوركواس علم سے خاصا شغف ودلچ پى تھى جس كے نتيجہ ميں اس علم نے ترقى كى كئى منازل طے كر لى تھى ۔ ديگر عباسى خلفا جي خليفه مہدى، خليفه ہارون رشيد اور خليفه مامون كو بھى اس فن سے بہت شغف ودلچ پى تھى لہذا يعلم ون دو گنى اور رات چو گنى ترقى كرتا چلا گيا۔ عمد عباسى كے ماہرين فلكيات، و بيئات ورياضيات كى فہرست طويل ہے ، ان ميں سے چند مشہور يہ بيں: ابرا بيم بن جندب (م م م 10 سے ، مؤلف علم الحيل (علم ميكانك)، يحى بن ابى منصور (م ٢١٢ سے) مؤلف كتاب الزيج الممتحن ، كتاب الار صادلة اور م م 10 سے ، مؤلف علم الحيل (علم ميكانك)، يحى بن ابى منصور (م ٢٢ سے) مؤلف كتاب الزيج الممتحن ، كتاب الار صادلة اور م م 10 سے ، شائل أبى جماعة في الار صاد، احمد بن كثير فرغانى (م ٢٢ سے) مؤلف كتاب الزيج الممتحن ، كتاب الار صادلة اور (م ٢٢ سے)، ثابت بن قره حرانى (م ٢٨ سے)، مؤلف تو كيب الأفلاك، طوابع الكواكب، الهئية، علة الكسوف و الخسوف، الر صد اور العمل في الكرة، ابر بن سان (م ٢٩ سے)، مؤلف تو كيب الأفلاك، طوابع الكواكب، الهئية، علة الكسوف و الخسوف الر صد اور العمل في الكرة، ابر بن سان (م ٢٩ سے)، مؤلف تو كيب الأفلاك، طوابع الكواكب، الهئية، علة الكسوف و الخسوف، الر صد اور العمل في الكرة، ابر بن سان (م ٢٩ سے)، محمد بن م مؤلف تو كيب الأفلاك، طوابع الكواكب، اله موران المون ال

مذکورہ بالاعلم ہیئت ونجوم کے ماہرین واکابرین کے علاوہ فضل بن نوبخت (م ١٩٧ ھ)،موی بن شاکر (م ١٣ ھ)،ان کے بیٹوں۔ محمد، احمد ،حسن-، شیخ بوعلی ابن سینا (م ۵ ۲ ساھ)،ابن اعلم علوی (م ۹ ۲ ساھ)،احمد بن محمد سجستانی (م ۲ ۳ ساھ)،علی نسوی (م ۰ ۳ ساھ)، ابور یحان بیرونی، محمد بن احمد (م ۰ ۳ ماھ) اور مظفر اسفرازی (م ۲۰ ماھ) کا شاربھی عہد عباسی کے اہم ماہرین فلکیات اور ہیئت دانوں میں ہوتا ہے جھول نے اس موضوع پر گرانفذر کارنا مے انجام دیے تھے۔

14.5.6 علم جغرافيه

علم جغرافیہ کے پروان چڑھنے کا بنیادی سبب تو قرآن کریم ہی ہے، تاہم اس فن کی ترویج میں حدیث نبوی اور سیرت نبوی نے بھی نمایاں کردارادا کیا ہے کہ جن جن مقامات کا ذکران میں آیا تھا اس کی تحقیق وتلاش میں عرب جغرافیہ دانوں نے اپنی پوری توانائی صرف کردی تھی جس کا اندازہ سیدسلیمان ندوی کے مذکورہ بالاقول سے لگایا جاسکتا ہے۔

اس علم میں مسلمانوں کی خدمات ( خاص طور سے عہد عباسی میں ) کا جائزہ لینے سے بیہ بات عیاں ہوتی ہے کہ انھیں دوبنیا دی حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

> ۲۶ حرب کے جغرافیہ پرمشتمل کتب ۲۸ حرب کے ساتھ ساتھ دیگر مما لک کے جغرافیہ پرمشتمل تالیفات

مذکورہ بالا دونوں قشم کی تالیفات میں مسلمان جغرافیہ دانوں نے بیش بہا خدمات انجام دی ہیں اورا پنی اپنی کتابوں میں مختلف انداز سے معلومات کا ذکر کیا ہے۔اس فن میں ''کتاب النو ادر ''از ابوزیا د کلابی کی کتاب کو عربی کی پہلی کتاب قرار دیا جاتا ہے ۔مصنف نے ۲۰۰ ھ کے اواخر میں اس کتاب کوتالیف کیا تھا۔ والممالك، اتمر بن فضلان (م ٩ • ٣٦) مؤلف جغرافيا، يتقوبي ( ١٥ ٣٦) مؤلف كتاب البلدان، ابراتيم بن محر اصطحر ى (م ٢ ٣٦) مؤلف صور الأقاليم اور مسالك الممالك، على بن حسين مسعودى (م ٢ ٣٦) مؤلف مو و جالذهب ومعدن الجوهر، ابن حول، مؤلف صور الأقاليم اور مسالك الممالك، على بن حسين مسعودى (م ٢ ٣٦) مؤلف مو و جالذهب ومعدن الجوهر، ابن حول، محمد بن على (م بعد ٢٢) مؤلف المسالك الممالك، على بن حسين مسعودى (م ٢ ٣٦) مؤلف مو و جالذهب ومعدن الجوهر، ابن حول، مؤلف صور الأقاليم اور مسالك الممالك، على بن حسين مسعودى (م ٢ ٣٦) مؤلف مو و جالذهب ومعدن الجوهر، ابن حول، محمد بن على (م بعد ٢٢) مؤلف المسالك الممالك، على بن حسين مسعودى (م ٢ ٣٦) مؤلف مو و جالذهب ومعدن الجوهر، ابن حول، محمد بن على (م بعد ٢٢) مؤلف المسالك و الممالك أو صورة الأرض، محمد بن احمد مقدى بشارى (م محمد من على المسالك و الممالك أو صورة الأرض، محمد بن احمد مقدى بشارى (م محمد من على المسالك و الممالك أو صورة الأرض، محمد بن احمد مقدى بشارى (م محمد من محمد بن على المسالك و الممالك أو صورة الأرض، محمد بن احمد مقدى بشارى (م محمد من محمد بن احمد من محمد بن محمد المالدان اور و ص التقسيم في معرفة الأقاليم، محمد بن محمد المدان اور و ض التقسيم في معرفة الأقاليم، محمد بن محمد المالك و المسالك، اور ياقوت بن عبد الله رومى حوى (م ٢٢٦ ه) مؤلف معجم المدان اور و م الانس و نزهة النفس المعروف بالممالك و المسالك، اور ياقوت بن عبد الله رومى حوى (م ٢٢٦ ه) مؤلف معجم المدان اور مراصد الاطلاع على أسماء الأماكن و المقاع وغيره قابل ذكر بين م

(Geology, Minerology) معدنیات (H.5.7 علم معدنیات

عہد عباسی میں اس فن کا آغاز ارسطو کی کتب کے ترجمے سے ہوتا ہے۔مسلمان علما نے اس فن میں گرانفذر کارنا مے انجام دیے ہیں جس نے آگے چل کر کان کنی اورعلم ارضات جیسے فنون کو پروان چڑھایا تھا۔

اس فن کوعکم کیمیا سے یک گونہ تعلق ہے۔ عہد عباسی کے علمانے قیمتی پتھ وں کے خواص اور مختلف قسم کی معدنیات کودریافت کیا تھا اور تجربات کو کتابی شکل میں ''حجریات' کے عنوان سے پیش کیا تھا۔ اس میدان کے ماہرین میں جاہر بن حیان (م ۲۰۰ ھ)،عطارد بن حمد حاسب (م ۲۱۲ ھ) ابوطیب سند بن علی (۲۲۴ ھ)، یعقوب کندی (م ۲۵۴ ھ)، ابوریحان بیرونی، محمد بن احمد (م ۲۰ ۴ ھ) اور شہاب الدین طفاشی (م ۱۵۱ ھ) ہیں۔

مذکورہ بالا ماہرین فن نے اپنے تجربات کی روشنی میں اصلی اور نقلی دھاتوں کی پیچان، قیمتی پتھروں کے اوصاف اور مختلف قشم ک دھاتوں اور معد نیات کے متعلق قیمتی معلومات کوا پنی اپنی کتب میں بیان کیا ہے۔

ال فن كى المم كتابول على كيمان المعادن، كتاب الجوهر الكبير، رسائل في الحجراز جابر بن حيان، الجواهر والأ حجار از عطارد بن ممر حاسب، رسالة فيأنواع الجواهر الشمينة اور رسالة في أنواع الحجارة والجواهراز يعقوب كنرى، كتاب أزهار الأفكار في جواهر الأحجار ازشهاب الرين طفاشى وغيره بير \_

اس فن نے نمایاں ماہرین میں ابور یحان بیرونی کا شار ہوتا ہے۔انھوں نے اس موضوع پر کئی کتابیں بطوریا دگار چھوڑی ہیں جن میں سے ''الجماھر فی معر فة الجو اھر ''سب سے زیادہ مشہور ہے۔انھوں نے اٹھارہ قیمتی پتھروں کی قدر ثقالت کی تقریبا صحیح حد متعین کی ہے۔ شہاب الدین طفاش (ما ۲۵ ھ) نے اپنی کتاب ''از ھار الأفكار فی جو اھر الأحجار '' میں پچپیں قیمتی پتھروں کا مطالعہ كر ك ان كے ماخذ ، جغرافیا کی کیفیات ، خالص ہونے ، اس کی قیمت اور طبی اوصاف پر بحث کی ہے۔ طفاش کی کتاب کا شار اس فن کی انہ كر کتاب '' میں ہوتا ہے۔ 14.5.8 علم نبا تات (Botany)

ی است ( Dotany ) میں ایک ( Biology ) کی ایک شاخ ہے جس نے آگے چل کرایک مستقل فن کی شکل اختیار کر لی۔ اس علم میں نباتات کے

خواص واوصاف،ان کی اقسام، فوائد ونقصانات وغیرہ سے بحث کی جاتی ہے۔اس فن کے ماہرین نے جڑ می بوٹیوں کی ہزاروں اقسام دریافت کیں اور ان کے اوصاف وخواص وغیرہ کو اپنی اپنی کتابوں میں اجا گر کیا ہے۔اس علم نے دواسازی اور رنگ سازی اور علم زراعت (Agronomy) کے فروغ میں نمایاں کردارادا کیا ہے۔

14.5.9 علم حيوانات(Zoology)

اس علم کو پروان چڑھانے میں عباسی علما اور ماہرین فن نے نمایاں خدمات انجام دیں ہیں۔ یہ علم بھی دراصل فن حیاتیات (Biology) کی ایک شاخ ہے جس نے آگے چل کرایک مستقل فن کی شکل اختیار کر لی۔ اس فن پر سب سے پہلے جاحظ (م۲۵۵ ھ) نے قلم اٹھایا تھا۔ ان کی کتاب ''کتاب الحیوان'' بقول پروفیسر محدیکین مظہر صدیقی ''طبعی خصائص سے زیادہ مذہبی اور افسانوی چیزوں پر زور دیتی ہے لیکن وہ اس فن کی اولین کتابوں میں ہے، اس میں بہر حال نظریۂ ارتھا، حیوانی نفسیات وجبات کا اچھا بیان پایا جاتا ہے''۔ اس فن میں نمایاں کردار ادا کرنے والے علما میں ابوعبیدہ معمر بن مثنی (م9 موں ھ) ہیں۔ انھوں نے اس موضوع پر تقریبا سو سے زائد

ال ن یں ممایاں تردارادا تر بے والے علما یں ابوطبیدہ مربن کی (م ۲۰۹ ۲۰) ہیں ۔اطول کے ال موصوں پر طریبا سو سے رائد کتابیں بطور یادگار چھوڑی ہیں جن میں سے نصف کتابیں صرف کھوڑے اوران کی اقسام، عادات وخصائل اور دیگر متعلقات کو بیان کرتی ہیں اور باقی ماندہ کتابیں دیگر حشرات ارض جیسے اونٹ ،بھیڑ، بکری، سانپ، بچھو وغیرہ سے بحث کرتی ہیں ۔ان کی کتابوں میں طبقات الفرس، کتاب الحیل، کتاب الحیاتاو رکتاب العقار ب جیسی کتب شامل ہیں۔

عبدالملک اصمعی (م ۲۱۳ھ) نے بھی اس فن پرقلم اٹھایا ہے ۔انھوں نے کتاب الخیل، کتاب الاہل، کتاب الوحوش، کتاب الشاۃ جیسی کتب کھی ہیں۔

مشہورفلسفی کندی نے بھی اس موضوع پر لکھا ہے لیکن ان مطالعہ کے محورکا زیادہ حصہ پرندوں پر مشتمل ہے۔انھوں نے اپنے حاصل مطالعہ کو رسالة فی الطائر الانسبی، رسالة فی تمریخ الحمام، رسالة فی النخل، اور رسالة فی الحشر ات جیسے رسائل میں پش کیا ہے۔ عہد عباس کے دیگر علما نے بھی اس موضوع پر خامہ فرسائی کی ہے لیکن انھوں نے اپنے حاصل مطالعہ کو مستقل کتب میں پیش کرنے کی

مہر عباق کے دیر علما کے بی ال سوسوں پر حامہ ترسان کی ہے ین اطول کے اپنے حال کر طافتہ تو مسل سب یں پی ترح کی بجائے انھیں منتشر انداز میں نقل کیا ہے جیسے ابن سینانے کتاب الشفاء میں حیوانات کی نفسیات کوا جا گر کیا ہے اور ابن مسکوبیہ نے نظریۂ ارتقا پر بحث کرتے ہوئے حیوانات کے بارے میں عمدہ بحث کی ہے۔اسی طرح ابن قتیبہ دینوری نے عیون الأخبار میں اس علم کے کئی پہلؤوں پر روشنی ڈالی ہے۔

معلومات کی جانچ

1-عہدعباسی میںعلم معدنیات کے فروغ پرروشنی ڈالیے۔ 2-عہدعباسی میںعلم جغرافیہ کے فروغ پرایک نوٹ لکھیے۔

14.6.1 علم تاريخ

علم تاریخ کی ابتداسیرت نبوی سے ہوتی ہے، قرآن میں چند مقامات ووا قعات ، چند قوموں اور حکومتوں کی طرف اشارے کیے گئے ہیں جن کی تحقیق نے مسلمانوں کواس بات پر آمادہ کیا کہ وہ سیرت نبوی کو مدون ومرتب کریں۔ سیرت نبوی کے جلو میں سیرت صحابہ ، عام سواخ نگاری اور اسماء الرجال جیسے فنون پروان چڑ ھے۔ اردو دائرہ المعارف الاسلامیہ کے مقالہ نگار کے بقول:''مغازی کی ہر دلعزیزی ، عام فتو حات کی تاریخ نولیں کا موجب بنی''۔ تاریخ نولی کی بنیاد عہد اموی میں ڈالی گئی ، حضرت معاویر ٹی فرمائش پر عبید بن شرید نے ''کتاب الملو ک و أحبار المعاصيين'' نامی کتاب کہ میں ، جسے علم تاریخ کی پہلی کتاب بھی قرار دیا جاتا ہے۔ عہد اموی میں اس موضوع پر قلم التحاف والوں میں زیاد بن ابیہ، ابومخنف ، عوانہ بن علم اور دو ہم متاریخ کی پہلی کتاب بھی قرار دیا جاتا ہے۔ عہد اموی میں اس موضوع پر قلم التحاف والوں میں زیاد بن ابیہ، ابومخنف ، عوانہ بن علم اور دو ہم بن منبہ دغیرہ شامل ہیں ۔ ان اوائل مؤرخین کی کتا بی زمانہ کی دست و برد کا شکار ہوچکی ہیں اس کا

عہد عباسی میں اس فن کو بہت زیادہ فروغ حاصل ہوا کہ اس کی مختلف شکلیں سامنے آئیں بلکہ بیہ کہا جائے کہ حقیقی تاریخ نولی کا آغاز اس عہد میں ہواتو یجانہیں ہوگا۔عہد عباسی کے دور اول میں تاریخ نولی ، سیرت نبوی اور مغازی کی شکل میں سامنے آئی تھی جس کی وجہ سے اسے سیرت ومغازی کا دور کہا جاتا ہے۔اس عہد کی مشہور کتب سیرت ومغازی میں ابن اسحاق (ما ۵ اھ)، ابن ہشام (ھ ۲۱ ھ) ، واقدی (م ۲۰۰ ھ) اور ابن سعد (م ۲۳۰ ھ) کی کتب سیرت ومغازی شامل ہیں ۔عہد عباسی میں کھی جانے والی کتب سیرت کا ذکر سوانحی اور بے تحت کیا جاچکا ہے۔

دوسرے دور میں فتوحات کی کثرت اور اسلامی رقبہ کی وسعت کی وجہ سے تاریخ نولی نے سیرت ومغازی کی جگہ لے لی اور مؤخر الذکر فن نے ایک مستقل فن کی شکل اختیار کر لی ۔ عہد عباسی کے مشہور مؤرخین میں احمد بن یحیٰ بلاذری (م24ھ)، حمد بن جریر طبری (م10 سرھ)، علی بن حسین مسعودی (م10 سرھ)، احمد بن اسحاق یعقوبی (م10 سرھ)، ابن مسکویہ، احمد بن حمد (الم10 ھ)، خطیب بغدادی، احمد بن علی (م 110 سرھ)، ابن عسا کر علی بن حسن (ما 24 ھ)، ابن اشیر، علی بن محمد (م 10 سرھ)، ابن این جزوری (م 20 ھ) اور عبدالرحمن بن محمد ادر کی وغیرہ شامل ہیں۔

متقد مین کی کتب تاریخ کے مطالعہ سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ اس عہد میں تاریخ نو لیمی کے دو بنیادی طریقے رائج تھے: ا۔ واقعات کوسنین کے اعتبار سے سند کے ساتھ بیان کیا جاتا تھا۔ اس طرز تالیف میں نہ تو واقعات کی تر تیب میں تسلسل پایا جاتا ہے اور نہ ہی عبارت کا ربط برقرار رہتا ہے۔ اس طرز تالیف کے نمایاں مؤرخین میں محمد بن جریر طبری (م مواسلھ )، ابن اشیر جزری بعلی بن محمد (م• ۲۳ ھ) وغیرہ ہیں۔تاریخ کے لغوی معنی'' وقت کی تعیین'' کے اعتبار سے تاریخ نو لیں کا بیطریقہ زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے ،لیکن واقعات اورعبارات میں عدم تسلسل اوران کے درمیان ربط کے فقدان کی وجہ سے پچھ گراں بھی محسوں ہوتا ہے۔

اس طرز تالیف کے پیش نظر بیہ کہا جاسکتا ہے اس طرز اسلوب کی پیروی کرنے والے مؤرخین کا بنیادی مقصد ''مجرد واقعات نگاری' تھا کہ جو کچھ پیش آیا ہے اسے من وعن پوری امانت ودیانت کے ساتھ قلم بند کردیا جائے۔

۲۔ دوسرا طرز تالیف قرآن کے واقعات کو بیان کرنے کے طرز وانداز سے متاثر ہوکر سامنے آیا تھا کہ قرآن میں تاریخی واقعات کی طرف اشارہ کر کے اس سے کسی نہ کسی نتیجہ تک پنچنا تھا۔قرآن میں مذکور واقعات سے کسی نتیجہ کا اخذ کرنے کو اصول وکلیہ بناتے ہوئے پچھ مؤرخین نے اپنی کتب تاریخ میں واقعات کوایک تسلسل اور تر تیب سے بیان کرتے ہوئے حکومتوں کے عروج وز وال سے بھی بحث کا آغاز کیا تھا۔اس طرز تاریخ نولی میں علی بن حسین مسعودی (م۲ ۴ ۳ سے )،ابن طقطقی ،ابن خلدون اور ابن عبری وغیرہ شامل ہیں۔

دوسرے طرز تالیف کے حوالہ سے کہا جا سکتا ہے کہ وہ پوری طرح سے قرآن کے واقعات بیان کرنے کے طرز واسلوب کی پیروی ہے کہ مؤرخ کا صرف میرکا منہیں ہے کہ گز رے ہوئے واقعات وحوادث کو بیان کردیا جائے بلکہ اس کی ذمہ داری میرچی ہے کہ وہ ان واقعات وحوادث کے درمیان پائے جانے والے ربط کوبھی اجا گر کرے اور ان کی تعلیل وحلیل بھی کرے اور ان اسباب ولل کی نشان دہی کرے جو قو موں بے عروج وز وال کا سبب وباعث ہو سکتے ہیں۔

دوسرے دور میں تاریخی واقعات میں نفذ و تبصرہ کے اثرات نمایاں ہونے لگتے ہیں ،لہذعلی بن حسین مسعودی (م ۳۳۶ س) ، ابن مسکویہ (م ۲۱ م ص) اور حمزہ بن حسین اصفہانی (م ۲۸ م ص) کی کتب میں واقعات وحوادث پر تنقیدی اشارات ملتے ہیں۔ یہ تنقیدی اشارات آگے چل کر مکمل اور کھل کر سامنے آتے ہیں، مؤرخ فخری کی کتاب ''الآداب المسلطانیة'' میں افراط و کثرت کے ساتھ تنقیدی مواد ملتا ہے۔انھوں نے اپنی کتاب میں عباق خلفا ،خاص طور سے ہارون رشید پر سخت تنقید کی ہے جس سے اندازہ کیا جاسکتا ہو تھی و

عہد عباسی میں عالمی تاریخ نولی کا رجحان سامنے آتا ہے جس کی وجہ سے اس عہد کی تاریخ نولی کوعالمی تاریخ نولی اور مقامی تاریخ نولی کے دوبنیادی زمروں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلی قشم کی کتب وتصنیفات میں ابتدائے آفرینش سے تاحال زمانہ مؤلف تک کی تاریخ بیان کی جاتی ہے جب کہ دوسری قشم کی کتابوں میں کسی مخصوص علاقہ کی تاریخ بیان کی جاتی ہے جس میں اس علاقہ کی تاریخ ،وہاں کے تمدن و ثقافت بے ساتھ ساتھ اس علاقہ کے سر برآ وردہ اور مشہور اشخاص کے حالات زندگی بھی بیان کی جاتی ہے جس میں اس علاقہ کی تاریخ ،وہاں کے تمدن و ثقافت جیسے'' تاریخ بغداد''اور'' تاریخ دشق' وغیرہ کا شار تراجم و مذکرہ کی کتب میں بھی ہوتا ہے۔

عالمی تاریخ نولی کے زمرہ کی قیادت امام طبری، محمد بن جریر (م ۲۰۱۰ ص) مؤلف تاریخ الوسل والملوک معروف بہ تاریخ الطبو ی کرتے ہوئے نظر آتے ہیں، ان کے علاوہ عالمی تاریخ نولی کرنے والے مؤرخین میں احمد بن اسحاق لیقوبی (م ۱۵ س) مؤلف تاریخ الیعقوبی ، علی بن حسین مسعودی (م ۲ م س ص) مؤلف مو و جالذ ہب اور التنبیه والا شراف، ابن مسکومی، احمد بن محر تجارب الأمم و تعاقب المهمم، ابن جوزی (م ۵۹۷ ص) مؤلف کتاب المنتظم، ابن ا ثیر جزری ، علی بن محر (م ۲۰۰۰ ص) مؤلف الکامل فی

التاريخ، وغيره.

مقامی تاریخ نولی میں احمد بن محمد ازرقی (م ۲۵۰۵) کی تاریخ مکة، ابن شاذان، حسن بن خلف (م ۲۳۶۵) کی أخبار المدینة، ابن عبدالحکم ( ۵۵۲۵) کی تاریخ و لاة مصو ، عمر بن شبه (م ۲۲۳۵) کی تاریخ البصرة، ابن طاہر طیفور (م ۲۸۰۵) کی تاریخ بغداد، ابن النجار، محمد بن جعفر (م ۲۰ ۲۰ ح) کی تاریخ الکوفة، خطیب بغدادی، احمد بن علی (م ۲۳ ۲۰ ح) کی تارخ بغداد، ابن عسا کر علی بن حسن (م ۵۱۵۱ ح) کی تاریخ دمشق، ابن جوزی (م ۵۹۷ ح) کی کمه و مدینه کی تاریخ پرمشتمل کتاب مشیر عزم الساکن إلی أشر ف الأماکن، کمال الدین حلبی (م ۲۱۰ ح) کی بغیدة الطلب فی تاریخ حلب وغیرہ کا شارا، مم کتب وتالیفات میں ہوتا ہے۔

عهد عباسى ميں بعض مؤرخين نے اپنى كتابوں ميں صرف بلاد وامصار كى فتوحات كى تفاصيل يا بلاد وامصار كے عمومى حالات بيان كى بيں، جيسے فتوح الشام اور فتوح العواق از امام واقدى (م ٢٠٢ ھ)، فتح مصو والمغوب والأندلس از ابن عبدالحكم، عبدالرحمن بن عبدالللہ (م ٢٥٢ ھ)، فتوح البلدان از بلاذرى (م ٢٥٩ ھ) اور كتاب البلدان از ليقو بي (م ١٥ سم ھ)، النواحي از ابن ابى عون (م ٢٢ سھ) البلدان از قدامہ بن جعفر (م ٢ ٣ سھ) وغيره۔

14.6.2 فلسفه ومنطق

عہد عباسی میں پروان چڑھنے والے علوم وفنون میں ایک فن''فن فلسفہ ومنطق'' بھی ہے۔اس فن کے بانی مبانی یونانی علما وفضلا تھے، لیکن مسلما نوں نے ان کی کتب سے استفادہ کرتے ہوئے بہت جلداس فن میں اپنی جداگا نہ راہ متعین کر لی۔

عہد عباسی کے مسلم فلاسفہ کودوخانوں میں تقشیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلی قشم ان فلاسفہ پرمشتمل ہے جو یونانی فلسفہ میں پوری طرح ڈوب گئے تھے۔ دوسری قشم ان فلاسفہ پرمشتمل ہے جنھوں نے اسلامی افکار اور یونانی فلسفہ کے درمیان توافق وتطابق پیدا کرنے کی کوشش کی تھی۔

عهد عبای میں فلسفہ کے دو بنیادی مرکز شے: ا۔جند یہا بور ۲ حران ۔ تیسر ے مرکز ''اسکندر یہ'' کے اثرات صرف عہد اموی تک ہی عہد عبای میں فلسفہ کے دو بنیادی مرکز شے: ا۔جند یہا بور ۲ حران ۔ تیسر ے مرکز ''اسکندر یہ'' کے اثرات صرف عہد اموی تک ہی مؤلف الشکوک و المناقصات اور في السير ة الفاضلة، ابونفر فارا بی (م ۹ ۳ ۳ ھ)، مؤلف المدینة الفاضلة، ابوسلیمان محد بن طاہر منطقی (م ۲۰ ۳ ھ)، مؤلف صو ان الحکمة، ابن مسکو یہ (م ۲۱ ۲ ھ)، مؤلف تھذیب الأخلاق اور الفوز الأصغر، ابن سینا (م ۲۰ ۳ ھ) مؤلف الحاصل و المحصول اور کتاب الاشارات و التنبیهات، ابوالبر کات بغدادی (م ۲۰ ۳ ھ)، مؤلف المدینة الفاضلة، ابوسلیمان محد بن طاہر (م ۵۰ ۵ ھ)، مؤلف الحاصل و المحصول اور کتاب الاشارات و التنبیهات، ابوالبر کات بغدادی (م ۲۰ ۳ ھ)، مؤلف المعتبر ، امام غزال اور مشار عو مطارحات و فیرہ شامل ہیں ۔

عہد عباسی میں تمام مشہوریونانی فلاسفہ جیسے سقراط ،افلاطون اورار سطو کی کتابوں کے ترجمے کیے گئے ،ان کی شرحیں اور خلاصے لکھے گئے،ان کی بنیاد پرمستفل بالذات کتابیں ککھی گئیں جن میں ان کی خامیوں اورغلطیوں کواجا گر کیا گیا تھا۔

عہد عباس میں مسلم فلاسفہ نے '' اخوان الصفاء' کے نام سے ایک جماعت بنائی تھی جس کے با قاعدہ اجلاس ہوتے تھے جس میں

مباحث اور مذاکرے ہوا کرتے تھے۔ان مباحثوں ومذاکروں کو بعد میں کتابی شکل میں مرتب کرلیا جاتا تھا جسے آج کی علمی دنیا میں ''رسائل اخوان الصفا'' سے موسوم کیا جاتا ہے۔

14.6.3 علم كلام

علم کلام کی بنیاد عہد عباسی میں پڑی تھی جس کی بنیادی وجہ مختلف نظریات وافکار رکھنے والی اقوام وملل – جیسے ایرانی ، یونانی ، ہندوستانی اقوام وملل – سے مسلمانوں کا میل جول تھا۔عہد عباسی میں مسلمانوں کا جن اقوام وملل کے ساتھ اختلاط ہوا تھا ان کے پاس مذہبی اور دینی علوم کے ساتھ ساتھ دنیاوی علوم کا بھی ذخیرہ تھا۔مسلمان اس ذخیرہ سے متاثر ہوئے اورانھوں نے ان اقوام وملل کے ساتھ مختلف تبادلۂ خیالات کیا جس کے نتیجہ میں غیر شعوری طور ایک فکری وعلمی دھارا، اسلامی عقائد وافکار کے دھارے دھارے میں شامل ہوگیا جس کے دوررس اور

تحریک ترجمہ کی وجہ سے یونانی فلسفہ سے عرب روشاس ہوئے اور خلیفہ مامون کے عہد تک یونانی ونجوی فلسفہ کی بیشتر کتا ہوں کو عرب زبان کے قالب میں ڈھال دیا گیا تھاجس کی وجہ سے عرب معاشرہ میں فلسفہ کا چلن عالم ہو گیا تھا اور ایک خاصابر اطبقہ اسلامی عقائد وعبادات کی تعبیر ان فلسفیانہ افکار کی روشنی میں کرنے لگا۔ اس کا نتیجہ یہ نگلا کہ ایک نئے رجحان نے جنم لیا ، عقائد وافکار کو عقل کی بنیاد پر پر کھا اور جانچا جائے۔ اس رجحان نے مختلف اسلامی فرقوں جیسے خوارج، شیعہ، معتز لہ، جہمیہ، مرجمہ اور قدر یہ کو پیدا کیا جنھوں نے اپنے اپنے عقائد وافکار کو عقل وفقل دونوں کے ذریعہ ثابت کرنے کی کوشش کی مسلم علما نے ان فرقوں کے باطل نظریات کو رد کرنے کے لیے ایک نے علم کی بنا ڈالی اور اسے د علم کلام'' سے موسوم کیا۔ علم کلام کو ایک ایسا علم قرار دیا جاتا ہے جود بینیات اور فلسفہ کے بین بین ہے اور کار کو تقل کرنے میں ایک کڑی کی حیثیت رکھتا ہے۔

علم کلام کے آثار عہد صحابہ ہی سے ملتے ہیں لیکن جد یدعلم کلام کے سنہری دور کا آغاز امام ابوالحسن اشعری (م ۲۳۳ھ) کی ذات والاصفات سے ہوتا ہے۔ جنھوں نے معتز لی عقائد وافکار کی تر دید بہت کا میابی کے ساتھ کی تھی۔ ان کی کتاب ''مقالات الإسلاميين ''کا شارعلم کلام کی بنیادی اورا ہم ترین کتب میں کیا جاتا ہے۔ ان کے مکتب فکر کو'' اشاعرہ'' سے موسوم کیا جاتا ہے۔ اس مکتب فکر کی نمائندگی کرنے والوں میں عکا شہ کر مانی ، ابن گلاب ،عبد اللہ بن سعید بھری (م ۲۸۶ھ) ، حسین بن علی کر ابلیسی (م ۲۶ ملھ) ، ایندگی کرنے والوں ابو بکر سمر قندی (م ۲۶ مھ)، ابو سعید دارمی (م ۲۸ مھ)، ابن خزیمہ (م ۱۳ مھ)، ابن مجابھ (م ۲۰ ملھ) ، ابو بکر باقلانی (م ۲۵ ملھ) ، اور الع

علم کلام کے دوسرے متب فکر کو''ماتریدی' سے موسوم کیا جاتا ہے، اس متب فکر کے بانی ابومنصور محمد ماتریدی (م ۳۳۳ ھ) ہیں۔انھوں نے علم کلام کے موضوع پر کئی کتا ہیں لکھی ہیں جیسے کتاب التو حید, کتاب المقالات, بیان أو هام المعتزلة, الرد علی القر امطة اور کتاب الجدل وغیرہ۔

مذکورہ بالا دونوں مکا تب فکر کے درمیان اصولی اختلافات بہت ہی کم ہیں ۔جن مسائل میں دونوں کے درمیان اختلاف پایا جاتا ہے ان کا تعلق فروعی مسائل سے ہے۔ان مکا تب فکر کے درمیان پایا جانے والا بنیا دی فرق غالباًان کا دوالگ الگ ففتہی مسلک کا پیرو کار ہونا ہے، اشعری مکتب فکر کے اکثر نمائندگان کا تعلق فقہ شافعی سے ہے جب کہ ماتریدی مکتب فکر سے تعلق رکھنے والے علما کی اکثریت احناف پر مشتمل ہے۔ امام ابوعذ بہ حسن بن عبدالحسن نے ان دونوں مکاتب کے درمیان پائے جانے والے اختلافات کو اپنی کتاب ''کتاب الووضة البھیة فیما وقع بین الأشاعر قو الماتویدیة''میں اجا گر کیا ہے۔اشعری مکتب فکر ، ماتریدی مکتب فکر کے مقابلہ میں زیادہ مشہور ومروج ہے اس کی وجو ہات میں سے اس کا ماتریدی مکتب فکر سے پہلے وجود میں آنااور اشاعرہ کے تعنیفی ذخیرہ کی کثر ہے وغیرہ ہے۔

14.6.4 علم تصوف

تیسری صدی ،جری میں جب تصوف کی تدوین کی ضرورت پیش آئی تو زبان دقلم کا استعال ایک امرِ ناگز یرتھا چنانچہ صوفیہ نے خود ،ی احوال وواردات کی ترجمانی کے لیے الفاظ کا سہارا لیا اور حال کو قال میں بد لنے کی کوششوں کا آغاز کیا''اور نتیجہ میں تصوف کے موضوع پرایک گرانفذرعلمی سرما بیا کٹھا ہوگیا۔

عہد عباسی میں پروان چڑ سے والے علوم وفنون میں علم تصوف کا بھی شمار ہوتا ہے۔ اس فن کے بڑے بڑے اتمہ اس عہد کی زینت رہے ہیں جنھوں نے اپنے قول وفعل کے ذریعہ اسلام کی تعلیمات کو عام کرنے میں اہم کر دار ادا کیا تھا۔ اس فن کا المیہ بیر ہا ہے کہ یہ ہمیشہ افراط وتفریط کا شکار رہا ہے کہ اس کے مؤیدین اس کی تائید میں اس قدر آگے بڑھ جاتے ہیں کہ بسا اوقات اسلامی تعلیمات واحکامات کو نظرانداز کرتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں ۔ ان کے مقابلہ میں اس فن کے خافین کو اس علم میں کوئی بھی اور کسی بھی قتسم کی کوئی خیر اور جھلائی نظر نہیں آتی ہے اور وہ اسے محض ایک دکھاوا اور فریب قرار دیتے ہیں ۔ دونوں فریق این این انتہا پر نظر آتے ہیں جب کہ اس حقیقت سے انگار نہیں کیا جاسکتا ہے کہ تصوف کا شماراسلامی علوم وفنون میں ہوتا ہے جس کے دھارے عہد نبوی سے جاملتے ہیں ۔ یہ الگ بات ہے کہ عہد نبوی وعہد صحابہ میں اس کا مدلول دوسرا تھا۔ قبل اس کے کہ عہد عباسی میں تصوف کے حوالہ سے علمی سرگر میوں کا ذکر کیا جائے اس بات کی طرف اشارہ کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے اس عہد میں تصوف کے تین بنیا دی مراکز – بھر ہ، کوفہ اور بغداد – تصحب کی سرز مین سے بڑے بڑے اور اکابر صوفیا نے جنم لیا تھا۔ اسی طرح اس فن پر کتابیں مرتب کرنے کا آغاز صوفیا کے تیسرے طبقہ نے چوتھی صدی ہجری میں کیا تھا۔ اس فن پر اولیں کتابیں ابن ابی دنیا، عبد اللہ بن محد (ما ۲۸ مھر) کے چھوٹے جھوٹے رسائل کو قرار دیا جاتا ہے۔ اسی طرح امام جنید بغدادی (م ۲۹ مھر) کی طرف کتاب المنا جات منسوب کی جہ (ما ۲۸ مھر) کے چھوٹے چھوٹے رسائل کو قرار دیا جاتا ہے۔ اسی طرح امام جنید بغدادی (م ۲۹ مھر) کی طرف کتاب المنا جات منسوب کی

ان کے علاوہ ابوسعید اعرابی کی کتاب الوجد، امام محاسبی کی تصانیف، ابراہیم خواص کی کتاب معرفة المعرفة، بایزید بسطامی کی شطحیات، اور اس کی شرح از جنید بغدادی، اما م<sup>حس</sup>ین بن منصور حلاج کی کتاب الطواسین کا شار بھی اس فن کی اہم کتب میں ہوتا ہے اور ذوالنون مصری (م•٣٣ھ)، ابو حارث محاسبی، ابراہیم ادہم، بایزید بسطامی کا شار اس فن کے اکابرین میں ہوتا ہے۔ 14.7 ادبی علوم وفنون

عہد عباسی میں دیگر علوم وفنون کی طرح خالص ادبی علوم وفنون کو بھی کافی فروغ حاصل ہوا تھا جنھیں بنیادی طور دو حصوں میں تقسیم کیا جاتا ہے: ا۔ شاعری ۲ ۔ نثر نگاری ۔ جس طرح عہد عباسی میں پروان چڑ ھنے والے دیگر علوم وفنون نے یورپ کی نشاۃ ثانیہ میں اہم کر دار ادا کیا تھااسی طرح خاص ادبی علوم وفنون کے دور رس اور نمایاں اثرات یور پی زبان وادب پر مرتب ہوئے تھے، مثال کے طور پر دانتے کی طربیہ خداوندی (Divina Commedia) میں مسلمانوں کے پروردہ علم کا نئات، واقعہ معران ، ٹی الدین ابن عربی (م ۸۳ ھ) کی کتابوں، ابو بر ابن العربی (م ۵۳۳ ھ) کی المان کی مسلمانوں کے پروردہ علم کا نئات، واقعہ معران ، ٹی الدین ابن عربی (م ۸۳ ھ) کی کتابوں، ابو بر ابن العربی (م ۵۳۳ ھ) کی فلسفیانہ خیالات اور مسلمانوں کے پروردہ علم کا نئات، واقعہ معران ، ٹی الدین ابن عربی (م ۲۰ ۳ ھ) کی کتابوں، ابو بر دین العربی (م ۲۰ ۳ ھ) کی فلسفیانہ خیالات اور مسلمانوں کے پروردہ علم کا نئات، واقعہ معران ، ٹی الدین ابن عربی (م پر خاصا ثرات مرتب کیے اور اٹی وفر انس میں قصہ گوئی کی مختلف قسموں کو پر وان چڑھانے اور انھیں فروغ دینے میں اہم کر دار داری کی بر در بر دار ذیل سطور میں بہت ہی ایجاز واذ خصار کے ساتھاد بی کاوں کا درکر کیا جارہا ہے کہ ان کی تفصیل ہے۔ دیگر کی جا چکی ہیں۔ 14.7.1 نیٹر نگاری

عہد عباسی میں پروان چڑھنے والے ادب کا جب مطالعہ کیا جاتا ہے تو اس بات کا اندازہ ہوتا ہے کہ اس عہد میں شاعری کے مقابلہ میں نثر نگاری کوزیادہ فروغ حاصل ہوا تھااور اس کے مختلف اصناف وانواع سامنے آئے تتھے۔ عربی ادب میں ہونے والی بینمایاں تبدیلی تحریک تر جمہ کے فروغ اوراس کے مرتب ہونے والے اثرات ونتائج کہ وجہ سے ممکن ہو سی تھی کہ عرب ادبا وعلا کے سامنے فکر وفن کی ایک نئی دنیا آباد ہوگئی تھی جس کی تعبیر کے لیے نثر ہی سب سے عمدہ اور بہتر ذریعہ تھی کہ اس عہد میں پروان چڑھنے والے موضوعات کے حوالہ سے شاعر کی کوکہیں نہ کہیں کواپنی تنگی دامن کا احساس ہوتا تھا۔

عہد عباسی کی نثر نگاری کوفر وغ دینے میں جہاں اسلامی علوم فنون جیسے علوم قر آن وعلوم حدیث وعلوم فقہ وغیرہ نے نمایاں کر دارا دا کیا تھا وہیں سماجی علوم جیسے تاریخ وجغرافیہ، فلسفہ و منطق اورعلم کلام وغیرہ نے بھی ایک اہم کر دارا دا کیا تھا۔ ان علوم وفنون کے شانہ بشانہ زبان و بیان سے تعلق رکھنے والے علوم جیسے علم نحو ، علم صرف ، علم ملاغت ، علم لغت وغیرہ نے بھی عہد عباسی کی نثر نگاری کو پر وان چڑ ھانے میں بڑھ چڑ ھر کر صعبہ لیا تھا۔ ان سب پر مشتر ادخالص اد بی اصناف پن جہاں اسلامی علوم فنون بیسے علوم قر آن وعلوم حدیث وعلوم وفنون کے شانہ بشانہ زبان و بیان لیا تھا۔ ان سب پر مشتر ادخالص اد بی اصناف پنی جہاں اسلامی اخت وغیرہ نے بھی عہد عباسی کی نثر نگاری کو پر وان چڑ ھانے میں بڑھ چڑ ھر کر صعبہ چاند لگاد یہ تھار ان سب پر مشتر ادخالص اد بی اصناف پنی جیسے خطابت ، رسائل وتو قیعات ، مقامات و سفر نا موں وغیرہ نے عہد عباسی کی نثر نگاری کو چار چاند لگاد یہ تھے۔ ان سب علوم وفنون کی وجہ سے عربی زبان وادب کا دامن اس قدر وسیح ہو گیا تھا کہ اس میں ہر قسم کے موضوعات و مضامین

تیں۔ قبل اس بےعہد عباسی میں پروان چڑھنے والے خالص ادبی علوم وفنون کا ذکر کیا جائے اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہان ادبی علوم وفنون کوفر وغ دینے میں عربوں کے مقابلہ میں غیر عرب اقوام (حضرات موالی ) نے زیادہ اہم اور مؤثر کردار ادا کیا ہے۔

سیجیب وغریب انفاق ہے عہد عبابت کی او بی اورفنی نثر نگاری کا آغاز ایک غیر عرب کوششوں اور پہلوی ادب کے عربی ترجمہ سے ہوتا ہے کہ عبداللہ بن مقفع (م• ۱۳ھ) نے ''پنج تنتر'' کے پہلوی ترجمہ کو عربی کے قالب میں ڈھال کر کے اسے '' کلیلة و دمنة''موسوم کیا تھا جو عربی نثر کا ایک عمدہ نمونہ اور ماڈل بن گیا تھا۔ اس کتاب کی اہمیت وافادیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ آج تھی اس کے ساحرانہ اسلوب کے اثرات باقی ہیں اور پڑھنے والے اس کے تحر میں گرفتار ہوتا چلا جاتا ہے۔ یہ کتاب اپن نظیر آپ ہے کہ آج تھی اس کے ساحرانہ کیا جاسکا اور وہ ہم کہ منتع کی ایک این مثال بن گئی جس کی پیروی نامکن تو نہیں لیکن مشکل ضرور ہے۔

عہدعباسی میں خالص نثری ادب کوفروغ دینے اور پروان چڑھانے میں مشہورعباسی ادیب جاحظ ، عمرو بن بحر (م ۲۵۵م) نے سب سے اہم کر دار ادا کیا ہے۔ انھوں نے خالص ادبی کتب کے ساتھ ساتھ دیگر موضوعات پر بھی قلم اٹھایا ہے اور گراں قدر کتا ہیں بطور یا دگار چھوڑی ہیں۔ انھوں نے اپنے طرز بیان واسلوب سے عربی نثر کا ایک علمی رنگ وآ ہنگ متعین کردیا تھا، جس میں ادبیت کی چاشی بھی پائی جاتی ہے۔ انھوں نے جہاں ایک طرف عربی تنقید کے اہم بنیادی مباحث کو ''البیان و التبیین'' میں اجا گرکیا تو دوسری طرف کتاب الحیوان ، کتاب البغال ، کتاب التبصر بالتجارۃ ، تنبیه الملوک ، الدلائل و الاعتبار علی الحلق و التدبر ، العراقة و الفراسة ، الربیع و الخویف ، الحنین الی الأوطان ، البر صان و العو جان و العمیان و الحولان وغیرہ جیسی خالص علمی کتا ہیں۔

جاحظ کی اولیات میں اس بات کا شارتھی کیا جاتا ہے کہ انھوں نے عربی زبان میں طنز ومزاح کی اولین کتاب کھی تھی اورائ ' کتاب الب حلاء '' سے موسوم کیا تھا۔ یہ کتاب جہاں ایک طرف عباسی سماج ومعاشرہ کے ایک پہلو کی منھ بولتی تصویر ہے تو دوسری طرف طنز ومزاح کا ایک اچھوتا اور نادر نمونہ ہے۔ طنز ومزاح کے موضوع پر انھوں نے ''المجد و الھزل'' نامی ایک رسالہ بھی لکھا ہے جوان کے دیگر رسائل کے ساتھ ''مجموع دسائل'' کے نام سے جھپ چکا ہے۔

14.7.1.1 تنقيداورعكم بلاغت

عربوں کے اندر تقیدی شعور فطری طور پر پایا جاتا ہے جس کے ملکے اور دھند لے نقوش عہد عباسی سے ماقبل دور میں پائے جاتے ہیں لیکن یہ نون، بطور فن عہد عباسی میں پروان چڑھا تھا اور اس مقام ومنزل پر پہنچ گیا تھا کہ جس تک وہ زمانہ ماضی میں کبھی بھی نہ پنچ سکا تھا۔ یہ بات بلاخوف وتر در کہی جاسکتی ہے کہ عصر جدید کو چھوڑ کر عربی تقید کبھی بھی اس قدر بلند مقام پر نہیں پنچ سکی تھی ۔ اس تقیدی شعور کو پروان چڑھا نے میں فصاحت قرآنی (اعجاز القرآن) کے اسرار ورموز نے کے مطالعہ نے ادبی تنقید کا ایک نیا راستہ کھول دیا تھا جس کے نتیجہ میں اور پی تر پر ایک قابل ذکر سرمایہ سامنے آتا ہے۔ قابل ذکر سرمایہ سامنے آتا ہے۔

عہد عباسی میں تقید کا ایک نیارنگ سامنے آتا ہے کہ اس عہد میں پہلی مرتبہ دوشاعروں کے درمیان موازنہ دمقارنہ کرنے کا چکن سامنے آیاجیسے آمدی کی کتاب المو از نة بین أبنی تسمام و بحتری وغیرہ۔ یہاں اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ دوشعرا کے درمیان مقارنہ اور موازنہ کے پچھنمونے عہد جاہلی میں پائے ہیں ؛لیکن چونکہ وہ نتائج کسی قواعد وضوابط پر شتمل نہیں تھے؛ بلکہ صرف عربی الفاظ کے بہتر استعال اور فیصلہ کرنے والے کے ادبی ذوق پر مشتل ہوتے تھے لہذا ان کا مقابلہ وموازنہ عہد عباسی کے 'ادب مقارن' سے نہیں کیا جاسکت

فن تنقيد كے موضوع پر قلم المحان والوں ميں جاحظ مؤلف المبيان والتبيين اور كتاب الحيوان، كے علاوہ محمد بن سلام تجى (م ٢٣٢ه) مؤلف طبقات فحول الشعو اء، ابن قتيد دينورى (م ٢ ـ ٢ ٢ ٥) مؤلف الشعر و الشعر اء اور كتاب المعاد ف، ايوع با سمحمر بن يزيد مبرد (م ٢٨٦ه) مؤلف الكامل اور الروضة بتعلب (م ٢ ٢ ٥ ٢ ٥) مؤلف قو اعد الشعر ، ابن طبا طبا (م ٢ ٣ ٣ ٥) مؤلف عياد الشعر اء ، ابوالفرخ اصفهانى (م ٢ ٥ ٣ ٥) مؤلف كتاب الأغانى، ابن مغز (م ٢ ٩ ٢ ٥) مؤلف كتاب المديع اور طبقات ابن المعتز، ابواحمد يحيل بن على منجم (م ٢ ٨ ٣ ٥) كار سالة في المفاصلة بين العباس و العتابي، محمد بن عمر ان (م ٣ ٨ ٣ ٥) مؤلف الموشح، ما حباب بن على مؤلف عيار (م ٥ ٨ ٣ ٥) مؤلف الكامل اور الروضة بنعان الأغانى، ابن مغز (م ٢ ٩ ٢ ٥) مؤلف كتاب المديع اور طبقات ابن المعتز، ابواحمد يحيل بن على منجم (م ٥ ٣ ٣ ٥) كار سالة في المفاصلة بين العباس و العتابي، محمد بن عمر ان (م ٣ ٨ ٣ ٥) مؤلف الموشح، صاحب بن عباد (م ٥ ٨ ٣ ٥) مؤلف الكشف عن مساوي المتنبي، ابو منصور ثعالى (م ٩ ٢ ٣ ٥) مؤلف يتيمة الدهر ، ابن سان نفا بى (م ٢ ٢ ٣ ٥) مؤلف سو الفصاحة، عبر القام جرجانى (م ٢ ٢ ٣ ٥) مؤلف دلائل الاعجاز اور اسو ار المبلاغة، اسمامه بن منتوز (م ٢ ٢ ٣ ٥) مؤلف المديع في نقد الم من مناء الكلف من معساوي المتنبي، ابو منصور ثعالى (م ٢ ٣ ٣ ٥) مؤلف يتيمة الدهر ، ابن سان نفا بى (م ٢ ٣ ٣ ٥) مؤلف الد ين بن مرد رابن ساء الملك (م ٢ ٢ ٥) مؤلف دلائل الاعجاز اور اسو ار المبلاغة، اسمامه بن منتوز (م ٣ ٨ ٥ ٥) مؤلف المديع في نقد الشعو ، ضاء الدين ابن المرد بنه مؤلف دار الطراز ، ابن جبارة ، على بن اسماعيل (م ٢ ٣ ٢ ٥) مؤلف نظم الدرد في نقد الشعو ، ضاء

## 14.7.1.2 ادب الرحلات

عہد عباسی میں ایک بالکل نے ادبی فن کا ظہور ہوتا ہے جسے <sup>دہ</sup>ادب الو حلة/الو حلات' (سفرنام) سے موسوم کیا جاتا ہے۔عام طور پرانسان کی فطرت میں جستجو اورنت نے جہانوں کی جستجو وتلاش پائی جاتی ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ ان میں سے پچھ کے اندر ہی یہ داعیہ اتن شدت اور طاقت کے ساتھ پیدا ہوتا ہے کہ وہ تمام تر خطرات کو بالائے طاق رکھتے ہوئے اپنے قدم آگے بڑھا دیتے ہیں اور زمین کی مسافتوں کو طے کرنے کا آغاز کردیتے ہیں اور راستے کی مشکلات ومصائب کو برداشت کرتے ہوئے منزل مقصود تک پینچ جاتے ہیں۔ان کی اس جرائت اور

انسان اور سفر کے درمیان چولی دامن کا ساتھ ہے۔وہ مختلف مقاصد کے حصول کے لیے رخت سفر باندھتا رہا ہے۔ان مسافران

تلاش وجستجونے اپنے سفر کے حالات کوقلم بند کرنے کا اہتمام بھی کیا تھا جس کے نتیجہ میں''سفر نامہ''(ادب الرحلۃ )جیسی صنف کا آغاز ہوتا ہے ۔اس صنف کے آغا زوارتقا کے دھارے کوتھی ان علوم وفنون سے ملایا جاسکتا ہے جو قرآن کے زیر اثر پروان چڑھے تھے، قرآن میں متعدد مقامات پر کائنات ارضی وساوی پرغور وخوض کرنے کی دعوت دی گئی ہے ۔ساتھ ہی ساتھ {أولم یسیو وافعی الأرض } کے ذریعہ رخت سفر باند ھنے کی دعوت دی گئی تا کہ کائنات ارضی میں چھپے ہوئے خزانوں اور اس کے اسرار ورموز سے آگاہ ہوا جا سکے۔

قر آن کریم کے اولین مخاطب عرب تھے۔وہ پہلے ہی سے ملکوں ملکوں اور صحرا بہ صحرا گھو منے پھرنے کے قائل تھے۔قر آن کریم کی آیات تدبر نے ان کے شوق کومزید مہمیز دے دی،بس کچھ مقاصد سفر بدل گئے تھے اور نتیجہ میں جغرافیہ اور سفرنا ہے جیسی علمی وادیی صنف نے جنم لیا۔

البیا سے معالی سرید یر سے معامی سرید کے معامی معامی معامی سرید معامر میں معامر میں معامر معامر سے معامر معاصر کے پیش ''ادب المرحلة'' کی صنف کا آغاز فن جغرافیہ کے جلومیں عہد عباس سے ہوتا ہے ، اس عہد کے مسافروں نے مختلف مقاصد کے پیش نظر بہت کثرت کے ساتھ دنیا کی خاک چھانی تھی اور ماحصل کو کتابی شکل میں مدون کردیا تھا۔ اس عہد میں سفرنا موں کے فروغ پانے کے مختلف اسباب وعلل جیسے فریصنہ 'ج کی ادائیگی وزیارت نبوی ، تجارت ، طلب علم ، باد شاہ وقت کی خواہش کے مطابق مما لک وامصار کے حالات سے واقفیت حاصل کرنا اور نت نئے جہانوں کی سیر وغیرہ یائے جاتے ہتھے۔

عہد عباسی میں مرتب کیے جانے والوں سفرنا موں کو بحری اور بری سفرنا موں میں تقشیم کیا جاسکتا ہے۔ ابتدائی بحری سفر نا موں میں ' ڈالف لیلة و لیلة'' میں مذکور سند باد بحری کے قصے، بزرگ بن شہر یارکی جانب منسوب بحری سفر کے احوال اور جہاز راں ابن ما جد کے آثار علمیہ وغیرہ ۔ ابتدائی بری سفرنا موں میں سلام تر جمان، ابن وہب قرشی، سلیمان تاجر، ابوزید حسن، احمد بن فضلان، ابودلف مسعد بن مهلہل خزر جی وغیرہ کے سفرنا مے شامل ہیں۔ ان بحری وبری سفرنا موں میں جغرافیہ دانوں کی مرتب کردہ کتب جغرافیہ بھی شامل ہیں کہ ان میں بھی کسی نے کسی حد تک ' سفرنا مہ' کی خصوصیات پائی جاتی ہیں ۔

عہد عباسی میں لکھے جانے والے سفرنا مے جہاں ایک طرف ان مما لک وامصار کی جغرافیائی کیفیت بیان کرتے ہیں تو دوسری طرف ان کی تاریخ ، تہذیب وتدن اور ثقافت اور معاشرہ کی تصویر شی کرتے ہیں۔اردو دائرۃ المعارف الاسلامیۃ کے مقالہ نگار نے اس عہد کے سفر نامو ں کی اہمیت اور مقام ومرتبہ کا ذکران الفاظ میں کیا ہے:''انھوں نے دور درازمما لک کے سفر کیے، تمام دنیا کے عجائبات دریافت کیں.....انھوں نے ایسے سفر نامے مرتب کیے جن سے دنیا کے ان مما لک کے حالات معلوم ہوئے جہاں اہل یورپ کا گزرتک نہ ہوا تھا۔ ابن بطوط اور ابن جبیر کے سفر نامے معلومات کے خزانے ہیں'۔

قبل اس کے کہ حربی سفرنا موں کا ذکر کیا جائے اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ ابتدائی سفرنا مے حرب جغرافیہ دانوں کے مرتب کردہ ہیں اور ان میں سفر نامہ کی خصوصیات کے مقابلہ جغرافیائی احوال وکیفیات کا ذکر زیادہ ملتا ہے ۔اسی بنیاد پر ان کتب کا شمار''سفرنا مے' کے مقابلہ میں جغرافیہ کی کتابوں میں ہوتا ہے تاہم ان کا تعلق ایک ناحیہ سے حربی سفرنا موں سے بھی ہے۔غالبااسی وجہ سے ''الر حلة و الر حالون المسلمون'' کے مصنف ڈ اکٹر احمد رمضان احمد نے عربی سفرنا موں کو تیں نہ کیا ہے :

-الد حالة الجغرافيون: اس زمرہ كے تحت انھوں نے اہم اولين جغرافيد دانوں كا ذكر كيا ہے اوران كى كتب ميں پائے جانے "سفرنا ئ' كے عناصر كواجا گر كيا ہے۔ اس زمرہ ميں ابن تُرُ دَاذُبُہ، عبيد اللّٰہ بن احمد (نحو ٢٨٠ ھ) مؤلف المسالك والممالك، قدامہ بن جعفر (م ۲۳۷۵) مؤلف كتاب الخراج، احمد بن اسحاق معروف به يعقوبي (م ۱۵۵۵) مؤلف كتاب البلدان ، ابرابيم بن محمد اصطرى (م ۲۹۷۵) مؤلف محتصر كتاب البلدان ، ابرابيم بن محمد اصطرى (م ۲۹۷۱) مؤلف محتصر كتاب البلدان ، ابن رسته ، احمد بن عمر مؤلف الأعلاق النفيسة , حسن بن احمد بمدانى معرف به ابن فقيه بهدانى ، مؤلف مختصر كتاب البلدان ، ابن رسته ، احمد بن عمر مؤلف الأعلاق النفيسة , حسن بن احمد بمدانى معرف به ابن حاك مؤلف صفة جزيرة العرب على بن حسين مسعودى (۳۳۹) مؤلف موج الأعلاق النفيسة , حسن بن احمد بمدانى معرف به ابن حاك مؤلف صفة جزيرة العرب على بن حسين مسعودى (۳۳۹) مؤلف موج الأعلاق النفيسة , حسن بن احمد بمدانى معرف به ابن حاك مؤلف صفة جزيرة العرب على بن حسين مسعودى (۳۳۹) مؤلف موج الذهب و معدن الجوهر، ابن حوق ، محمد بن على (م بعد ٢٢ ساح) مؤلف المسالك و الممالك أو صورة الأرض ، محمد بن الدهب و معدن الذهب ومعدن الجوهر ، بن حوق ، محمد بن على (م بعد ٢٢ ساح) مؤلف المسالك و الممالك أو صورة الأرض ، محمد بن الدهر مقدى بشارى (منح ٣٠ ساح) مؤلف المسالك و الممالك أو صورة الأرض ، محمد بن الم معدى بشارى (منح ٣٠ ساح) مؤلف المسالك و الممالك أو صورة الأرض ، محمد بن الم معدى الذهب و معدن الجوهر ، ابن حوق ، محمد بن على (م بعد ٢٢ ساح) مؤلف المسالك و الممالك أو صورة الأرض ، محمد بن الم معدى بشارى (منح ٣٠ ساح) مؤلف أو معرد المرد بن محمد بن الم معرفة الأقاليم ، ابور يحان بير ونى ، محمد بن المرد من محمد بن المادان ، اور ياقوت بن محمد البلدان ، اور ياقوت بن الم معرد في المرد وي محمد و المادان ، اور ياقوت بن محمد البلدان ، اور مو ٥٠ محمد البلدان ، اور مو اصد الاطلاع على أسماء الأماكن والبقاع والبلدان ، اور ياقوت بن عبر اللدروى حوى (م ٢٢٢ ص) مؤلف محمد البلدان ، اور مو ٥٠ محمد والبلدان ، اور مو ٥٠ محمد والبلدان ، اور مو اصد الاطلاع على أسماء الأماكن والبقاع والماد والم محمد والم الم والبلدان ، اور ياقوت بن عبر اللدروى حوى (م ٢٢٢ ص) مؤلف محمد والبلدان ، اور مو ٥٠ محمد والبلدان ، اور مو ٥٠ محمد والبلدان ، اور مو ٥٠ محمد والبلدان ، والبقاع والم على أسماء الأماكن والبقاع والبلدان ، اور مو ٥٠ محمد والبلدان ، اور مو ٥٠ محمد والبلدان ، ومرد محمد والبلدان ، ومرد محمد والبلدان ، ومرد معمد والما ععلى أسماء محمد والم محمد والم محمد والم محمد والم محمد والم محمد وال

مذکورہ بالا زمرہ میں ڈاکٹر احمد رمضان احمد نے عہد عباسی سے تعلق رکھنے والے سلّا م ترجمان، ابن فضلان اور ابودلف کا بھی ذکر کیا ہے اور اس بات کی وضاحت کی ہے ان کے تصانیف ہم تک نہیں پہنچ سکی ہیں۔

ڈاکٹر احمد رمضان احمد نے ان الو حالۃ المجغو افیون کے علاوہ دیگر جغرافیہ دانوں جیسے عبید اللہ کمری، ابن خلدون ، ابوالفد اء اسماعیل اور احمد بن یچیٰ فضل اللہ عمری کابھی ذکر کیا ہے؛ لیکن چونکہ وہ اکائی کے دائر ہ میں نہیں آتے ہیں کہ ان میں سے پچھ کاتعلق اندلس سے ہتو کچھ کا تعلق عہد عباسی کے بعد کے عہد سے ہے۔ مذکورہ زمرہ کے سفرنا موں کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ ڈاکٹر احمد رمضان احمد کی کتاب کا نصف سے زائد حصہ اسی اولین زمرہ پرمشتمل ہے۔

-الر حالة المشارقة: اس زمره میں مصنف نے ان حضرات کا ذکر کیا ہے جن کے اسفار کی نفاصیل 'سفرنا نے' کے فنی معیار پر پوری اترتی ہیں۔ بیالگ بات ہے کہ ان میں سے اکثر نے اپنے سفرنا موں کو مستقل بالذات تصنیف نہیں بنایا ہے۔ اس زمرہ میں مصنف نے اسامہ بن مرشد بن علی بن منقد (م ۵۸۴ ھ) ،عبد الکریم بن محد سمعانی (م ۵۲۴ ھ) عمارة بن علی یمنی (م ۵۴ ۵ ھ) علی بن ابی بکر بن علی ہروی (م ۱۱۴ ھ)، عبد اللطیف بن یوسف بغدادی (م ۲۴۹ ھ)، زکریا بن محد قزوین (م ۲۸۲ ھ) مؤلف ''آثار البلاد و أخبار العباد''(وہ آخری عباس خلیفہ مستعظم بالللہ کے قاضی شے تاہم وفات عہد عباق کے بعد ہوئی تھی) کا ذکر کیا ہے اور فن سفرنا مہ میں ان کے مقام ومر تبہ کا ذکر کیا ہے۔

مذکورہ بالا زمرہ میں انھوں نے ناصر خسر وکا بھی ذکر کیا ہے جنھوں نے اپنا سفر نامہ فارس میں لکھا تھا جس کا یچیٰ خشاب نے عربی زبان میں ترجمہ کیا ہے۔

-الر حالة المغادبة: اس زمره میں مصنف نے ان سفرنا موں کا ذکر کیا ہے جن کے صنفین کا شار اندلس کے اہل علم وفضل میں ہوتا ہے جیسے ابن جبیر اور ابن بطوطہ وغیرہ۔ چونکہ اس زمرہ کے افراد مذکور اکائی میں شامل نہیں ہیں لہذا ان کا ذکر نہیں کیا جارہا ہے۔لیکن یہاں اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ ''آدب الر حلة''کی اہم ترین تصانیف کا تعلق اسی زمرہ سے ہے کہ ان کا ذکر آدب الر حلة '' سے زکال دیا جائے تو عہد وسطی میں ''آدب الر حلة''کی اوجود باقی نہیں رہے گا۔ یہاں اس بات کا عتراف کیے بغیر چارہ ہے کہ عہد عباس میں پروان چڑ سے والاسفرنامہ، سفر نامہ سے زیادہ جغرافیہ کی تفاصیل بیان کرتا ہے بلکہ وہ ہی تصنفین کا عمراف کی بخر ان چڑ ہے والے اس ادب الر حلقہ کا نمونہ ہیں، کمز در نمونہ ہی سہی ۔ یہ کی تفاصیل بیان کرتا ہے بلکہ وہ می تصانیف ہی عہد عباسی میں پر ان چڑ ہے والے اور ای کہ الر حلقہ ''کی اوجود باقی نہیں رہے گا۔ یہاں اس بات کا عتراف کیے بغیر چارہ نہیں ہے کہ عہد عباسی مجھی "ادب الد حلة" کا مکمل نمونه نہیں ہیں کہ وہ بھی کتب جغرافیہ کی طرح دیگر موضوعات کی کتب میں ضمناً ذکر کیے گئے ہیں جیسے ابن منقذ نے "کتاب الاعتباد" میں "ادب المر حلة" کے حوالہ سے پچھٹل کیا ہے لیکن اس کتاب کا بنیادی تعلق سفرنامہ کی بجائے سیرت وتاریخ سے ہے۔ 14.7.1.3

ی یعلم بھی ان علوم وفنون میں شامل ہے جو قرآن کے زیر اثر پروان چڑھے تھے اور ان کی تر تیب و تہذیب میں احادیث نبویہ نے اہم کر دار ادا کیا تھا۔ اس کی ابتدا قرآن وحدیث کے الفاظ کے معانی و مفاہیم کے بیان کرنے سے ہوئی تھی جو آگے چل کرتمام عربی الفاظ کے معانی و مفاہیم کو بیان کرنے پر محیط ہو گیا تھا۔ اس علم کے بالکل ابتدائی نقوش عہد نبوی و صحابہ میں ہی ملتے ہیں تا ہم اس وقت کتا بوں کی بجائے افر اد خصوصا آپ سلی شیک ہو اور حضرت عبد اللہ بن عباس سے رجوع کیا تھا اور مشکل الفاط کے معانی دریا فت کی ہو تھے جہد اموی میں ب افر اد خصوصا آپ سلی شیک ہو اور حضرت عبد اللہ بن عباس سلی ہو کی بھی تھا و میں ہی ملتے ہیں تا ہم اس وقت کتا بوں کی عباس میں بی موافق آن ملتے ہیں ، قرآن وحدیث کے الفاظ پر شتمن کی چھ کتا ہوں کا ذکر مصادر میں پایا جاتا ہے ، لیکن فنی طور پر اس کا ارتقا عہد عباس میں بی ہوا قصا، اس لیے ہما جاتا ہے کہ مشہور لغوی اور علم عروض کے بانی خلیل بن احمد اور میں پایا جاتا ہے ، لیکن فنی طور پر اس کا ارتقا عہد عباس میں بی ہوا قصا، اس لیے کہا جاتا ہے کہ مشہور لغوی اور علم عروض کے بانی خلیل بن احمد امیں پایا جاتا ہے ، لیکن فنی طور پر اس کا ارتقا عہد عباس میں بی مواقصا، اس لیے کہا جاتا ہے کہ مشہور لغوی اور علم عروض کے بانی خلیل بن احمد اور اپر کا ارتفا عہد کر الفا لغت سے واقف نہیں تھے۔

فن لغت کے پروان چڑھنے کی بنیادی وجہ اسلامی فتوحات کی وسعت کے نتیجہ میں مختلف اقوام وملل پر مشتمل معاشرہ کا وجود میں آنا تھا۔ مخلوط معاشرہ میں عربی زبان ، اپنی اصل سے دور ہوتی چلی جارہی تھی اور اس کی شکل میں بگاڑ پیدا ہونے لگا تھا ،لہذا اصل اور صحیح عربی زبان کے محافظ علما نے اس کی بقا کے لیے کمر کس لی اور دیہات اور بادیہ میں جا کر خالص اور صحیح عربی سیکھنے کا اہتمام کیا۔ اردودائرۃ المعارف الاسلامیة کے مقالہ نگار کے بقول' 'عرب کے ضحیح بادیہ شینوں کے ساتھ علما سے لغت سے ربط واتصال نے پہلے تدوین لغت اور آگے چل کر لغت نو لیں کی بنا ڈالی۔ اس طرح عربی زبان ، ہیشہ کے لیے آمیزش واختلاط سے محفوظ ہوگئی.....انھوں نے عربی زبان کے تحفظ کے سلسلے میں جس عرق ریزی اور جانکا ہی کا ثبوت دیا ہے ، دنیا کی کوئی زبان اس کی ہمسری کا دعویٰ نہیں کر کہتی ہے''۔

اطلاق اس لیے کیا جانے لگا کہ اعجام (حروف پر نقطے لگانا) سے التباس دور ہو کر وہ حرف واضح ہوجا تا ہے اور ظاہر ہے کہ کلمات حروف ہجا ہی سے مرکب ہوتے ہیں''۔

او پر یہ بیان کیا جاچکا ہے کہ عربی لغت نولی کا آغاز عہد نبوی وعہد صحابہ سے ہی ہو چکا تھا۔عہد اموی میں اس کے ابتدائی نقوش پائے جاتے ہیں تاہم ان تمام ادوار کا جو کچھ سر ماہی بھی ملتا ہے ان کا تعلق عام لغت نگاری کے بجائے قر آن وحدیث کے مشکل الفاظ سے تھا۔ فنی طور پر اس علم لغت کا آغاز خلیل بن احمد فراہیدی کی کتاب "کتاب العین" سے ہوتی ہے جسے اصطلاحی طور پر ڈکشنری کہا جاسکتا ہے۔ 14.7.1.3.1

عربی لغت نگاری کی تاریخ پرایک سرسری نظر ڈالنے سے پتہ چپتا ہے کہ وہ کئی تدریجی مراحل سے گز ری ہے:

پہلا مرحلہ اس مرحلہ میں صحابۂ کرام آپ سلی تقلیلہؓ سے قرآن وحدیث کے مشکل الفاظ کے معنی دریافت کر کے یا تواضیں زبانی یاد کر لیتے تھے یا نصیں لکھ لیا کرتے تھے۔ تدوین لغت کا یہ پہلا مرحلہ صرف قرآن وحدیث کے مشکل الفاظ مشتمل ہے۔

دوسرا مرحلہ باس مرحلہ میں صحابۂ کرام آپس میں قرآن وحدیث کے مشکل الفاظ کے معنی دریافت کرتے تھے۔اس مرحلہ کے نمائندہ فر دحضرت عبداللہ بن عباس ؓ تھے۔انھیں اس عہد کی چلتی پھرتی ڈ کشنری کہا جاتا تھا کہ وہ قرآن وحدیث کے مشکل الفاظ کے معانی بیان کرتے تھےاور'' مفردات کی تشریح عربی اشعار کی روشنی میں کرتے تھے'۔

تیسرا مرحلہ اس مرحلہ میں سب سے پہلے مفردات کو بغیر کسی ترتیب کے اکٹھا وجمع کردیا گیاتھا۔دوسرے مرحلہ میں مفردات کو معانی وموضوعات کے اعتبار سے جمع کیا گیا ۔اس مرحلہ میں ایک دوسرے سے ملتے ان الفاظ جمع کیا گیا جوشکل اور معنی کے اعتبار سے ایک جیسے تھے جیسے قَدَّ اور قَطَّ (چیرنااور چھاڑ نا بالترتیب) قَضَمَ اورَحَضَمَ (چبانا) وغیرہ۔

اس مرحلہ میں ایک موضوع سے متعلق الفاظ کوجمع کیا گیا تھاجیسے کتاب الاہل، کتاب النبات, کتاب الحشر ات, کتاب النخیل وغیرہ۔ چوتھا مرحلہ: اب تک جو کچھلغوی سر مایہ جمع ہو چکا تھااس کی روشنی میں عام لغت نولیے کا آغاز ہوا تھا۔ عام لغت نولیی کی ابتدا دوسری

مدی ہجری میں خلیل بن احمد فراہیدی کے ہاتھوں سے ہوئی تھی۔ان کی کتاب ''محتاب العین'' کواس فن کی اولین کتاب قرار دیا جاتا ہے۔اس کتاب کوانھوں حروف تہجی کے اعتبار سے مرتب کیا ہے لیکن اس کی ترتیب میں حروف کے مخارج کو ملحوظ رکھا گیا ہے ، یعنی پہلے حلقی حروف، اس کے بعد زبان سے نطلنے والے الفاظ ،اس کے بعد دانتوں سے نطلنے والے الفاظ پھرلبو سے نطلنے والے الفاظ حروف حلقی حرف عین – سے شروع ہونے کی وجہ سے ہی اس کتاب کو ''کتاب العین'' سے موسوم کیا گیا ہے۔

عہد عباسی کے دیگرمشہور لغت نگاران میں ابوتمروبن علاء ،زَبَّان بن عمارتمیں (م ۱۵۱۲ ) موَلف النوادر، یون بن حبیب (م ۱۸۲ ) مؤلف اللغات اور النو ادر، امام کسائی (م ۱۸۹ ) مؤلف ما تلحن فیه العامة، مؤرج بن عمر وسدوسی (م ۱۹۵ ) مؤلف کتاب الأنواء ، نظر بن شميل (م ۲۰۲ ) مؤلف کتاب الصفات ، کتاب الأشجار ، کتاب الو حوش ، کتاب الأنو ائ اور المعانی وغيره، ابوعمرو استاق بن مرارشيانی (م ۲۰۲ ) مؤلف کتاب الجيم اور کتاب اللغات ، يحلي بن زياد ديلمی (م ۲۰۷ ) مؤلف النو ادر، المعانی وغيره، ابوعمرو العامة ، ابوعبيده معمر بن مثنی (م ۲۰۱ ) مؤلف کتاب الجيم اور کتاب اللغات ، يحلي بن زياد ديلمی (م ۲۰۷ ) مؤلف النواد ، المعانی وغيره، المعان مؤلف کتاب العامة ، ابوعبيده معمر بن مثنی (م ۲۰۱ ) مؤلف ما تلحن فيه العامة ، ابوزيد انصاری ، سعيد بن اوس (م ۲۰۱ ) مؤلف النو المطر، الشجر اور خلق الإنسان وغيره، عبد الملك بن تُرُ يَّب اصعى (م٢١٢ هـ) موَلف كتاب الإبل، كتاب الأصداد، كتاب خلق الإنسان اور كتاب الخيل وغيره، ايعبير قاسم بن سلام بروى (م ٢٣٢ هـ) موَلف الغريب المصنف، ابن الاعرابي كونى، ثمر بن زياد (م ٣٣١ هـ) موَلف أسماء الخيل وفر سانها اور أسماء البئو وصفاتها، ايوعتان بر بن ثمر مازنى (م ٢٣٨) موَلف ما تلحن فيه العامة، ايوماتم تحيانى، تهل بن ثمر (م ٢٢٢ هـ) موَلف ما تلحن فيه العامة، كتاب الأضداد اور كتاب الإبل، ايوضيف ديورى (م ٢٢٢ هـ) موَلف ما تلحن فيه العامة، ايوماتم تحيان ثمر (م ٢٢ هـ) موَلف ما تلحن فيه العامة، كتاب الأضداد اور كتاب الإبل، ايوضيف ديورى (م ٢٢ هـ) موَلف ما تلحن فيه العامة، ايواليذ ام كلاب بن ثمر (م ٢٢ هـ) موَلف ما تلحن فيه العامة، اين دريدازدى (م ٢٢ هـ) موَلف الجمهرة في اللغة، تقويم اللسان، اللغات اور المقصور والمدود، ايوابراتيم اسحاق بن ابراتيم فارابي (م ٥ ٣ هـ) موَلف مواف ما تلحن فيه العامة، يواليذ ام كلاب بن تره تقلى حرانى (م ٢٢ هـ) موَلف ما تلحن فيه العامة، ابن دريدازدى (م ٢٢ هـ) مولف ما تلحن فيه العامة، يواليذ ام كلاب بن تره تقلى حرانى (م ٢٠ هـ) موَلف ما تلحن فيه العامة، ابن دريدازدى (م ٢٢ هـ) موَلف مولف ما تلحن فيه اللعان، اللغات اور المقصور والمدود، ايوابراتيم اسحاق بن ابراتيم في البراني (م ٢٠ هـ) موَلف ديوان ما حب بن عباد (م ٢٥ هـ) موَلف المحيط، ثمر بن حن بَرَ باذَ تمان (م ٢٢ هـ) موَلف حرف العين في الطاد والطاء من كتاب الووحة، ابن فارس، اجمد بن زكريا (م ٣٥ هـ) موَلف مقاييس اللغة اور المجمل، اساعيل بن عراد جوبرى (م ٣٣ هـ) موَلف ماحب بن عباد (م ٢٥ هـ هـ) موَلف المحيط، ثمر بن حن بَر باذ قان (م ٢٢ هـ موالي الي عرز مرف العند والطاء من كتاب الصحاح، الوبل عسمرى (م ٣٥ هـ ما موادى (م ٣٥ ٣٥ هـ) موَلف ماليا عرب ترفي المحمل، اساعيل بن عرب مور ثوالي بي مول الصحاح، الوبل عسمرى (م ٢٥ هـ موالف ما تلحن فيه الخاصة، التلخيص، المعجمل، اساعيل بن عراد جوبرى (م ٢٠ مر مومع بن ثمر ما عان أن (م ٥٥٠ه هـ) موَلف ما تلحن فيه الموعب محوور بن عرز تخشرى (م ٥٠ هـ مولف أساس البلاغة، <sup>ح</sup>ن</sup> بن تمحما عافي (م ٥٠ ٣٥ هـ) موَلف العاب الز اخور، عمر تخوو بن عرز تخشرى (م ٥٠ هـ مولف ألماس البلاغة، <sup>ح</sup>ن</sup>

دیگر مشہور کتب لغات جیسے لسان العوب، القاموس اور تاج العووس وغیرہ عہد عباسی کے بعد مرتب کی گئیں تھیں اس لیے ان ک مؤلفین کا ذکر یہاں نہیں کیا گیا ہے۔

14.7.2 شاعرى

عہدعباسی میں شاعری میں بھی کافی بال و پرآئے تھے جن کا تفصیلی ذکر شاعری پرمشمل اکائی میں کیا جاچکا ہے۔تا ہم حسب ذیل سطور میں مختصرطور پرعہد عباسی کی شاعری کا ذکر کیا جارہا ہے۔

عربی شاعری کے تمام ادوار میں عہد عباسی کی شاعری متعدداور گونا گوں صفات، امتیازات اور خصوصیات کی وجہ سے منفر دوم متاز نظر آتی ہے۔ اس عہد میں مختلف اقوام وملل اور ان کی تہذیب و ثقافت ایک دوسرے سے گطیعتی ہوئی نظر آتے ہیں۔ اس عہد کے ساجی، ثقافتی اور علمی واد بی ما حول نے ایک ایسی فضا تیار کردی تھی جس کی مثال پوری اسلامی تاریخ میں نظر نہیں آتی ہے۔ اس عہد کی خصوص فضا میں عربی شاعری اپن نظر رنگ وروپ میں پروان چڑھتی ہے اور ایسے بیش بہا نمونے پیش کرتی ہے جس نے عربی شاعری کا دامن کو بہت سارے گہر آبدار سے بھر دیا تھا اور اس کی قدر و قیمت میں گراں قدر اضافہ کردیا تھا۔

عصر عباسی کی شاعری، عربی شاعری کے دیگر تمام ادوار سے اس لحاظ سے ممتاز قرار پاتی ہے کہ اس عہد میں شعرا، متقد مین شعرا کے طرز اسلوب و بیان سے قطع نظرایک نیا طرز واسلوب اختیار کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ وہ محبوبہ اور اس کی نشانیوں کی یاد میں آنسو بہاتے ہوئے نظر نہیں آتے ہیں بلکہ وہ اپنے قصائد کا آغاز اپنے اپنے ذوق کی مناسبت سے مختلف رنگ وڈ ھنگ سے کرتے ہیں جس میں شہری تدن اور بود باش

کے اثرات نمایاں طور پرنظر آتے ہیں۔

اس عہد کی شاعری میں ایک طرف جہاں قدیم اصناف تخن - جیسے مدح، مرشیہ اور بہو وغیرہ - کے دائرۂ کار میں وسعت پیدا ہوئی تھی وہیں چند جدید موضوعات شاعری - جیسے غزل غلمان، زہدیات، طردیات، خریات وغیرہ - پر شعرا داد تخن دیتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ گویا یہ کہا جاسکتا ہے کہ عہد عباسی کے موضوعات شاعری میں مجموعی طور سے کافی نمایاں تبدیلیاں ہوئی تھیں۔ ان تمام تر تبدیلیوں کے باوجود اس بات سے بھی انکار نہیں کیا جاسکتا ہے کہ اس عہد میں بھی کچھ شعرا ایسے موجود تھے جن کی شاعری پر جدید ماحول اور حالات اثرات یا تو مرتب ہی نہیں ہوئے تھے یا برائے نام مرتب ہوئے تھے اور دہ قدیم اسلوب وانداز میں ہی شاعری کر رہے سے

عہد عباسی کی شاعری پر جب ایک طائرانہ نظر ڈالی جاتی ہے تواندازہ ہوتا ہے کہ اس عہد کی شاعری کو فروغ دینے میں شعرا کے ساتھ ساتھ ساج کے مختلف طبقات جیسے عباسی خلفا، وزرا ،امرا اوروعما ئدین سلطنت ، نثر نگاران اور علما دین وغیرہ نے نمایاں کردار ادا کیا تھا کہ ایک طرف جہاں عباسی خلفا، وزرا ،امرا اوروعما ئدین سلطنت نے شعرا کی سرپر سی کی تھی تو دوسری طرف انھوں نے خود بھی داد سخن حاصل کی تھی اور شاعری کے عمدہ نمونے بطوریا دگار چھوڑ ہے تھے۔

عہد عباسی میں شاعری کے فروغ کا ایک سبب مید بھی تھا کہ اس عہد میں شاعری کسب معاش،عزت وشہرت اور مال ودولت حاصل کرنے کا ایک اہم ذریعہ بن گئی تھی۔اسی طرح مملکت عباسیہ میں شاعری کے اہم مرکز بغداد کے علاوہ دیگر مراکز و مقامات بھی پائے تھے جہاں کے امرااور حکمرانوں کے دربار میں شعرو شاعری کی سر پرستی کی جاتی تھی نتیجۃ شعرا کو دیگر ادوار شاعری کے مقابلہ میں زیادہ بڑااور وسیع میدان ملا اور انھوں نے اپنی اپنی شاعرانہ صلاحیتوں کو اچھے انداز واسلوب میں میں کیا۔

عہد عباسی کے شعرا کوتین بڑے زمروں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلا طبقہ مخضر م شعرا کا ہے جنھوں نے عہد امو کی کا او خراور عہد عباسی کا اولیں دور پایا تھا۔ انھیں شعرا نے عہد عباسی کی شاعری میں نمایاں تبدیلیاں پیدا کرنے میں انہم کردار ادا کیا تھا۔ اس طبقہ کے انہم نمائندہ شاعر بشار بن برد اور اور ابونواس ہیں۔ دوسرا طبقہ شعرائے مولدین کا ہے جن کی زندگی کا بیشتر حصہ تیسری صدی میں گذرا پیش روشعرا کے کاج کو آگ بڑھاتے ہوئے عربی شاعری کو نئے رنگ واتہ ہنگ سے نوازا تھا۔ اس طبقہ کے نمائندہ شعرا کا اور وغیرہ کا شارکیا جاتا ہے۔ تیسرا طبقہ شعرائے محدثین کا ہے جن کی زندگی کا بیشتر حصہ تیسری صدی میں گذرا تھا۔ انھوں فروغ میں کا نی انہ کر دارادا کیا تھا۔ اس طبقہ کے انہ مشعرا میں متنبی اور ابوالعلاء معری وغیرہ کا شار ہوتا ہے۔

مذكوره بالاشعرا كوموضوعاتي اورفني لحاظ شعراء البداوة، الشعراء المجددون، الشعراء المفتنون، شعراء الصنعة،الشعراء المحافظون، الشعراءالمبدعون اور شعراءالمذاهب والوجدان والفكر كےزمروں ميں تقسيم كيا جاتا ہے۔

مؤخر الذكر طبقہ شعراكى ايك بڑى اكائى پرمشمل ہے جسے ان كے نظريات، خيالات وافكار كے لحاظ سے انھيں شعراء العباسية ( حكومت وقت كے دربار سے منسلك شعرا)، شعراء الشيعة (شيعى نظريات كے حامل شعرا)، شعراء العشق ( شعرائے غزل)، شعراء الزهد والحكمة والمواعظ ( شعرائے زہد وحكمت وموعظت)، شعراء علماء (علوم وفنون كونظم كرنے والے شعرا)، اور شعراء الطبع والذيدقة (فطرت اورزنديقيت كےنمائندہ شعرا) جیسے زمروں میں بھی تقسیم کیا جاتا ہے۔

14.8 اكتسابي نتائج

تاریخ اسلامی کا سب سے زریں عہد عہد عباسی ہے جس میں گونا گوں قشم کی ترقیاں ہوئیں ۔علوم وفنون نے ارتفائی مراحل طے کیے اور اوج کمال تک پہنچ گئے تھے۔عہد عباسی میں پروان چڑھنے والے علوم وفنون کو بنیادی طور پر دو زمروں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلا زمرہ ان علوم وفنون پر مشتمل ہے جو عصر عباسی کے علما وفضلا کو اسلاف خصوصا عہد اموی سے بطور ور شہ ملے تھے۔دوسراز مرہ ان علوم وفنون پر مشتمل ہے جن کی بنا عصر عباسی میں رکھی گئی تھی۔عصر عباسی میں پروان چڑھنے والے علوم وفنون کو بنیادی طور ور خد ملے تھے۔دوسراز مرہ ان علوم وفنون پر مشتمل ہے جو عمر عباسی میں پر عمل کو سن میں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلا زمرہ ان جن کی بنا عصر عباسی میں رکھی گئی تھی۔عصر عباسی میں پر وان چڑھنے والے علوم وفنون پر سرسری نظر ڈالنے سے بیر حقیقت سا منے آتی ہے کہ عہد

عہد عباسی میں فروغ پانے والے علوم وفنون کو فنی لحاظ سے اسلامی ، سائنسی ، سابی اوراد بی علوم وفنون میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ان علوم وفنون میں اسلامی علوم وفنون کا سرمایہ سب سے زیادہ ہے ۔اسلامی علوم وفنون میں علوم قرآن کو سب سے زیادہ نمایاں مقام ومر تبہ حاصل ہے، قرآن کے مختلف پہلوؤں کو علما سے اسلام نے اپنے مطالعہ کا موضوع بنایا تھااور حاصل مطالعہ کو کتابی شکل میں مرتب کردیا تھا۔قرآن کا کوئی پہلو ایسانہیں ہے جس پر علمائے اسلام نے قلم نہ اٹھایا ہو۔

قر آن کے بعد حدیث وعلوم حدیث کے موضوع پر ایک معتد بہ ذخیرہ علمائے اسلام نے مرتب کیا تھا۔علم حدیث کے روایتی اور درایتی دونوں پہلوؤں پر سیر حاصل مباحث کیے گئے ہیں۔حدیث کے ضمن میں اساء الرجال جیساعلم پروان چڑھا جس کی نظیر آج تک نہ پیش کی جاسکی ہے۔

فقہ اور علوم فقہ پر بھی قابل ذکر سرمایہ مرتب کیا گیا ہے۔سیرت نبوی کے موضوع پر بھی اہم ترین کتابیں مرتب کی گئی ہیں۔تذکرہ وتراجم کے موضوع پر بھی ایک قابل قدر سرمایہ مرتب کیا گیا تھا۔

عہد عباسی میں پروان چڑھنے والے ساجی علوم وفنون میں تاریخ ، جغرافیہ، تصوف ، منطق وفلسفہ اور علم کلام جیسے علوم وفنون شامل ہیں ۔ان علوم وفنون پر عہد عباس کے علما نے ایک گراں قدر سرمایہ بطور یادگار چھوڑا ہے ۔اسی طرح متعدد ادبی علوم وفنون جیسے علم بلاغت ، تقدید اور لغت جیسے علوم وفنون پروان چڑھے تھے ۔اس عہد کی نثر نگاری کو عربی ادب کی تاریخ میں سب سے زیادہ ممتاز اور نمایاں قرار دیا جاتا ہے۔اس عہد کی نثر نگاری کے مقابلہ میں صرف عصر جدید کی نثر نگاری کو طور نمونہ پیش کیا جاسکتا ہے۔اس عہد کی شاعری، اس کے موضوعات اور اصناف سخن میں بھی نمایاں تبدیلیاں ملتی ہیں ۔

عہد عباسی کی سب سے خاص بات سے کہ اس عہد میں سائنسی مزاج میں بہت زیادہ ترقی ہوئی تھی،علائے عہد عباسی نے ہر موضوع پر غور وفکر کر کے اہم ترین کتب مرتب کیں۔اس عہد میں سائنسی علوم وفنون نے نمایاں طور پر ارتقائی مراحل طے کیے تھے،جس کے گہرے اور دوررس اثرات بعد کی صدیوں پر مرتب ہوئے ۔اس عہد کی سائنسی ترقیوں کو ہی یورپ کی بسا ۃ ثانیہ کی بنیاد قرار دیا جاتا ہے۔ مذکورہ بالا تمام علوم وفنون میں عہد عباسی کے علا وفضلا نے بہت ہی اہم کتب بطور یا دگار چھوڑی ہیں۔اس عہد کے علی ک

| کاوشوں اورکوششوں نے یورپ کی نشاۃ ثانیہ میں اہم کر دارا دا کیا ہے جس کا برملا اعتراف تمام حق پسند اہل علم ودانش کرتے ہیں۔ |                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 14.9 نمونے کے امتحانی سوالات                                                                                             |                                                   |
| درج ذیل سوالوں کے جوابات پندرہ سطروں میں لکھیے۔                                                                          |                                                   |
| 1 -علم اعراب ومعانی القرآن پرایک نوٹ لکھیے۔                                                                              |                                                   |
| 2-عہد عباسی میں مدون کیے جانے والے مجموعہُ احادیث کوکن کن زمروں میں تقسیم کمیا جاتا ہے؟                                  |                                                   |
| 3 -علم اصول فقنه پرایک نوٹ لکھیے۔                                                                                        |                                                   |
| 4-عہد عباسی میں فن کیمیاء کے فروغ پر روشنی ڈالیے۔                                                                        |                                                   |
| 5 -علم ہیئت ونجوم میں عہدعباسی کےعلما کی خدمات کامختصرتعارف کراہے۔                                                       |                                                   |
| 6 علم جغرافیہ میںعہد عباسی کےعلا وفضلا کی خد مات کا جائز ہ کیجیے۔                                                        |                                                   |
| درج ذیل سوالوں کے جوابات تیس سطروں میں لکھیے۔                                                                            |                                                   |
| 7 - فن تفسير پرايک تفصيلي نوٹ لکھیے۔                                                                                     |                                                   |
| 8 - فن اسماءالرجال پرایک تفصیلی نوٹ لکھیے۔                                                                               |                                                   |
| 9-فقہ کا تعارف کراتے ہوئے اس کے ادوار تد دین اورمشہورفقہی مکا تب پر روشنی ڈالیے۔                                         |                                                   |
| 10-فن سیرت نبوی کے آغاز وارتفا کا تفصیل سے جائزہ کیچیے۔                                                                  |                                                   |
|                                                                                                                          | 11 - عہدعباسی میں طب کے فروغ پرتفصیلی نوٹ لکھیے۔  |
|                                                                                                                          | 12-عہدعباسی میں فن تاریخ کے فروغ پرایک نوٹ لکھیے۔ |
|                                                                                                                          | 13-عہدعباس کی نثر نگاری کا جائز ہ کیجیے۔          |
|                                                                                                                          | 14.10 مطالع کے لیے معاون کتابیں                   |
| ڈ اکٹرشوقی ضیف                                                                                                           | -تاريخالأدبالعربي (العصر العباسيالأول)            |
| حنا فاخوري                                                                                                               | -الجامع في تاريخ الأدب العربي                     |
| احمد حسن زيات                                                                                                            | -تاريخالأدبالعربي                                 |
| ڈ اکٹر <i>محمد ز</i> غلول سلام                                                                                           | -عصر العباسيين(الجزءالأول والجزءالثاني)           |
| از پروفیسرمحدیسین مظهرصدیقی،انسٹی ٹیوٹ آف آبجیکٹیو اسٹڈیز،                                                               | - تاریخ تہذیب اسلامی ( حصہ سوم: خلافت عباسی )     |
| نٹی دبلی، ۲ <b>۱۰ ۲</b> ء(طبع اول)                                                                                       |                                                   |
| بروفيسر سيداحتشام احمد ندوى                                                                                              | -عربی ادب کی تنقیدی تاریخ                         |
|                                                                                                                          | –اردودائرة المعارف                                |

اکائی کے اجزا

- 15.1 مقصد
- 15.2 تمہير

- 15.3.1 عہدعباسی میں نثر نگاری کے فروغ کے اسباب وعوامل اور اس کے امتیازات وخصائص
  - 15.3.2 عہد عباسی میں نثر نگاری کے ارتقائی مراحل
    - 15.3.3 عہد عباس کے نثر نگاران کے طبقات
      - 15.4 نثر نگاری کے اصناف
      - 15.4.1 خطاب**ت**
      - 15.4.2 توقيعات
      - 15.4.3 مراسلات
      - 15.4.4 مناظرے
      - 15.4.5 مقامات
      - 15.4.6 تنقيدنگاري

- 15.5.6 ابن العميد (م ٢٠ ٣٦) 15.5.7 صاحب بن عباد (٢٢٦-٢٨٥ه) 15.5.8 بريع الزمال مهدانی (٥٨ ٣٦- ٣٩٩ه) 15.5.9 قاضی فاضل (٥٢٩- ٢٩٩هه) 15.5.10 ضياء الدين ابن الاشير
  - 15.6 اكتسابي نتائج
  - 15.7 نمونے کے امتحانی سوالات
  - 15.8 مطالعے کے لیے معاون کتابیں

## 15.1 مقصد

اس اکائی کو پڑھ کرہم اس بات سے واقف ہو سکیں گے کہ عہد عباسی میں نثر نگاری کے پروان چڑھنے کے کیا اسباب تھے؟ شاعری کے مقابلہ میں نثر نگاری نے کیونکر ترقی کی تھی اور اس کا معیار ومرتبہ کس قدر بلندتھا؟ ساتھ ہی ساتھ اس عہد کے نثر نگاران کے حالات ہلمی واد بی کارنا موں کے ساتھ ساتھ نثر نگاری کے اصناف سخن سے واقف ہوا جا سکے گا۔

## 15.2 تمہير

عباسیوں اور امویوں کی طویل سیاسی کشکش بالآخر سی سی عباسی حکومت کے قیام پرختم ہوئی۔ تاریخ ادب عربی کے مختلف ادوار میں عباسی دور ( ۱۳۲ تا ۱۵۵۲ ھ/ ۵۵۰ تا ۱۵۵۸ء ) عام طور سے اہم دور سمجھا گیا ہے کیونکہ اس زمانہ میں سلطنت عباسیہ کے حدود میں رہنے والے باشندے چاہے دہ کسی قوم اور کسی مذہب سے تعلق رکھتے ہوں، قابل لحاظ ترقی کی راہ پر گام زن رہے۔ اس دور کی اہم خصوصیت سی ہے اس کے آغاز میں یونانی علوم وفنون کے ساتھ ساتھ قدیم ہندوستانی اور ایرانی علوم عربی میں منتقل ہوتے اور عربوں نے انہیں اس طرح اپنا یا کہ دو عربوں کا بیش قیت ورثہ بن گئے۔ مجموعی طور پر عباسی معاشرہ ایک ترقی یا فتہ معاشرہ بن گیا تھا جس میں ساخ کی ساری بنیا دی کہ اس جاتی تھیں۔ ویسے تو عباسی حکومت تیر ہو یں صدی کے دسط میں بغداد کی تباہی پرختم ہوئی لیکن مسلم معاشرہ میں اور بان وادب وغیرہ میں زوال

ادب چونکه زندگی کا آئینه ہوتا ہے لہذا جب انسان کی زندگی اور رہن سہن میں تبدیلی آتی ہے اور سوچن سیحضے کے طریقے بدلتے ہیں توادب بھی اپنے آپ کو بدلتار ہتا ہے۔ دورجا ہلی کے ادب اور سلامی ادب میں جس طرح سوچنے اور سیحضے کی تبدیلی کی وجہ سے نمایاں فرق ملتا ہے اسی طرح عباسی دور میں طرز زندگی بدل جانے سے عربی ادب میں بھی نمایاں تبدیلی نظر آتی ہے۔ چنانچہ عباسی دورکا ادب اسلامی اور امومی دور کے ادب سے جداگانہ نظر آتا ہے ۔ اس دور میں ادب میں جو تبدیلیاں آئیں وہ ایکا کی نہیں تھیں بلکہ آہت ہ آہتہ ان کے اثر اختر اور مواج تھے۔ ابتدا میں کچھ لوگوں نے قدیم طرز پر کھنے کی کوشش کی لیکن ایرانی اثر ات کے دباؤ میں وہ اس پر قائم نہ رہ سے حر

15.3 عہد عباسی کی نثر نگاری

نئے طرز زندگی اور مفتوحہ ممالک سے میں جول کا اثر اس زمانہ کی نثر نولی پر بھی صاف ظاہر ہوتا ہے ۔نثر نے قوت، عمق اور وسعت میں ترقی کی۔افکار، موضوعات اور اغراض میں حیات جدیدہ کا اثر نما یاں طور پر نظر آتا ہے۔ اس دور کے نثر میں معنی میں وسعت، مضامین میں تنوع اور الفاظ کی زیب وزینت پر زیادہ توجہ دی جانے لگی تھی ۔ ادیوں نے معنوی اور لفظی دونوں طرح کے حسن کا برابر خیال رکھا۔ اس دور کے آغاز ہی سے ادیوں نے اپنی تحریروں میں طوالت کو فارس اثر کی وجہ سے اپنانا شروع کر دیا تھا، جب کہ بعض لوگ ایسے بھی تھے، جو اس ڈر سے کہ کہیں جدت پر ندی عربی نثر کے لیے نقصان دہ نہ ہو مختصر نولی کی طرف لوگوں کو بلاتے تھے ۔عباسی دور کہ شہوں

تحریریں مخضرنو ٹ کی طرح ہوں توتم ایسا ہی کرو۔

15.3.1 عہد عباسی میں نثر نگاری کے فروغ کے اسباب وعوامل اور اس کے امتیازات وخصائص

عبای دور میں مجموع طور پر نیڑفنی کی نشود نما میں متعدد عوال کارگر رہے تھے۔ انشا پر دازدں کو پہلے کے مقابلہ میں نسبتا زیادہ آزادی تھی۔ قرآن کر کم اور احادیث سے استفادہ اور استدلال نے ان کی عبارتوں میں تکھار پیدا کردیا تھا اور ای کے ساتھ فاری انژات سے بھی انھوں نے فائدہ الٹایا۔ اس دور کی نثر میں عام طور پر تمہیدی کلمات اور مقد مات کا اضافہ ہوا اور نتین عبارات آغاز اور اختام ہے کے طور پر استعال ہو عیں۔ آسان عبارات، واضح اسلوب ، نتین پر شکوہ الفاظ، معنی میں گہرا کی اور افکار و خیالات میں تر تیب اس دور کی نمایاں خصوصیات ہیں لہذا ان تمام چرزوں کا مجموعہ ان ادیوں کی انڈی پر شکوہ الفاظ، معنی میں گہرا کی اور افکار و خیالات میں تر تیب اس دور کی نمایاں خصوصیات ہیں لہذا ان تمام چرزوں کا مجموعہ ان ادیوں کی انڈی پر مذادی میں ایک خصوص انداز پیدا کرد یتا ہے جوان کودیگرزما نہ کے ادیوں سے ممتاز کر تا ہے۔ ۲-عربوں کا محمولی تسم کی آزادی کی حاصل ہونا۔ ۲-عربوں کا غیر عمرولی تسم کی آزادی کا حاصل ہونا۔ ۲-عربوں کا غیر عمرولی تسم کی آزادی کا حاصل ہونا۔ ۲-عربوں کا غیر عمرولی تسم کی آزادی کا حاصل ہونا۔ ۲-عربوں کا غیر عمرولی تسم کی آزادی کا حاصل ہونا۔ ۲-عربوں کا خیر عربوں کے ساتھ میں جول اور ان تو موں کی تہذیب و تدن نے عربوں پر گر ہے اثرات مرتب کیے متصاد اور اہل ۵ – عباسی دور کے سیاسی طور پر منتخکم طویل دورانیہ نے علمی وفکری فضا کو ہموار کیا۔ عہد عباسی کی نثر نگاری کی نمایاں خصوصیات وامتیاز ات حسب ذیل ہیں:

ا-اس دور میں ادبی نثر، فقص وحکایات، دفتری تحریروں، دینی وسیاسی خطابت پر مشتمل تھا اورادبا نے ہر قسم کے موضوعات اوراغراض پر خامہ فرسائی کی۔

۲ - اس دور کی نثر میں تسلسل افکار علمی گہرائی ،فلسفیانہ اور منطقی وسعت کی چھاپ نظر آتی ہے جو دیگر قوموں کے تہذیبی اثرات کی وجہ سے اس دور کے نثر پر پڑی ۔

۳ - اس دور کی نثر میں بلند خیالی اور وضاحت پائی جاتی ہے۔ ادبا نے اعتدال کی راہ اختیار کی اور اپنے احساسات وجذبات کی تچی ترجمانی کی ۔ یہ سلسلہ چلتار ہاحتی کہ عباسی دور کے اواخر میں حکومت کی کمزوری کے ساتھ ساتھ انشا پردازی میں بھی کمزوری پیدا ہوگئی۔ انشا پردازوں نے پچھانواع بدیع کے زیر اثر اور پچھ فاری زبان کے بڑھتے ہوئے اثرات کی وجہ سے کلام کو سین اور خوش نما بنانے کی کوشش کی اور اس کا نتیجہ بید لکلا کہ اس زبان کا ڈھانچہ تو عربی تھا مگر اس کی اصل روح بدل چکی تھی۔ عبارتوں کو حسین بنانے میں اس قدر غلو کر یا کہ الفاظ بھونڈ ہے ہو گئا کہ اس زبان کا ڈھانچہ تو عربی تھا مگر اس کی اصل روح بدل چکی تھی۔ عبارتوں کو حسین بنانے میں اس قدر غلو کریا کہ الفاظ اور اس کا نتیجہ بید نکلا کہ اس زبان کا ڈھانچہ تو عربی تھا مگر اس کی اصل روح بدل چکی تھی۔ عبارتوں کو حسین بنانے میں اس قدر غلو کریا کہ الفاظ

۲۰ – عباسی دور کے آغاز میں عبارتوں میں ایجاز،اطناب اور مساواۃ کا استعال مناسب طریقہ پر ہوتا تھا، الفاظ تہل اور شیریں ہوتے متصاور معانی میں وضاحت کا اہتمام کیا جاتا تھا اور اس کے لیے امثال وعکم، قرآن وحدیث اور اقوال عرب سے استشہاد کیا جاتا تھا۔لیکن چوتھے دور میں ،جس سے سردار قاضی فاضل شے،اسلوب میں بحق بندی اور بدیع پہندی کے ساتھ توریہ اور تجنیس میں اس قدرغلو ہوا کہ اس زمانہ میں انشا پر دازی محض نکافات کا مجموعہ بن کررہ گئی،جس میں الفاظ کی خوبصورتی کا اہتمام ہوتا تھا لیکن مضمون ناقص اور خیال ناکمل ہوا کرتے تھے۔

۵ - اس دور میں ایسے ایسے انشا پر داز بھی ہوئے کہ جنھوں نے نثر نولیمی میں ایگانگت کو باقی رہے نہیں دیا اور جدا جدا اسالیب کا استعال ہونے لگا، چنانچہ جاحظ کے دور میں ابن عبدر بہ کے جیسے ابن المقفع کے پیروکا راور ابن العمید کے دور میں شریف رضی جیسے حضرت علی کے اسلوب کا اتباع کرنے والے ملتے ہیں۔ بیصورت حال عربی نثر میں جدت اورقدامت دونوں رجحانات کی عکامی کرتی ہے۔ 15.3.2 عہد عباسی میں نثر نگاری کے ارتقائی مراحل

عصر عباسی کا دورانیه ۱۳۲ تا ۱۵۲ ه/ ۵۵ تا ۱۳۵۸ پر محیط ہے اور اسے اسلامی تاریخ کا عہدزریں قرار دیا جاتا ہے، بقول احمد حسن زیات'' حکومت عباسیہ کا زمانہ اسلام کا وہ زریں عہد ہے جس میں مسلمان تمدن و تہذیب اور عمران واقدار کے لحاظ سے اس قدر بلند مقام پر پہنچ گئے تھے کہ اس سے قبل یا اس کے بعد پھر بھی اس بلندی پر نہ پہنچ ۔ فنون اسلامیہ اس دور میں پھلے پھولے ،آ داب عربیہ نے نشو ونما پائی۔ غیر ملکی علوم کے ترجم کیے گئے ۔ عقل عربی پک کرتیار ہوئی اور غور وفکر ، بحث و تحصیص کے لیے ایک و سیع جولان گاہ پائی''۔ اس دور کے ملکی کارنا موں کا جائزہ لیتے وقت یہ فیصلہ کرنا مشکل ہوجاتا ہے کہ علم وفن کی وہ کوئی صنف ہے جو اپنے اندر شان انفراد یت نہیں رکھتی ہے، علوم قرآن ، علوم حدیث ، فقہ، نحو، علم لغت ، معانی و بیان ، تاریخ نو لی ، جغرافیہ ،فلسفہ اور طب یہ تمام موضوعات ا لیے ہیں کہ میں اس دور کی خدمات روز روثن کی طرح نمایاں ہیں۔ اس دور میں شعر دشاعری کے ساتھ ساتھ نٹرنو لی کے معیار کو کسی اعتبار سے کم ترنہیں کہا جا سکتا ہے۔ عبدالللہ بن المقفع (۲۰۱۲ھ)، سہل بن ہارون (۲۱۵ھ)، جاحظ (۲۵۵ھ)، ابن العمید (م ۲۰۳۰ھ)، صاحب بن عباد (م ۵۸۳ھ)، قاضی فاضل (م ۵۹۹ھ)، ابوعبیدہ (م ۲۰۹ھ)، اصمحی (م ۲۱۲ھ)، ابن قتیبہ (م ۲۷۲ھ)، ابن رشید (م ۵۹ سھ)، بدیع الزماں ہمدانی (م ۸۹۳ھ)، ابوالقاسم حریری (م ۲۱۵ھ) اور قدامہ بن جعفر (م ۲۰۳۷ھ) جیسے لوگوں نے اس صنف کو جلابخش اور اخصیں لوگوں کی خدمات پر اس عہد کے نثری کا رنا موں کا شاندار کل تعمیر ہوا۔ اس کے باغ میں نئے نئے بچول کھلے اور اس گلشن کی بہار آج تک قابل رشک شار کی جاتی ہے۔

عربی نثر کے ارتقا کے سلسلہ میں عصر عباسی اول ۱۳۲ تا ۲۳۲ ھاکو بڑی اہمیت حاصل ہے۔نثر کے ارتقامیں دیگر علوم وفنون ک ترجموں سے مدد ملی۔ یونان ،ایران اور ہندوستان کی ثقافتوں کا گہراا تڑ عربی زبان وادب پر پڑا اور عربی نثر نے ان اثرات کواپنے اندر جذب کرلیا۔فلسفہ اور دیگر علوم کے مباحث کے لیے گنجائش پید اہوئی ،غور وفکر کا معیار بلند ہوا اور تراجم کی بدولت دیگرزبانوں کے شاہ کارعربی میں منتقل ہوئے جس سے عربی نثر میں ایک نئے رنگ کی آمیزش ہوئی اور اسے نے فنون سے آشا ہونے کا موقعہ ملا۔

جس طرح سیاسی اوراجتماعی حالات کے اعتبار سے عباسی دورکو چارا دوار میں تقسیم کیا جاتا ہے اس طرح اس دور کے انشا پر دازوں کو بھی درج ذیل چارا دوار میں تقسیم کیا جاتا ہے:

عہد عباسی کے نثر نگاران کو حسب ذیل طبقات میں تقسیم کیا جاتا ہے:

پہلا طبقہ: اس طبقہ کا سردارا بن المقفع ہے۔ بقول حسن زیات'' اس کے اسلوب میں نیر کی عبارت، جملوں کو (حچو ٹے حچوٹے ٹکڑوں میں ) توڑنا، الفاظ میں ہم آ ہنگی، سہل پیندی، معانی کا زیادہ اہتمام اور سجع بندی سے گریز شامل ہیں'۔، اس طبقہ کے دیگر انشا پر دازوں میں یعقوب بن داؤد، جعفر بن یحی ،حسن بن سہل ،عمرو بن مسعد ہ ،سہل بن ہارون اور حسن بن وہب ہیں ۔ اس طبقہ کے نثر نگاری کی وہی خصوصیات ہیں جو عبد اللہ بن المقفع کے نثر کی ہیں۔

دوسرا طبقہ :اس طبقہ کا سردار جاحظ ہے، عبارت کے آسان اور پر شوکت ہونے میں اس کا اسلوب پہلے طبقہ کے اسلوب سے زیادہ مشابہ ہے لیکن اس کے ساتھ مختصر جملے لکھنا، بات سے بات نکالتے چلے جانا (استطراد)،ایک جملہ کو بہت سے مقفیٰ یا غیر مقفیٰ فقروں میں توڑنا، الفاظ اور جملوں میں اطناب،، قاری کی اکتا ہٹ کو دورکرنے کے لیے سنجیدہ اور ٹھوں مضامین میں ظرافت اور منسی مذاق کی آمیزش، صنمون کے تمام گوشوں کواجا گر کرنا اور مطلب کو کھول کر بیان کرنا، عقل و منطق سے استدلال کے ساتھ ساتھ قالی و عقلی دلاکل سے استشہاد اور اثنائے عبارت میں دعائیہ جملے لانا شامل ہیں۔اس طبقہ کے دیگرلوگوں میں ابن قتیبہ (۲۷۲ھ)،مبر د(م ۲۸۵ھ)اورا بوبکرصولی (م ۳۳۳ھ) ہیں۔ تیسرا طبقہ:اس طبقہ کا سردارابن العمید ہے۔اس کا اسلوب نہایت دل نشین اورطبیعت کوموہ لینے اوروجدان پر قابو پالینے والا ہے۔کہ

وہ بالکل شاعرانہ طریقہ ہے، جس میں وزن کے علاوہ کسی چیز کی کمی نہیں ہے اور بیطرزاداا پنی لازمی قیود کی پابندی اور تمام اسالیب پر غالب آن کی وجہ سے یورپ کے قدیم تقلیدی( مقبول عام) اسلوب سے بہت زیادہ مشابہ ہے۔ اس اسلوب کے لیے چھوٹے چھوٹے متبجع جملے، تجنیس (متشابہ وہم شکل الفاظ) تاریخ اوردیگر علوم کے لطائف کی آمیزش، اثنائے عبارت میں شعروں سے استشہاد، نفس مضمون کی سلامتی وعد گی کے ساتھ تخیل وتشبیہ میں وسعت، لازمی قیود ہیں۔ اس اسلوب کوا پنانے والوں میں صاحب بن عباد (۵۸ میں)، وزیر مہلی (۲۵ میں) ، خوارزمی (م

چوتھا طبقہ: چو تھے طبقہ کا سردار قاضی فاضل ہے، اس کے اسلوب کی بنیاد شجع بندی اور بدیع پسندی میں تیسرے طبقہ کے اسلوب کے مطابق ہے لیکن توریہ (لفظی ہیر پھیر)، ابہام اور شجنیس میں اس نے اس قدر غلوکیا کہ اس کے زمانہ میں انشا پردازی محض تصنع و تکلفات کا مجموعہ بن کررہ گئی۔ اس طبقہ کی انشا پردازی کے الفاظ نہایت خوبصورت اور خوش نما ہوتے ہیں، لیکن مضمون ناقص اور خیال نامکس۔ اس طرز کے انشا پردازوں میں المثل المسائر مصنف ابن الا شیر (م ۲۵ سے )، کا تب اصبہانی (م ۵۶ سے ) اور ابوالقاسم حریری (۵۱۵ ھ) وغیرہ ہیں۔

15.4 نثر نگاری کے اصناف

عہد عبای کے نیڑی ارتقامیں دیگر علوم وفنون کے ترجموں سے مدد ملی اور ارتقا کا بیٹمل نقل و ترجمہ سے کمل ہوا۔ ای کے ساتھ ساتھ مشرق وسطی کی قومیں جب عربوں سے رابطہ میں آئیں توابینی ثقافت اور علوم سے عربوں کو متعارف کرایا۔ عربی نیڑ کی ترقی میں تحریک ترجمہ کا نمایاں انر پڑا اور ہرعمدہ کتاب کو عربی کے قالب میں ڈھالا گیا۔ اس دور میں لفظی ترجمہ پرزیادہ زورتھا لیکن دوسرے دور میں مترجمین کا میلان سلیس ترجمہ کی جانب ہوا۔ اس دور کے ترجمہ میں فصاحت اور روانی کی وجہ ہیتھی کہ علمائے لغت اور علمائے بیان کی کو ششوں سے لوگ فصاحت و بلاغت کی شرطوں سے واقف ہونے لگے تھے؛ لیکن جب اہل عرب کا میل جول دیگر اقوام سے ہوا اور بالخصوص ایرانیوں کے انژات غالب آنے لگے تو انھوں نے نگلف اورتصنع سے کام لینا شروع کر دیا اور ایجاز کے بجائے ان کی عبارتوں میں اطناب غالب آ تا گیا۔ اس اختل ایک طرح سے قدیم نثر کانسلسل تھی مگراس کی بعض صورتیں اتنی نئی اورا چھوتی تھیں کہ عربوں نے ان کا مشاہدہ نہیں کیا تھا۔اس کے ساتھ اس نثر نے لغوی اور شرعی علوم کوبھی اپنے دامن میں جگہ دی،جس کے نتیجہ میں ایک بڑا لغوی ودینی سر مایہ وجود میں آ گیا۔اس عہد کی اہمیت اور قدرو قیمت کا اندازہ صرف اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ آج بھی بیش تر فنون کے مآخذ اس دور کی تصنیفی یادگار ہیں۔

عہد عباق میں نثر نگاری کو کافی فروغ حاصل ہوا تھا۔ خطابت، مناظرے، علوم اسانیہ، تاریخ نو لیمی، علوم شرعیہ، فلسفہ اور علم کلام کے ساتھ ساتھ دیگر نثری اصناف کے لیے راہیں ہموار ہوئیں چنانچہ دفتری کا روائیاں، انثا وتر سیل کے لیے ترقی کا سبب بنیں توقصص و حکایات سے لوگوں کی دلچپی نے نثر کے دائرے میں مزید وسعت پیدا کی ۔ نحوو صرف اور بلاغت کی تدوین سے زبان صاف ستھری ہوگئی، تاریخ، جغرافیہ لغت نولی، بلاغت و بیان، تصوف، فقہ و اصول فقہ، حدیث و اصول حدیث، فلسفہ، طب، کیمیا، نجوم اور خالص اد بی نثر کے بی ثمار نمونے سامنے آئے۔ اب ضرورت اس بات کی محسوس ہوئی کہ معیاری اور غیر معیاری نمونوں کی شاخت ہولہذا فن تنھید کے اصول وضوابط کی تدوین ہوئی۔ نقد ونظر کا معیار متعین کرنے میں جاحظ کی المیدان و التبیین، قدامہ بن جعفر کی نقد النشر، ابراہیم بن مدر (م ۲۷۸ھ) کی تصوف الو سالھ العذر اء اور اسحاق بن ای بی مزید وسعت ہوئی کہ معیاری اور غیر معیاری نمونوں کی شاخت ہولہذا فن تنھید کے اصول وضوابط کی تدوین ہوئی۔

اس دور کی دیگر نثری اقسام میں مراسلہ نولیی، عہد نامے، وصایا اور توقیعات کوفر وغ ہوا۔ دفتری خطوط لکھنے پرانہیں لوگوں کو مامور کیا جاتا تھا جن میں ادب کاذوق اور بلاغت کا ملکہ ہوتا تھا۔ ساتھ ہی ساتھ ان لوگوں کو مختلف علوم وفنون سے واقفیت ہوتی تھی۔ بیہ مراسلات ملک کے انتظامی امور، حکام کے تقرر، خلفا کے لیے بیعت، فتو حات جہاد، ملک میں امن وامان اور حکام کو وصیت ، لوگوں کو تہنیت یا تعزیت صوف موضوعات پر شتمل ہوتی تھیں۔

علوم وفنون کی بیہ تاریخ ساز ترقی خود بخو د پیدانہیں ہوئی تھی بلکہ اس کے پس پشت حکمراں طبقہ کی تائید واعانت شامل تھی۔ خلفا ک دیکھادیکھی دیگر امرا اور ارباب نژوت بھی علمی مشاغل کی سر پر تی کرتے تھے۔ عباسیوں نے اور ارباب نژوت نے ادب نوازی میں جس کشادہ قلبی کا مظاہرہ کیا تھا اس کی بدولت مختلف علوم وفنون کی تدوین وارتقا کے لیے راہیں ہموار ہوئیں۔ صاحبان تصنیف کوگراں قدر انعامات سے نواز اجا تا تھا ان کے لیے وظائف خاص تھے اور ملازمتوں میں ان کوتر جیح دی جاتی تھی۔ مدارس، مکا تب، لائبر پریاں اور جامعات حکومت کے زیران خطام قائم ہوئیں ان سب کا شمرہ میڈھا کہ تعلیم وتصنیف کو بے حدفر وغ ہوا۔

15.4.1 خطابت

اس دور کے اوائل میں بھی سیاسی خطابت کا زور رہا کیونکہ بنوا میہ کی حکومت کوختم کرنے اور اپنے حق خلافت کو ثابت کرنے کے لیے انہیں ایسے خطیبوں کی ضرورت تھی جو ان کے حق میں فضا ہموار کر سکیں ۔حکومت کو متحکم کرنے ، فوج کو جنگ پر آمادہ کرنے اور وفود کے خیر مقدم کرنے کے لیے خطابت کو قدرومنزلت حاصل تھی ۔عباسی خلفا میں منصور (م ۱۵۸ ھ) مہدی (م ۱۲۹ ھ) ، ہارون رشید (م ۱۹۹ ھ) اور مامون (م ۲۱۸ ھ) کا شارعدہ خطیبوں میں ہوتا تھا ۔ ان کے علاوہ داود بن علی (م ۱۳۱ ھ) ، خالد بن صفوان ( تقریباً ۱۳۱ ھ) اور شدید (م • کا ھ) میں خطابت کا بڑا ملکہ موجود تھا ۔ جب عباسی حکومت پوری طرح متحکم ہوگئی تو فن خطابت کی طرف عدم تو جہ نے اس فن کو زوال پذیر کردیااوراس کی جگہ شاہی فرامین اور مکانتیب نے لے لی ،خطبات صرف جمعہ،عیدین اور نکاح کے لیے محدود ہو گئے۔

اموی دور کی طرح عباسی دور میں بھی دینی خطابت اور وعظ گوئی کوتر قی ہوئی۔واعظوں کی ایک بڑی تعداد بغداد ،کوفہ اور بھرہ کے مساجد میں وعظ ونصیحت کا فریضہ انجام دیتی تھی ،ان میں زہاد، فقتہا ،محدثین اور متکلمین ہر طرح کے لوگ تھے۔ بیالوگ خلفا کی مجلسوں میں بھی وعظ ونصیحت کی خدمت انجام دیتے تھے۔خلفاء کی مجالس میں وعظ ونصیحت کرنے والوں میں تین لوگوں کو بڑی شہرت حاصل ہوئی۔ پہلا شخص خلیفہ منصور کا خطیب عمرو بن عبید معتز لی (م ۲۰ ۲۰ ھ)، دوسراخلیفہ مہدی کا خطیب صالح بن عبدالجلیل اور تیسرا ہارون رشید کا خطیب ابن السماک (م ۲۰ ۲۰ ھ) ہے۔

اس دور کے واعظین اپنے خطبوں میں آیات قرآنیہ، احادیث نبوبیہ، اقوال صحابہ اور سابق واعظوں کے اقوال سے استنہا دکرتے تھے - جاحظ نے اپنی کتاب البیان و التبیین میں واعظین کا ذکر ایک مستقل فصل میں کیا ہے ۔ ان واعظین کی وجہ سے نثر کو معنو کی لحاظ سے کا فی ترقی ہوئی کیونکہ پیلوگ معنی آ فرینی کے ساتھ دقیق نکات ، نتخب الفاظ اور حسن اسلوب کے ساتھ کلام پیش کرتے تھے ۔ ان واعظوں میں سب سے زیادہ شہرت موتی بن سیار اسواری، صالح مرّی، عمرو بن فائد اور قاسم بن کی خطر کے محاصل ہوئی ۔ 15.4.2 تو قسعات

توقیعات سے مراد وہ مخضر اوربلیغ نوٹ ہے جوتو قیع نگار بادشاہ یاوزیروں کے سامنے پیش کرتا تھا۔خود خلفا اوروزرا بھی بیدنوٹ لکھتے تھے۔خلفا میں سفاح، منصور اور ابن المعتز اور ان کی توقیعات مشہور ہیں۔ ان کے علاوہ جعفر بن یحیٰ بر کمی (م ۲۰۳ م) فضل بن سہل (م ۲۰۳ ھ) احمد بن ابوطاہر طیفور (م ۲۸۰ ھ) کواس صنف میں مہارت حاصل تھی۔ بہت سے لوگ توقیع میں کوئی آیت یا شعر بھی لکھ دیا کرتے تھے۔ 15.4.3 مراسلات

اس کے علاوہ اخوانیات کے متعلق مراسلت کو بھی بے حد ترقی ہوئی۔ اس قسم کے مراسلت میں ان لوگوں کے جذبات وا حساسات کی ترجمانی ہوتی تھی جو، شوق، خوف، مدح، ہجو، عمّاب، اعتذار، تہنیت یا تعزیت کے مفہوم کے حامل ہوتے تھے۔ اموی دور میں یہ مضامین ا شعار کے ذریعہ ادا کیے جاتے تھے لیکن عباسی دور میں نثر کا دائرہ وسیتے ہوجانے کے بعد ان مضامین کو نثر میں ادا کرناممکن ہو گیا۔ اس قسم کے رسائل میں تعزیت کے موضوع پر رسائل کی کثرت ہے۔ عمّاب مان ادیب مہذب انداز میں اپنے خصہ کا اظہار کرتا تھا۔ اس کی بہترین مثل ابن عمید (م ۲۰ ساہ) کے اس رسالہ میں دیکھی جاسکتی ہے جو اس نے ابن بلکا کو رکن الدولة کی نافر مانی پر کیکھا تھا۔ میں سائل ( خطوط) بھی تفریک علیہ والی کہ کثرت ہے۔ عمان میں ادیب مہذب انداز میں اپنی خصہ کا اظہار کرتا تھا۔ اس کی بہترین مثال ابن عمید (م ۲۰ ساہ) کے اس رسالہ میں دیکھی جاسکتی ہے جو اس نے ابن بلکا کو رکن الدولة کی نافر مانی پر کیکھا تھا۔ میں سائل ( میں وقت گذاری، بھی محض ملاقات اوروقت گذاری اور کبھی مبار کراد دینے سے لیے بھی استعال کیے جاتے تھے۔ اس دور کے رسائل کے مطالعہ سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ عباسی دور کے اور ان تمام اصاف سخن کو اپن رسائل میں استعال کیے جاتے تھے۔ اس دور کے رسائل کی مطالعہ سالہ میں دیم میں میں مقاد ہوں کہی میں مدرکہ میں متعال کیے جاتے تھے۔ اس دور کے رسائل کے مطالعہ سے میں اندازہ ہوتا ہے کہ عباسی دور کے اور ان تر ای اور کہی مبار کراد دینے کے لیے بھی استعال کیے جاتے تھے۔ اس دور

د یوانی مراسله نگاروں میں عمارۃ بن حمزہ، مسعد ہ بن سعد، یحیٰ بر کمی، ابراہیم بن عباس صولی، جعفر بن یحیٰ بر کمی، محمد بن عبدالملک الزیات، سلیمان بن وہب اور حسن بن وہب وغیرہ مشہور ہیں۔

15.4.4 مناظرے

<sup>2</sup> مقامہ' اس مخضر، دلچیپ اور خوش اسلوب دکایت کو کہتے ہیں کہ جس میں کوئی نصیحت یا لطیفہ ہو۔ یہ لفظ مقام سے ماخوذ ہے جس ک معنی کھڑے ہونے کی جگہ پھر اس کے معنوں میں وسعت پیدا کر کے اسے مجلس اور جگہ کے معنوں میں استعمال کیا گیا۔ بعد میں کم شت استعمال سے مجلس میں پڑھے جانے والے خطبے اور پندونصائح کوبھی مقامہ یا مجلس کہا جانے لگا جیسے مقامات المحطباء, مقامات القصاص اور مقامات الزهاد - دکایت کی بیصنف عہد عباسی کے وسط میں سامنے آئی اور اس کی ابتدا این فارس نے کی پھر اس کے شاگر دید کیج الزماں نے استاون ممال تک پہنچایا۔ مقامہ سے مقصود نہ تو جمال دکایت ہے نہ حسن وعظ اور نہ افادہ علمی بلکہ وہ ایک فنی اور اد بی بی ممال تک پہنچایا۔ مقامہ سے مقصود نہ تو جمال دکایت ہے نہ حسن وعظ اور نہ افادہ علمی بلکہ وہ ایک فنی اور اد بی تحریر جس میں سادی تعلی نہ ہی فنی قصہ نگاری بلکہ مقامات لکھنے والوں کی زیادہ تر تو جہ تحسین لفظی اور سے وحققی عبارات لکھنے پر رہی جن کا اولین مقصد اپنے لسانی ملکہ کا اظہار کرنا تھا اور ثانیا نوجوان اد با کوانشا پردازی کی مشق بہم پہنچانا۔ ابن القطلی کا یہ قول کسی حد تک درست معلوم ہوتا ہے کہ 'ان اور کی ک مشق اور نظم ونٹر کے دوسرے اس ایں ای دیا دی کہ میں معامات سے کوئی اور شری کو میں عبارات کھنے پر رہی جن کا اولین مقصد اپنے لسانی ملکہ کا مشق اور نظم ونٹر کے دوس دی اور نی کی منت کہم پہنچانا۔ ابن القطلی کا یہ قول کسی حد تک درست معلوم ہوتا ہے کہ 'انشا پردازی کی مشق اور نظم وار نے کی کشی نہیں کی جاسے مقام ہے کہ 'انشا پردازی کی مشق ہوں ہوتا ہے کہ 'انشا پردازی کی مشق اور نظم وار نے کی کشینہیں کی جاسکتیں ۔

مقامات کے دوررس اثرات عربی زبان وادب پر مرتب ہوئے ہیں، ہمدانی کے ''ابلیسی مقامہ' سے متأثر ہوکر ابن شہید اندلسی اور ابو العلاء معری نے عالم ما بعد الطبعیات کا اپنا سفر نامہ لکھا اور اس عالم کے حالات کوقوت متحیلہ کے مدد سے قارئین کے سامنے پیش کیا۔ مزید برآں بہی صنف آ گے چل کرفن قصہ نگاری اور ناول نگاری کی بنیاد بن جاتی ہے۔ 15.4.6 تنقید نگاری عربوں میں تنقیدی شعور فطری طور پر پایا جاتا ہے، جس کے ملکے اور دھند لے نقوش عہد عباسی سے ماقبل دور میں پائے جاتے ہیں، لیکن یون بطور فن عصر عباسی میں پروان چھڑھا تھا اور اس مقام ومنزل پر پہونچ گیا تھا جس تک وہ زمانہ قدیم میں کبھی نہیں بہونچا سکا تھا۔ یہ بات بلا خوف وتر در کہی جاسکتی ہے کہ عصر جدید کو چھوڑ کرعربی تقید کبھی بھی اس قدر بلند مقام پر نہیں پینچ سکی تھی۔ اس تنقیدی شعور کو پروان چڑھانے میں فصاحت قرآنی (اعجاز القرآن) کے اسرار ورموز نے اہم کر دار ادا کیا ہے، قرآنی فصاحت و بلاغت کے مطالعے نے ادبی تقدیم کا تعاری نیا راستہ کھول دیا تھا، جس کے متیجہ میں ادبی تنقید کا ایک قابل ذکر سرمایہ سامنے آتا ہے۔

عہد عباسی میں تنقید کا ایک نیارنگ سامنے آتا ہے کہ اسی عہد میں پہلی مرتبہ دو شاعروں کے درمیان موازنہ ومقارنہ کرنے کا چکن سامنے آیا جیسے آمدی کی کتاب''الموازنة بین البحتري وأبی تمام'' وغیرہ ۔ یہاں اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ دو شعرا کے درمیان مقارنہ دموازنہ کے پچھنمونے عہد جا،لی میں پائے جاتے ہیں،لیکن چونکہ وہ نتائج کسی قواعد وضوابط پر شتمت نہیں تھے، بلکہ صرف عربی الفاظ کے بہتر استعمال اور فیصلہ کرنے والے کے ادبی ذوق پر مشتمل ہوتے تھے،لہذا ان کا مقابلہ وموازنہ عہد عباسی کے 'ادب مقارن' سے نہیں کیا جا سکتا ہے۔

فن تنقيد پر قلم الله فن تنقيد بر قلم الله خد بن سلام تحمى (٢٣٢ه) مؤلف ''طبقات فحول الشعراء''اورجادظ (٢٥٦ه) مؤلف "البيان والتبيين" كے علاوہ ابن قتيب دينورى (٢٤٦ه) مؤلف "الشعو والشعواء" ابو العباس محمد بن يزيد مبرد (٢٨٦ه) مؤلف "الكامل"، ثلعب (٢٩١ه) مؤلف ''قواعد الشعر ''، ابن معتز (٢٩٦ه) مؤلف ''كتاب البديع ''اور ' طبقات ابن المعتز ''، ابن طباطبا (٢٣٣ه) مؤلف ''عياد الشعراء''، قدامه بن جعفر (٢٣٣ه) مؤلف ''نقد الشعر ''، ابو الفرح اصفهانى (٢٥٣ه) مؤلف ''كتاب الأغانى ''مت بن بشرآ مدى (٢٥٢ه) مؤلف ''قواعد الشعر ''، ابن معتز (٢٩٦ه) مؤلف ''نقد الشعر ''، ابو الفرح اصفهانى (٢٥٣ه) مؤلف ''كتاب الأغانى ''مت بن بشرآ مدى (٢٠٢٩ه) مؤلف ''كتاب الموازنة بين المحتري وأبى تمام 'يا ''كتاب الموازنة بين الطائيين '' الله مز بانى محمد بن بشرآ مدى (٢٠٢٩ه) مؤلف ''كتاب الموازنة بين المحتري وأبى تمام 'يا ''كتاب الموازنة بين الطائيين '' ابوعبيد مؤلف ''ي محمد بن بشرآ مدى (٢٠٢ه) مؤلف ''كتاب الموازنة بين المحتري وأبى تمام 'يا ''كتاب الموازنة بين الطائيين '' مؤلف ''ي محمد بن بن بشرآ مدى (٢٠٢ه) مؤلف ''كتاب الموازنة بين المحتري وأبى مؤلف ''الوساطة بين الطائيين '' ابوعبير مؤلف ''ي محمد بن مؤلف ''كتاب الصناعتين ''، ابن فارس (٢٥٣ه) مؤلف ''فو الخطأ في الشعو ''، ابومعور ثعالى (٢٩٣ه) مؤلف ''ي مو المعن ''المو شح ''كاف ''مو الفصاحة ''م مؤلف ''ألمو شح ''المو شح ''المو المو الخطأ في الشعو ''، ابومعور ثعالى (٢٩٣ه) الله مرز بانى محمد بن مؤلف ''المو شح ''كاف ''مو الفصاحة ''م عبر العزيز جرجانى مؤلف ''لو ساطة بين المتنبي و حصومه '' ال

15.5 نمائنده نثر نگار اور نمونه کلام

عہد عباسی میں نثر نگاران نے نمایاں خدمات انجام دی ہیں اور عربی سرمایی علم وادب میں کافی اہم ، معتبر اور گرانفذر سرمایہ کا اضافہ کیا ہے۔آئندہ سطور میں اس دور کے نمائندہ نثر نگاروں کی سواخی جھلک،ان کے اسلوب اورفکری وفنی کاوشوں کا اختصار کے ساتھ جائزہ لیا جارہا ہے۔ 15.5.1 ابن المقفع (۱۰۱-۱۴۲۲ ھ)

یہ فارس الاصل تھا اس کا نام روز بہ تھا، اس کا باپ داؤذیہ ایران سے بصرہ آگیا تھا اور حجاج بن یوسف کے زمانہ میں لگان وصول کرنے

کے محکمہ میں ملازم تھا۔ پچھ مالی خرد برد کرنے کے جرم میں تجاج نے اسے اتنا مارا کہ اس کا ہاتھ خشک ہوگیا لہٰذا اسے مقفع کے لقب سے پکارا جانے لگا اوراس کا بیٹا ابن المقفع کہلایا۔ باپ تو مجوبی رہا لیکن بیٹے کی تربیت بچپن ہی سے اسلامی طریقہ پر ہوئی اور نوجوانی ہی میں اس نے فاری اور عربی میں مہارت حاصل کر لی تھی۔ خلیفہ منصور کے چپاعیسیٰ بن علی کے ہاتھوں اسلام قبول کیا اور اسلامی نام عبداللہ رکھا گیا۔ اس نے قُتل کے سلسلہ میں مختلف اتوال ہیں۔ بعض حضرات کہتے ہیں کہ اسے زند یقیت کی وجہ سے قتل کیا گیا، جب کہ بعض حضرات کا کہنا ہے کہ اس کو قرآن کا مقابلہ کرنے اور زندیقہ یوں کی کتا بوں کا ترجمہ کرنے کی وجہ سے قتل کیا گیا۔ ای کو قرآن کا مقابلہ کرنے اور زندیقہ یوں کا ترجمہ کرنے کی وجہ سے قتل کیا گیا۔ جب کہ بعض حضرات کا کہنا ہے کہ اس کو قرآن کا مقابلہ کرنے اور زندیقہ یوں کی کتابوں کا ترجمہ کرنے کی وجہ سے قتل کیا گیا۔ اس طرح تا ہے کہ وہ میں کو قبل کے سلسلہ میں محلف اور ان ہیں۔ بعض حضرات کہتے ہیں کہ اسے زند یقیت کی وجہ سے قتل کیا گیا، جب کہ بعض حضرات کا مہنا ہے کہ اس کو قرآن کا مقابلہ کرنے اور زندیقہ یوں کی کتابوں کا ترجمہ کرنے کی وجہ سے قتل کیا گیا۔ اس طرح اس پر الحاد کا الزام بھی لگایا جا تا ہے کہ وہ محض دنیوی نفع کی خاطر مسلمان ہوا تھا چنا نچوا کہ مرتبہ جب مجوسیوں کے آتش کدہ کے پاس سے گذرا تو اس نے بیدود اشعار پڑ ھے تھے: اپنی لامنہ حک الصدود و اپنی قسم المادی ہو مو کی اپنی سے تعاد کہ الکہ مع الصدود لا میں الی کہ معاں پر خلی ہے ہو ک (اے عام تکہ کا گھر جس سے میں دشمنوں کہ ڈر سے کنارہ میں کر رہا ہوں گر میر ادل تیرے ہی حوالہ ہے۔ تجھ سے بطاہ رمیں بردی کی الظہر ارکر پا ہوں لیکن میں الیکن میں اور ایک ہوں ہے۔

بعض حضرات کا خیال ہے اس کے قتل کی وجہ عیلی بن علی کے بھائی اور منصور کے چچا عبداللہ بن علی کے سلسلہ میں امان نامہ تحریر کرنے میں خلیفہ کے لیے جس طرح کے سخت الفاظ کا استعال کیا تھا وہی اس کی موت کا سبب بنا۔خلیفہ کے اشارے پر سفیان بن معاویہ نے جو ابن المقفع کا ڈمن تھا اس کے اعضا وجوارح کا ٹ کر دیکتے ہوئے تنور کی نذر کردیا۔ غالب گمان ہیہ ہے کہ اس کے قتل کی صحیح وجہ یہی ہے۔ بیہ واقعہ ۲۷ ارھ، ۱۳۳ یا ۲۵ انجری کا ہے۔ابن کمقفع کی عمر اس وقت ۲ ساسال تھی۔

ابن المقفع عربی اورفاری دونوں زبانوں سے خوب واقف تھا اپنی ذکاوت وذہانت اوروسعت معلومات کی بناپراس دور کی عربی اسلامی، فارس، ہندی اور یونانی ثقافت کا جامع تھا۔ اصلاح معاشرت کے نقطۂ نظر سے جس چیز کواس نے مفید سمجھا، پہلوی اور دیگر زبانوں سے عربی میں منتقل کردیا۔ پہلوی زبان سے ترجمہ کی کتابیں اخلاقی تعلیمات کے لیے مشہور ہیں جیسے الادب الصغیر، الأدب الکبیں، الیتیمة، دسالة الصحابة کا شاراس کی اہم کتب میں ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ اس نے ارسطو کی کتاب المقو لات اور ہندی اور بندی اور سے ترجمہ شدہ کتاب کلیلة و دمنة بطور یادگارچوڑی ہیں۔

ابن کمقفع کا شاراپ دور کے عظیم انشا پردازوں میں ہوتا ہے اور اس کا کمال ہیہ ہے کہ اس نے عربی زبان کے اصل مقومات کوباقی رکھتے ہوئے دیگر زبانوں نے تخیل ونصور اورعربی ذوق کے درمیان ہم آہنگی پیدا کی ہے۔وہ نہایت ذکی اور دانا شخص تھا۔ اس کا کلام پر شکوہ، سنجیدہ اور انتہائی آسان اسلوب پر شتمل ہوتا تھا۔ ایک مرتبہ کسی نے اس سے بلاغت کے متعلق سوال کیا تواس نے جواب دیا کہ ' بلاغت ک تعریف سے ہے کہ جب اسے جاہل سنے تو سیس بھی کہ وہ بھی اس طرح کا کلام کہ سکتا ہے''۔وہ اپنے ساتھیوں سے کہا کرتا تھا کہ '' سوقیا نہ الفاظ سے

ابن کم تفقع کا اسلوب فصاحت وبلاغت ، سہل پسندی اور وضاحت پر قائم ہے۔ اس اسلوب کی خاصیت ریتھی کہ اس میں الفاظ سے معانی جھلکتے تھے، اس کے یہاں نامانوس اور غریب الفاظ کے استعمال سے اجتناب پایا جاتا ہے، عمدہ الفاظ کا انتخاب، ایجاز واختصار اس کی تخلیقات کومتاز بناتی ہیں۔ اس کے یہاں قصوں ادرکہانیوں کواہم درجہ حاصل ہے۔ یہ قصی محصی جانوروں ادر کبھی انسانوں کی زبان میں بیان کیے جاتے ہیں۔ قصے کہانی یا ضرب الامثال پیش کرنے کا بنیادی مقصد یہی ہے کہ دہ باتیں قاری کو ذہن نشین ہوجا سیں۔ افہام وتفہیم کے معاملہ میں دہ قاری کو کمی کا حساس نہیں ہونے دیتا ہے۔لغوادر فضولیات سے پر ہیز کرتے ہوئے اس بات کی کوشش کرتا ہے کہ قاری اس کی باتوں سے متاثر ہو۔ الحاد وزندیقیت کے الزامات کے باد جود ابن المقفع لہوولعب اور برائیوں سے دور ہتا تھا۔ دہ اسے معاصل کی توجہ کا مرکز تھا۔ ایک

مرتبہ کسی نے اس سے سوال کیا کہ: ''من أدبک'' (تم کوادب کس نے سکھایا) اس نے جواب دیا ''نفسی، إذار أیت من غیری حسنا أتيته وإن رأیت قبیحا أبیته'' ( جُمے میر نے نفس نے ادب سکھایا ہے، جب میں کسی کواچھا کام کرتے ہوئے دیکھا ہوں توخود بھی اسے کرتا ہوں اور جب براکام کرتے ہوئے دیکھا ہوں تو اس سے پر ہیز کرتا ہوں)۔

فن ترجمہ میں'' تحلیلة و دمنة'' اس کا شاہ کار ہے۔ اس ہندی تصنیف کا ترجمہ جس خوش اسلوبی اورمہارت کے ساتھ اس نے کیا ہے وہ اپنی نظیر آپ ہے،صدیاں گذر گئیں لیکن اس کتاب کی اہمیت اور معنویت ہیں کوئی فرق نہیں آیا ہے۔ اس کی نثر کانمونہ:

" لاتتركنَّ مباشرة جسيم أمرك، فيعود شأنك صغيرا ولا تلزم نفسك مباشرة الصغير فيصير الكبير ضائعا\_ واعلم أن رأيك لايتسع لكل شئى ففرّغه للمهم، وأن ليلك ونهارك لايستوعبان حاجتك وإن دأبت فيهما وانه ليس إلى أدائها سبيل مع حاجة جسدك إلى نصيبه من الدعة فأحسن قسمتهما بين دعتك وعملك، واعلم إنك ماشغلت من رأيك في غير المهم أزرى بالمهم وماشغلت من ليلك ونهارك في غير الحاجة أزرى بكفي الحاجة"

(بڑے کام کی انجام دہی سے گریز نہ کرو ورنہ تمہاری شان کم تر ہوجائے گی اور چھوٹے کام میں برابر نہ لگے رہو ورنہ بڑا کام ضائع ہوجائے گا اور جان لوکہ تمہاری عقل ہر چیز کا احاطر نہیں کر سکتی، اس لیے اسے اہم کا موں کے لیے خالی رکھو، اور رات ودن تمہاری ضرورت کو محیط نہیں ہو سکتے خواہ تم مسلسل کام کرو، اور ضرورت کی تکمیل کے لیے جسم کو آ رام کی بھی حاجت ہوگی، اس لیے رات ودن کے کام اور آ رام ک مناسب تقسیم کرلو۔ اور یاد رکھوا گر عقل کو غیراہم چیز وں میں مشغول رکھو گے تو اس سے اہم چیز کو نقصان پہنچ گا اور جس وقت کو بلا ضرورت گذار دو گے ضرورت میں اس کا عیب تم کو لاحق ہوگا)

"ينبغى للعاقل أن لايغفل عن التماس مافي نفس أهله وولده وإخوانه وصديقه عند كل أمروفي كل لحظة وكلمة وعند القيام والقعو دوعلى كل حال فان ذلك كله يشهد على مافي القلوب"

مشہور اموی انشا پر دازعبد الحميد يحيٰ کا تب کی صحبت، عباسی دور ميں نشوونما، فارس ادب کا گہرا مطالعہ، ہندی اور يونانی ادب سے واقفيت اور عربی نثر ونظم کے وسيع مطالعہ نے ابن المقفع کے اسلوب کونکھارنے ميں مدد کی اور اس کا اسلوب " المسهل الممتنع" کہلا يا۔ ابن المقفع پہلا اديب ہے کہ جس نے ايرانی، ہندی اور يونانی حکمت سے عربی زبان وادب کو آشا کيا، اخلا قيات اور سياست کے موضوع پرقلم الھايا اوراس انداز کاسب سے پہلا مترجم ہے۔اس کااسلوب جاحظ کی آمد تک مقبول عام رہا۔افسوس ہے کہ بیوہ بی صلاحیتوں والا ادیب صرف چھتیں سال کی عمر میں ہم سے چھین لیا گیا۔

15.5.2 سہل بن ہارون(م ۲۱۵ھ)

یہ بیصی این <sup>ا</sup>لمقفع کے مانند فارسی الاصل تھا۔ این الندیم کے قول کے مطابق بھرہ، واسط اور اہواز کے درمیان واقع '' دستمیان'' میں پیدا ہوا۔ بعض لوگوں نے اس کے گاؤں کا نام'' میسان'' لکھا ہے اور بعض کے خیال کے مطابق نیشا پور میں پیدا ہوا۔ شخصیل علم کے لیے بھرہ آیا پھر بغداد پہنچا۔ یحیٰ برکی کا تقرب حاصل کر کے انشا و ترسیل کے محکمہ سے وابستہ ہو گیا، خلیفہ ہارون نے اسے ''داد الحکمة' کا نگراں مقرر کیا تھا۔ ۱۸۷ء میں برا مکہ کے زوال کے بعد فضل بن سہل کے ذریعہ مامون تک رسائی حاصل کی، جس کی لڑکی'' بوران' مامون کے نکاح میں تھی ۔ جب مامون نے '' دار الحکمة'' کوایک بڑی اکٹر ٹی کی شکل دی تو اسے قبر صل کی، جس کی لڑکی'' بوران' مامون کے نکاح میں تھی ۔ اور مامون نے زمانہ میں علما اور متکلمین پر شتم کی جو کی شکل دی تو اسے قبر صل کی ، جس کی لڑکی'' بوران' مامون کے نکاح میں تھی ۔ مار مادون نے زمانہ میں علما اور متکلمین پر شتم کی جگھی میں مند ہوتی تھی اس میں سہل پا بندی سے شریک ہوتا تھا۔ دار الحکمۃ ، کا لگراں مالا دیا۔

سہل بن ہارون کوظم ونٹر دونوں پرقدرت حاصل تھی اور اپنے زمانہ کے دیگر مروجہ علوم میں دستگاہ تھی۔ وہ اپنے زمانہ میں حکمت وبلاغت کے لیے مشہور تھا۔ جاحظ نے اس کی قادرالکلامی، خطابت، فصاحت وبلاغت اوراد بی مہارت کا اعتراف کیا ہے۔ اس نے اس بات کا اعتراف بھی کیا ہے کہ وہ سہل سے ملتا رہتا تھا اور اس نے اس کے نوا درات ولطا کف بھی نقل کیے ہیں۔ اس کی اصل شہرت رسائل نگاری کی بنا پر ہوئی۔ اس کے متعدد رسائل کا تذکرہ ملتا ہے جس میں بخل وغیرہ کے بارے میں اس نے خامہ فرسائی کی ہے۔ اس کی اسل شہرت رسائل نگاری کی بنا مشاہرت اور خل میں اسے ملتا رہتا تھا اور اس نے اس کے نوا در ات ولطا کف بھی نقل کیے ہیں۔ اس کی اصل شہرت رسائل نگاری کی بنا میں میں اس کے متعدد رسائل کا تذکرہ ملتا ہے جس میں بخل وغیرہ کے بارے میں اس نے خامہ فر سائی کی ہے۔ دوایات میں سہل بن ہارون کی ذکاوت وذہانت اور ظریفا نہ مزاج کی نشان دہی کی گئی ہے۔ اس کے اسلوب میں اور '' محتاب الم خلاء'' میں جا حظ کے اسلوب میں بہت زیادہ مشابہت پائی جاتی ہے۔ جاحظ کا بیان ہے کہ جب وہ شروع میں کوئی کتاب لکھتا تھا تو لوگ اس کی پزیرائی نہیں کرتے تھے کیکن جب وہ اس سے کم تر درجہ کی کتاب ککھ کر سہل بن ہارون یا دوس ہے شہور موفین کی طرف منہ وب کرد بتا تھا تو لوگ اس کی پزیرائی نہیں کرتے تھے لیکن جب وہ اس

سہل بن ہارون کی بیش تر تحریری ضائع ہوگئ ہیں۔ ''کلیلة و دمنة'' کے طرز پراس نے دو کتا ہیں تصنیف کی تحس ۔ ایک کانام '' ثعالبة و عفراء'' اور دوسری کا نام ''النمر و الثعلب'' ہے۔ مسعودی نے اول الذکر کتاب کے متعلق بیان کیا ہے کہ وہ حسن تر تیب کے لحاظ سے کلیلة و دمنة سے فائق ہے ۔ جدید دور کے ایک تحقق عبدالقادر مہیری کو کتاب ''النمو و الثعلب''کا ایک نسخہ دستیاب ہواتھا، انھوں نے تیونس یو نیورٹی کے مجلہ میں اس کتاب کے اقتتباسات اور اس پر ایک مقدمہ شائع کیا ہے۔ اس قصہ کا مرکزی کر دارتین جانوروں پر شمتل ہے، ایک لومڑی، دوسرا بھیڑیا اور تیسرا چیتا۔ ان کے مابین پیش آنے والے واقعات کو تہل نے بار یک بینی کے ساتھ تر تیب دیا ہے ای مقصد مقدم یہ ہوں ، دوسرا بھیڑیا اور تیسرا چیتا۔ ان کے مابین پیش آنے والے واقعات کو تہل نے بار یک بینی کے ساتھ تر تیب دیا ہوں کا بنا دی مقصد مقدم یہ دوسرا بھیڑیا اور تیسرا چیتا۔ ان کے مابین پیش آنے والے واقعات کو تہل نے بار یک بینی کے ساتھ تر تیب دیا ہے اس طرح ، مقدم میہ ہے کہ باد شاہوں اور حاکموں کو حیوانات کی زبانی نظری سے کہ جائے اور عدل و الصاف کی راہ پر چلنے کی ترغیب دی جائے۔ اس طرح ، حین

جاحظ نے کتاب البخلاء کے مقدمہ میں تہل کا ایک طویل رسالہ قتل کیا ہے جس میں سخاوت کے مقابلہ میں بخل تعریف کی گئی ہے۔

اس رسالہ میں اس نے کلام نبی سلی طلی طلی اور صحابہ وتا بعین، قدیم اقوال وامثال سے منقول حکمت کوذکر کر کے استدلال کیا ہے۔ رسالہ کے مضامین سے اس زمانہ کے کلامی جدل ومناظرہ کارنگ بھی نمایاں ہوتا ہے۔ جاحظ اور ہمل بن ہارون کے اسلوب میں اس قدر مماثلت ہے کہ اگر جاحظ خود اس رسالہ کو ہمل کی جانب منسوب نہ کرتا تواسے جاحظ ہی کی تحریر سمجھا جاتا ۔ ہمل کے مذکورہ رسالہ سے پچھنمونے:

"عبتموني حين زعمتِ أني أقدم المال على العلم، لأن المال يقاد به العلم، و به تقوم النفوس قبل أن تعرف فضل العلم فهو أصل و الأصل أحق بالتفضيل من الفرع . . . و قلتم: كيف تقول هذا و قد قيل لرئيس الحكماء و مقدم الأدباء: أفضل العلماء أم الأغنياء؟ قال: بل العلماء ، قيل: فما بال العلماء يأتون باب الأغنياء أكثر مماياتى الأغنياء أبو اب العلماء قال لمعر فة العلماء بفضل الغنى و لجهل الأغنياء بفضل العلم . . . "

(مال کوعلم پر مقدم کرنے کی وجہ سے تم لوگ مجھ سے ناراض ہو گر در حقیقت مال کے ذریعہ علم کی قیادت اور نفوس کی در تگی ہوتی ہے خواہ وہ علم کی فضیلت سے واقف نہ ہوں اس طرح مال اصل ہے اور اصل ہی کو فضیلت حاصل ہوتی ہے بہ نسبت شاخ کے .....تم سے کہتے ہو کہ عقل مندوں کے سرداروں اور ادیوں کے بیش روا شخاص سے سوال کیا گیا کہ علم کی فضیلت سے واقف نہ ہوں اس طرح مال اصل ہے اور اصل ہی کو فضیلت حاصل ہوتی ہے بہ نسبت شاخ کے .....تم سے کہتے ہو کہ عقل مندوں کے سرداروں اور ادیوں کی در تگی ہوتی ہے دو معلم کی فضیلت سے واقف نہ ہوں اس طرح مال اصل ہے اور اصل ہی کو فضیلت حاصل ہوتی ہے بہ نسبت شاخ کے .....تم سے کہتے ہو کہ عقل مندوں کے سرداروں اور ادیوں کے پیش روا شخاص سے سوال کیا گیا کہ: علما افضل ہیں یا مالدار؟ تواضوں نے جواب دیا کہ علما کہا گیا کہ علما معلم کی فضیلت سے ماروں اور ادیوں کے پیش روا شخاص سے سوال کیا گیا کہ: علما افضل ہیں یا مالدار؟ تواضوں نے جواب دیا کہ علما کہا گیا کہ علما مالداروں کے سرداروں اور ادیوں کے پیش روا شخاص سے سوال کیا گیا کہ: علما افضل ہیں یا مالدار؟ تواضوں نے جواب دیا کہ علما کہا گیا کہ علما مالداروں کے درواز دیوں کے پیش دوا شخاص سے سوال کیا گیا کہ: علما افضل ہیں یا مالدار؟ تواضوں نے جواب دیا کہ علما کہا گیا کہ معلم مالداروں کے در اور ایں جاتے ہیں جبکہ مالدار علم کے درواز ہ پر کم، جواب ملا کہ علما کو مالداری کی فضیلت معلوم ہے اور مال دار علم کی فضیلت سے ناواقف ہیں.....

اس کے ایک خط کانمونہ:

"بسمالله الرحمن الرحيم أصلح الله أمركم، وجمع شملكم وعلمكم الخير وجعلكم من أهله، قال الأحنف بن قيس: يامعشر بنى تميم لاتسرعو اإلى إلفتنة ، فان أسرع الناس ألى القتال أقلّهم حياء من الفرار ، وقد كانوا يقولون إذاأر دت أن ترى العيوب جمة فتأمل عيّابا ، فإنه إنما يعيب بفضل مافيه من العيب ، وأول العيب أن تعيب ماليس بعيب ، وماأر دنا بماقلنا إلا هدايتكم وتقويمكم وإصلاح فسادكم ، وإبقاء النعمة عليكم ، ولئن اخطأناسبيل إرشادكم ، فما أخطاناسبيل حسن النية فيما بيننا وبينكم ... "

(شروع کرتا ہوں اللہ کے نام سے جو بڑا مہر بان اور نہایت رحم کرنے والا ہے۔ اللہ تمہاری اصلاح کرے، تمہارے اندر اتحاد پیدا کرے، تمہیں خیر کی تعلیم دے اور اہل خیر بنائے۔ احف بن قیس نے بنوتیم سے کہا کہ تم فتنہ کی طرف سبقت مت کرو، جولوگ کشت وخون کی طرف سبقت کرتے ہیں وہ راہ فرار اختیار کرنے میں کم شرمندگی کا احساس کرتے ہیں۔ لوگ کہتے ہیں کہ اگر لوگوں کی خامیوں کود کیھنا چاہتے ہو توعیب جوئی کرنے والے کودیکھو کیونکہ وہ اپنے عیب کی روشن میں دوسروں کی عیب جوئی کرتا ہے، سب سے پہلاعیب بیہ ہے کہ وہ ایس چیز کو عیب بتا تا ہے جو عیب نہیں ہے۔ جو کچھ میں کہہ رہا ہوں اس سے تمہاری اصلاح اور تمہاری نعبتوں کا دوام مقصود ہے، ہوسکتا ہے کہ ہم تمہیں صحیح راہ دکھانے میں بھٹک جا سی لیکن تمہارے لیے ہماری نیت میں کھوٹ نہیں ہے.....) انتخاب نے اسے صف اول کے ادیبوں میں لاکھڑا کردیا تھا اور یہ کسی حد تک درست کہا گیا ہے کہ تہل بن ہارون وہ بچ تھا جس کا درخت جاحظ کی شکل میں منظر عام پرآیا''۔

15.5.3 ابراتيم بن عباس بن محرصولي (٢ / ٢ - ٢٣٣٣)

صولی اپنے زمانہ کامشہورادیب تھا۔خراسانی النسل تھا اوراس کا دادا''اصول''مجوی تھا۔ اسی کی طرف نسبت کی وجہ سے وہ صولی کے نام سے مشہور ہوا تھا۔حجاج کے جانب سے خراسان میں متعین گورنریزید بن مہلب کے ہاتھوں اسلام قبول کیا۔ اس کے لڑکے عباس کے دوبیٹے تھے بڑا عبداللّہ اور جھوٹا ابراہیم ۔ ان کی ماں مشہور شاعر عباس بن احف بن قیص کی بہن تھیں۔ اپنے ہم عمر بچوں کے ساتھ علما و شعرا کے حلقہ میں شریک ہوتا تھا جس سے اس کی زبان پختہ ہوئی اور شاعری میں نکھار آیا۔

ابوالقاسم حزه بن یوسف نے ''تاریخ جرجان'' میں لکھا ہے کہ ''ابرا ہیم صولی جرجانی الاصل ہے اور صول جرجان کا ایک علاقہ ہے ۔ یہ اپنے زمانہ کا مشہور شاعر اورانشا پرداز تھا۔ابرا ہیم اوراس کے بھائی عبداللہ کا تعلق ذوالر یا سین فضل بن سہل سے ہوا جس نے ابرا ہیم کوسر کاری امور کے شعبہ میں ملازمت دے دی اوروہ یہاں مختلف عبدوں پر وفات تک کا م کرتا رہا۔ خلیفہ واثق کے زمانہ میں کچھ دنوں کے لیے اہواز کا گورز بھی رہا۔ اس کی شاعرانہ صلاحیت اورانشا پردازی کا اعتراف معاصرین اور متاخرین نے کیا ہے۔وہ شعر کہنے کے بعد اس پر مسلسل نظر ثانی مراب اس کی شاعرانہ صلاحیت اورانشا پردازی کا اعتراف معاصرین اور متاخرین نے کیا ہے۔وہ شعر کہنے کے بعد اس پر مسلسل نظر ثانی مشہور شاعرانہ صلاحیت اورانشا پردازی کا اعتراف معاصرین اور متاخرین نے کیا ہے۔وہ شعر کہنے کہ بعد اس پر مسلسل نظر ثانی مشہور شاعر دور میانہ درجہ کے اشعار کولکم زد کرد یتا تھا حق کہ کہی کہی ایک یا دواشعار باقی رہ جاتے تھے۔اس کی شاعری کے بارے میں مشہور شاعر دعولی ودر میانہ درجہ کے اشعار کولکم زد کرد یتا تھا حق کہ کہی کہی ایک یا دواشعار باقی رہ جاتے تھے۔اس کی شاعری کے بارے میں مشہور شاعر دوس بن علی خزاعی کا کہنا تھا کہ اگر ابراہیم بن عباس شاعری کو ذریعہ بنالیتا تو جمیں پر کھاور کرنا پڑتا۔ ابن الجزا تاح کا بات ہیں ہی مشہور شاعر دور ان کے دول کے ایک مشاعری کے میں اس کا کوئی مشیل نہ تھا۔ اس عصر انشا پرداز وں میں سب سے بڑا شاعر تھا، اس کی زبان میں رفت اور شیر بی تھی اورا حوال زمانہ کے منظر کشی میں اس کا کوئی مشیل نہ تھا۔ اس عرانشا پرداز وں میں سب سے بڑا شاعر تھا، اس کی زبان میں رفت اور شیر بی تھی اورا حوال زمانہ کے منظر کشی میں اس کا کوئی مشیل نہ تھا۔ اس عرانشا پردازی میں وہ عبارت پرتو جہ دیتا تھا۔انہ کا میں رفت اور شین تھی اور این کی بی کردان کی میں میں بی ہی دو عبارت پڑا ہو تر اس کا تو ہو ہے تھی اس سے عہدہ ان کر میں میں میں میں میں ہیں میں میں میں ہو تو تھی، اس کا کوئی مشیل ہوتے تھی، اس کے میں میں اس سے میں اس کی تو تی تھی ہوں میں میں ایک ہوتی کیا ہو جن کی طرف میں ادل مائل ہوااور جن سے میر بے میں ایک جذ ہہ موجزن ہوا۔

خلیفہ متوکل کے زمانہ میں باغی اساعیل بن اتحق کو شالی آرمینیا میں بغاوت اور آتش زنی کے بعد اس کے قُل کوایک مکتوب میں جس طرح بیان کرتا ہے وہ اس کی فصاحت و بلاغت کو نمایاں کرتی ہے۔ اس نے دشمنان خدا کو نتین قسموں میں تقسیم کیا ہے اور عبارت میں صنعت طباق کا مہمارت کے ساتھ استعال کیا ہے جیسے د صناع کے ساتھ فطام، مؤ کے ساتھ حلو، ذل کے ساتھ عزّاور حسرت کے ساتھ مسرت وغیرہ۔

صولی کے مکتوب میں منظر نگاری کا فن بھی واضح طور پر سامنے آتا ہے مثلاً نافر مانی کو اس نے ایسی ماں قرار دیا ہے جو اپنی اولا دیعنی باغیوں اور سرکشوں کی پرورش کرتی ہے اور نافر مانی اختیار کرنے کے لیے سبز باغ دکھاتی ہے لیکن سب کا انجام براہوتا ہے اور اس فتنہ کو اس نے جہنم قرار دیا ہے جس کے بھڑ کتے ہوئے شعلے ہرایک کو اپنے اندر سمیٹ لیتے ہیں، باغی کے جسم کو ٹکڑ ے ٹکڑ بر دیا جاتا ہے اور وہ درندوں کی غذا بن جاتا ہے ریتو دنیا کا معاملہ ہے جبکہ آخرت میں وہ جہنم کا ایند هن بتا ہے۔

صولی کو مختصر نولیکی پر بھی عبور حاصل تھا ۔فارسی اثرات کی وجہ سے انشا پرداز اطناب کی طرف مائل ہور ہے تھے ،جو بات پہلے

دوچار جملوں میں کہہ دی جاتی تھی اس کے لیے اب طویل عبارتیں لکھی جانے لگی تھیں ۔ عربی زبان نے فاری کے بہت سے اسالیب کو بھی اختیار کرلیاتھا مثلا مرسل الیہ کو بڑے بڑے القاب لکھنا، مخاطب سے تکلف اور ادب سے گفتگو کرنا ، ایک مطلب کو بہت سے الفاظ اور متر ادف جملوں میں ادا کرنا۔ اس خدشہ کا احساس کرتے ہوئے کہ پرنو لیی عربی زبان میں فساد اور بگاڑ نہ پیدا کرد یے بعض ادیب اور انشا پرداز لوگوں کو مختصر نو لی کی دعوت دیتے تھے۔ اس کوتر جیج دینے کے سلسلہ میں جعفر بن یحیٰ کا قول تھا: '' إذا استطعت مان تکون کت بکھ کالتو قیعات فافعلو ا'' (اگر تم اپنے خطوط کو مختصر نوٹ کی طرح لکھ سکتے ہوتو ایسا ہی کرو)۔ صولی کو چونکہ انشا پردازی پر پوری قدرت تھی اس لیے اس نے طویل اور مختصر دونوں طرح کے رسائل میں این فنی مہارت کا ثبوت دیا ہے۔ اہل محص کہ معن میں متوکل کے خلاف بغاوت کرنے پر جو خط اس نے کہ اس سے اس سے اس

أمابعد فإن امير ألمؤمنين يرى من حق الله عليه، مماقوم به من او د، وعدل به من زيغ، ولم به من منتشر، استعمال ثلاث، يقدم بعضهن على بعض، أو لاهن ما يتقدم به من تنبيه و توقيف، ثم ما يستظهر به من تحذير و تخويف ثم التي لا يقع جسم الداء بغيرها:

آنا ة فإن لم تغن عقب بعدها وعيدا, فإن لم يغن أغنت عزائمه

(امابعد، امیرالمؤمنین اپنے او پر اللہ کاحق سمجھتے ہوئے ٹیڑ ھے کوسیدھا کرنے، کچی کو درست کرنے اور منتشر کو جمع کرنے میں تین طریقے اختیار کرتا ہے۔ کسی کو پہلے اور کسی کو بعد۔ سب سے پہلے وہ متنبہ اور خبر دار کرتا ہے، پھر ڈراتے اور دھمکاتے ہیں اور اس کے بعد مرض کو ختم کرنے کے لیے آخری تد ہیراستعال کرتے ہیں۔ شاعر کہتا ہے: پہلے بربادی سے کام لیتا ہے، اس سے فائدہ نہ ہوتو دھمکی دیتا ہے اور اگر مید بھی کارگر نہ ہوتو اس کا پختہ ارادہ کام دیتا ہے۔

متوكل اس خط سے بہت خوش ہوا اور اپنے وزیر عبد اللہ بن یحیٰ بن خاقان کی جانب اشارہ کر کے کہا کہ تن رہے ہو؟ اس نے جواب دیا کہ امیر المونین ابرا تیم میں ایک خوبی ہے جسے اللہ نے آپ کے لیے چھپار کھا تھا اور آپ کی حکومت کے لیے ذخیرہ کرر کھا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ کسی مکتوب میں عباقی خلفا کے متعلق استعمال ہونے والا سی پہلا شعر ہے۔ ابن الزیات سے عفو کا طالب ہو کر میکھتا ہے: " کتبت و قد بلغت المدیۃ المحز و عدت الأیام عليّ بعد عداوی بک عليها و کان أکثر خوفی أن تسکن في وقت حرکتها و تکف عند أذاتها، حضرت اضرّ عليّ منها، فکف الصدیق عن نصرتی خوفامنک و بادر إلی العدو تقربا إلیک"

(میں بیکتوب ارسال کررہا ہوں درآں حالیکہ معاملات دگرگوں ہو چکے ہیں اورآپ کی ناراضگی کے بعد زمانہ میرادشمن ہوگیا ہے، میرا گمان بیرتھا آپ زمانہ کے حرکت میں آنے کے بعد خاموش ہوجا کیں گے اور زمانہ کے تکلیف پہنچاتے وقت ہاتھ روک لیں گے لیکن آپ میرے لیے اس سے زیادہ ضرر رساں ہو گئے، لہذا دوست آپ کے ڈرسے میر کی مدد سے رک گئے اور ڈمن آپ کا قرب حاصل کرنے کے لیے دوڑ پڑے )۔ مسعودی نے ابراہیم کا بیقول بھی نقل کیا ہے: ''مثل اصحاب السلطان مثل قوم علو اجبلا ٹم وقعو امنہ ، فکان اقر بھم الی التلف العبدهم فی الارتقاء " (بادشاہ کے مصاحبوں کا حال پہاڑ پر چڑھ کر گرنے والوں کی طرح ہے جوزیادہ او پر جائے گا گرنے میں اسے زیادہ نقصان کا سامنا کرنا ہوگا)۔

اینے مختصررسائل میں ابراہیم کو مانی الضمیر اداکرنے پرقدرت کاملہ حاصل تھی اور اس کے ان رسائل کو پڑھتے وقت بیچسوس ہوتا ہے کہ کسی خط کے بجائے صرف امثال دحکم پرشتمل بدعبارت ہے جن میں مہارت کے ساتھ اپنے کمج نظر کی وضاحت کردی گئی ہے۔ وہ جس پابد کا انشا یرداز تھااسی پایہ کا شاعر بھی تھا، اپنے مکا تیب میں جگہ جگہ وہ اپنے اشعار کااستعال کرتا تھا جیسا کہ ذکر ہو چکا ہے کہ شعر کہنے کے بعد وہ اس میں کاٹ چھانٹ کرتا رہتا تھااورا کثر اوقات بیش تر حصہ کوفکم زدکردیا کرتا تھا۔ گھوڑے کا وصف بیان کرتے ہوئے کہتا ہے: ولكن الجواد أباهشام وفئ العهد مأمون المغيب بطئ عندما استغيث عنه وطلاع عليك مع الخطوب اینے بھائی عبداللہ بن عباس صولی کے تعلق کہتا ہے: وصار له من بين إخوانه مال ولكن عبدالله لماحوى الغنى رأی خلّته منهم تسدُّ بماله فساهمهم حتى استوت بهم الحال حسن بن وجب کی مخمور آنکھوں کو دیکھتے ہوئے کہتا ہے: عبناک قد حکتامبیتک کانا کیف کنت وکیف ولربّ عين قدأرتك صاحبها عيانا مييت ابراہیم بن عباس صولی کی تصانیف ابن ندیم کے مطابق درج ذیل ہیں: کتاب دیوان الرسائل، کتاب دیوان الشعن کتاب الدولة, كتاب الطبيخ اوركتاب العطوي بي \_اس كى وفات ماه شعبان ٢٣٢ صيس سامرًا مي موئى \_ 15.5.4 ماخط (١٥٩ه-٥٥٢ه)

ابوعثان عمرو بن بحر بن محبوب کنانی کی پیدائش رائح قول کے مطابق ۱۵۹ء میں ہوئی۔ اس کی پیدائش کے سال کے متعلق مؤرخین تاریخ ادب عربی کے مابین اختلاف پایا جاتا ہے لیکن تمام سوائح نگاراس پر متفق ہیں کہ اس کی وفات ۲۵۵ھ میں ہوئی تھی۔ جاحظ بھرہ میں پیدا ہوا اور وہیں نشوونما ہوئی۔ ابتدائی زندگی کے متعلق بہت زیادہ تفصیلات کاعلم نہیں ہوتا ہے۔ کتاب الحیو ان کے دوسرے حصہ میں بیا شارہ ملتا ہے کہ وہ اپنے ہم عمر بچوں کے ساتھ متب میں اس زمانہ کے مرّ وجعلوم حاصل کرنے جاتا تھا۔ پھر مسجد میں علما کے حلقہ درس میں شریک ہونے کی ساتھ ساتھ ہو بھرہ کی ندگی کے متعلق بہت زیادہ تفصیلات کاعلم نہیں ہوتا ہے۔ کتاب الحیو ان کے دوسرے حصہ میں بیا شارہ ملتا ہے کہ وہ اپنے ہم عمر بچوں کے ساتھ متب میں اس زمانہ کے مرّ وجعلوم حاصل کرنے جاتا تھا۔ پھر مسجد میں علما کے حلقہ درس میں شریک ہونے کے ساتھ ساتھ ۔ بھرہ کی ' مربد' نامی بازار میں فصحائے عرب سے لغت و شعر کاعلم حاصل کرنے جاتا تھا۔ پھر مسجد میں علما کے حلقہ درس میں شریک ہونے کے ساتھ ساتھ ۔ بھرہ کے '' مربد' نامی بازار میں فصحائے عرب سے لغت و شعر کاعلم حاصل کرنے جاتا تھا۔ پھر مسجد میں علم کے حلقہ درس میں شریک ہونے کے ساتھ ساتھ ۔ بھرہ کے '' مربد' نامی بازار میں فصحائے عرب سے لغت و شعر کاعلم حاصل کرنے جاتا تھا۔ تھر میں اس کے ہو تھوں میں جو بھی کارت تھر کے پاس مچھلی اور روٹی فروخت کرنی پڑی مگر اس کے باوجود حصول علم میں منہم کہ رہتا تھا۔ کہا جا تا ہے کہ ' اس کے ہاتھوں میں جو بھی سیون نے پاس تھی وہ اسے شروع سے آخر تک پڑ ھڈ النا تھا۔ ابن ندیم کی روایت کے مطابق وہ کتب فروشوں کی دکانوں کورات بھر کے لیے کر ایر پر لیتا تھا اور دہل پوری رات کتا ہوں کے مطابھ میں مشخول رہتا تھا۔

چونکہ وہ بے ڈول جسم، بدشکل اورا بھری ہوئی بدوضع آنکھوں والاشخص تھا لہٰذا اس کا لقب'' جاحظ'' پڑ گیا ۔ اس کی بدصورتی کے متعلق

بہت سے قصے مشہور ہیں اور بہت سے مواقع پراس کو اپنی بدصورتی کی وجہ سے خفت کا سامنا کرنا پڑاتھا۔ اس کی غیر معمولی شہرت اور قابلیت کا چرچاس کر خلیفہ متوکل نے چاہا کہ اسے اپنے لڑکے کا اتالیق بنائے ، چنانچہ جب جاحظ خلیفہ کے یہاں'' سرّ من رای'' پہنچا تو اس نے اس کی شکل کود کیھ کردس ہزار درہم دے کروا پس کردیا۔

جاحظ مذہباً معتزلی تھا اورابراہیم نظام کا شاگردتھا اور اس سے بہت متاثر تھا۔معتزلہ کا ایک فرقہ جاحظ کی نسبت سے'' جاحظیہ'' مشہور ہوا۔نظام کے علاوہ اس نے بشرین معتمر ، نمامہ بن اسرش اورا بوہذیل علاف جیسے معتزلیوں کی محتاب المحیوان میں جگہ جگہ تعریف کی ہے۔ اس کے عقائد اور مذہبی خیالات کی جھلکیاں اس کی تصانیف میں جگہ جگہ ملتی ہیں۔

حاحظ بلاشبہ اپنے زمانے کا سب سے بڑاا دیب تھا جس کا اسلوب واضح ، طرز استدلال مضبوط اور معنی آفرینی کی قوت لامحد ودتھی۔ نٹر نگاری میں وہ ایک نئے طرز کا موجد بھی تھا اور خاتم بھی ۔ معلومات نٹر ونظم کے مختلف اصناف پر اس کو عبور حاصل تھا۔ جدت پسندی اس میں کوٹ کوٹ کر بھری ہوئی تھی ۔ اس کی عبارت فصاحت و بلاغت اور سلاست کی حامل ہے ۔ نٹر نو لیی میں علمی مباحث اور فلسفیا نہ خیالات کے اظہار میں اس کا قلم جو جو ہر دکھا تا ہے اس کی مثال دیکھنے کو نہیں ملتی ہے ۔ ظرافت اور مزاح کے میدان میں اس کی مباحث اور فلسفیا نہ خیالات کے البتہ نظم کے سلسلہ میں بعض حضرات کی رائے ہے کہ وہ عامیا نہ درجہ کی ہیں ۔ لیکن احمد امین کے بقول ' جاحظ کی تما من ہمارے سامنے ہو تیں تو ایک دائرہ معارف کا وجود سامنے آتا ۔ اس کے کہم ہوئے محفوظ چند اشعار سے بی فیصلہ کرلینا کہ اس کی شاعری

اس کے یہاں حکایتی نثر کے نمو نے بھی ملتے ہیں، جسے ہم افسانہ یا ناول سے مشابہ کہ یہ سکتے ہیں۔ اس طرح کی تحریروں میں اس نے بڑی مہارت کے ساتھ شخصیات اوران کے طبعی احوال وعادات کی عکامی کی ہے۔ کتاب الحیوان میں '' قاضی اور کھی'' کی جو حکایت ہے اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ کس طرح جاحظ کو جسمانی حرکات اورانسانی نفس کے احساسات کی تر جمانی پر قدرت حاصل تھی۔ اس حکایت کے پہلے حصہ میں قاضی عبداللہ ابن سوّار کے وقار، سنجیدگی اور نفس پر قدرت کا ذکر ہے۔ حکایت کی تر جمانی پر قدرت حاصل تھی۔ اس حکایت کے پہلے جسم پر جگہ جگہ بیٹھ کر اس پر یشان کررہی تھی اور نس پر قدرت کا ذکر ہے۔ حکایت کے دوسرے حصہ میں اس کمھی کا تذکرہ ہے جو قاضی کے طرح اپنی معاد ہیئت کوچھوڑ نے پر مجبور ہوتا ہے۔

جاحظ نے کوئی ایساموضوع نہیں چھوڑا جس پراس نے خامہ فرسائی نہ کی ہو۔ اس نے نباتات، اشجار، حیوانات، انسان، زندگی وآخرت، طنز ومزاح، ترکول اور سوڈانیوں، اساتذہ، غلاموں، باندیوں، عشق وحبت، عورتوں ویچوں، نبیذ وشراب، عباسیوں، زیدیوں، نصاریٰ کی تر دید، اثبات نبوت، نظم قرآن، فصاحت وبلاغت، ڈاکوؤں، چوروں اور بخلوں کے بارے میں کتابیں کھیں۔ اس نے متعدد چیزوں کی تعریف میں مضامین لکھے اور پھر انہیں چیزوں کی برائی میں کتابیں کھی ہیں اور کمال ہے ہے کہ دونوں کو پڑھنے کے بعد اس کی تحریف انداز نظریف آتا ہے۔ اس نے رسالة فی مدح الکتاب لکھا تور سالة فی ذمّ الکتاب بھی کھودیا۔ مغذی عورتوں کی تعریف میں جہاں دسالة فی مدح القیان کھ تو ان کی برائی میں دسالة فی ذم القیان کھودیا۔ دونوں جگہ اس خاص کھی جہاں دسالة فی مدح القیان کھ

جگہ کوئی بات خلاف واقعہ نظرنہیں آتی ہے، یہی اس کا کمال ہے۔

جاحظ کے یہاں لطائف ونوادر کی کثرت ہے اور اس سے اس کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ قاری کی دلچ پی نفس مضمون میں برقر ارر ہے۔ پوری کتاب المبخلاء لطائف ونوادر سے بھری ہوئی ہے۔ اس کتاب میں اس نے معاشرہ کے مختلف لوگوں کے احوال ور بحانات، کھانے پینے کے طور وطریقوں اور سخاوت اور بخل کی فضیلت کو بیان کیا ہے۔ اس کتاب کو پڑھنے کے بعد ہم کو جاحظ کے بخلوں سے نفرت نہیں ہوتی ہے بلکہ ایک طرح کی انسیت کا احساس ہوتا ہے اسی وجہ سے کتاب کے بخیل '' طیاب المبخلاء'' کہے جاتے ہیں۔ لطائف ونوادر پر دوسری کتاب '' نوادر المعلمین'' ہے جس میں معلمین کی جماقتوں اور کم عقلوں کا تذکرہ ہے۔ تیر کی کتاب ''النو کی و الحمقی'' ہے۔ وہ ظرافت پندی میں خودا پنی ذات اور شکل کو بھی نشانہ بنالیتا ہے، چنا نچا ای خلاں المبخلاء'' کہ جاتے ہیں۔ لطائف ونوادر پر دوسری کتاب '' ہوئی۔ وہ بچھ ایک سار کے پاس لے گئی اور ''کھنٹ ھذا' (اس طرح) کہ ہر کر خائب ہوگئی، بچھے بچھ بھی نہیں آیا تو میں نے سار سے استفسار ہوئی۔ وہ بچھ ایک سار کے پاس لے گئی اور ''کھنٹ ھذا' (اس طرح) کہ ہر کر خائب ہوگئی، بچھے بچھ بھی نہیں آیا تو میں نے سار سے استفسار

جاحظ نے '' کتاب الحیوان''لکھ کرابن الزیات کے سامنے پیش کیا تو اس نے اسے پانچ ہزار دینارعطا کیے۔قاضی ابن ابی داود نے کتاب ''البیان والتبیین'' پر پانچ ہزار دینار دیا، ابراہیم بن عباس الصولی نے ''کتاب الزرع والنمل'' پر پانچ ہزار دینارعطا کیے، وزیر فنتح بن خاقان کے لیے ''فضائل الترک''نامی رسالہ مرتب کیا تو اس نے حکومت کے خزانہ سے با قاعدہ وظیفہ جاری کروا دیا۔

جاحظ کی کتابوں کے سلسلہ میں ابوعبداللہ بن تمودز بیدی اندلسی کا کہنا تھا" د ضیت فی الجنة بکتب المجاحظ عو ضاعن نعیمھا" ( میں جنت میں جنت کی نعتوں کے عوض جاحظ کی کتابوں سے راضی ہوجاؤں گا) ۔ یا قوت حمومی، ابوعبدالرحمن انباری، ابن العمید ،مسعودی، ابومنصور از ہری، ابن قتیبہ اورابن خلدون وغیرہ قدما میں اور سعدر نلول، احمد امین، شوقی ضیف، احمد حسن زیات، جرجی زیدان وغیرہ جدید دور کے ادبا میں اور گولڈزیہر، نگلسن، اور ہٹی وغیرہ مستشرقین میں اس کی تعریف میں رطب اللسان ہیں۔

اس کی مولفات کی تعداد دوسو سے زیادہ بتائی جاتی ہے جن میں کتاب الحیوان, کتاب البیان و التبیین, کتاب البخلاء, المحاسن و الاضداد, اخلاق الملوک, د سائل الجاحظ اور العجائب و الغوائب ادب کی مشہوراور اہم کتابیں تمجھی جاتی ہیں۔ ادب میں اس کانمایاں اسلوب اوراس کی گراں قدر تصانیف اس کے نام کوباقی رکھنے، اس کے ادب کو مرجع خلائق بنانے اوراس کی تقلید کو قابل فخر بنانے کے لیے کافی ہیں۔

كتاب الحيوان كا آغاز اس عبارت سے كرتا ہے:

" جنبك الله الشبهة وعصمك من الحيرة وجعل بينك وبين المعرفة نسبا وبين الصدق سببا، وحبب إليك التثبت وزين في عينك إلانصاف وأذاقك حلاوة التقوى وأشعر قلبك عزّ الحق وأودع صدرك بر داليقين وطر دعنك ذلّ اليأس وعر فك مافي الباطل من الذلة ومافي الجهل من القلة". (اللد تمهين شک وشبہ سے بچائے اور سرگردانی سے محفوظ رکھ، تمہارے اورعلم ومعرفت وراست بازی کے درمیان تعلق بنائے، معاملات میں چھان بین کوتمہارے پاس محبوب بنائے ، تمہاری نگا ہوں میں انصاف کومزین کرے، دل کوتقو کی کی شیرینی سے آ کی قدر ومنزلت کا تمہارے دل میں احساس پیدا کرے، تمہارے دل کو یقین کا سکون واطمینان بخشے، ناامیدی کی ذلت کودور کرے، باطل کی ذلت اور جہالت کے نقص کاتم کوادارک بخشے)

كتاب البخلاء \_ نثر كانمونه:

"قال: في قولهم بخيل تثبيت لإقامة المال في ملكه، وفي قولهم سخى أخبار عن خروج المال من ملكه ورسم البخيل اسم فيه حفظ وذم واسم السخى فيه تضيع وحمد، والمال زاهر نافع مكرم لأهله معز والحمد، وسخرية...." ـ

(اس نے جواب دیا کہ لوگوں کے '' بخیل'' کہنے میں مال کواس کی ملکیت میں ثابت کرنا ہے اور تخی کہنے میں اس بات کی اطلاع ہے کہ مال اس کی ملکیت سے نکل گیا ۔ بخیل نام حفاظت اور برائی ہے ، سخی نام میں بربادی اور تعریف ہے۔ مال نفع بخش اورعزت دینے والا ہوتا ہے جبکہ تعریف ہوا اور مذاق ہے )۔

15.5.5 ابن قتيبه ( ۱۳ - ۲۷ م )

ابو تحمد عبداللہ بن مسلم بن قتیبہ کوفد میں پیدا ہوا، عرصہ تک بغداد میں مقیم رہا، دینور میں منصب قضاء پر فائز ہوا تو اس کی نسبت سے دینوری کہلا یا۔ کتب کی تعلیم کے دوران قر آن، حدیث، اشعاد، فقہ نحو کی تعلیم حاصل کی چراجداد کی مساجد کے حلقہ درس میں شریک ہوکر لغوی اور شرعی علوم کی تحکیل کی۔ اس کے مشہور اسا تذہ میں اصعتی، ابو عابیہ، ابن الاعرابی اور ابوعر شیابی وغیرہ ہیں۔ فارس اور دیگر زبانوں سے جن کتابوں کا ترجمہ ہوا تھا ان سے بھی استفادہ کیا۔ لغت، نحو اور علوم اسلامیہ کاز بردست عالم تھا اور فقتها کے در میان اسے زیادہ شہرت حاصل جن کتابوں کا ترجمہ ہوا تھا ان سے بھی استفادہ کیا۔ لغت، نحو اور علوم اسلامیہ کاز بردست عالم تھا اور فقتها کے در میان اسے زیادہ شہرت حاصل موئی، هیفت نگاری اور صدق روایت میں اپنی نظیر آپ تھا۔ اپنی رائے کے با کا نہ اظہار میں کسی کی پرواہ نہیں کر تا تھا۔ وہ پہلا ادیب ہے کہ جن کتابوں کا ترجمہ ہوا تھا ان سے بھی استفادہ کیا۔ لغت، نحو اور علوم اسلامیہ کاز بردست عالم تھا اور فقتها کے در میان اسے زیادہ شہرت حاصل موئی، هیفت نگاری اور صدق روایت میں اپنی نظیر آپ تھا۔ اپنی رائے کے با کانہ اظہار میں کسی کی پرواہ نہیں کر تا تھا۔ وہ پہلا ادیب ہے کہ جن نے ادبی تقید کی جانب توجہ دی، شاعری پر میں طو دیدل بحث کی ساتھ شعر کے معنور کی درجات متعین قرار دیا جاسکتا اور جدید میں حس نے ذمانہ اور وقت کے اصول کو مہل قرار دیا اور یہ بتایا کہ قدیم شاعر محض قد کی ہونے کی وجہ سے عظیم نہیں قرار دیا جاسکتا اور جدید محض تو از من پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔ ابن قتیہ تی المسلک تھا۔ جا تھ کا تر نے روایت پر می اور دیا جا میں کی درجان کے درمیان تو از ن پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔ ابن قتیہ تی المسلک تھا۔ جا تھ ساتھ ان کی او این دروایت پر معاور اور سلم ہے۔ اسکن اعتر اور پر خت تو از ن پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔ ابن قتیہ تی المسلک تھا۔ جا تھ ساتھ ان کی اور این بیو معروب اور سلم ہے۔ اسک اعتر ال پر خت تو از ن پیدا کرنے کی کوش تی المسلک تھا۔ جاتھ ساتھ اس کی او یا نہ دیشیت بھی معروف اور سلم ہے۔ لغوی ہون کی اور لی تھو ایک ایں اور ای سلم ہوں اور نہ کے تمام علوم پر دسترگاہ تھی، شعر اور اخبار عرب کاروای تھا اور اے محلف علوم ونون میں اولیت کا شرف حال ہوا۔ جا تو میں الطالہ میں اور اور کی می معر می تھی تھی اور اخبار عرب کاروای تھا اور ای س

ابن قتیبہ کا اسلوب عمدہ ہے، الفاظ کے انتخاب میں بلند معانی کا خیال رکھا گیا ہے ،عبارتیں واضح اورصاف ہوتی ہیں،تعبیر پرالیں قدرت ہے کہ وہ جو کہنا چاہتا ہے الفاظ اس کے سامنے دست بستہ نظر آتے ہیں۔الفاظ کے انتخاب میں ابن قتیبہ جاحظ سے مشابہ نظر آتا ہے۔ بعض مقامات پراتنی گہری مشابہت ہے کہ اگر بیرنہ بتایا جائے کہ بیابن قتیبہ کی عبارت ہے تو فرق کرنا مشکل ہوجائے گا۔ چھوٹے چھوٹے جملے، الفاظ ومعانی میں ہم آ ہنگی اور الفاظ کا باہم ربط وغیرہ ایسی صفات ہیں جو دونوں کے یہاں یکسال طور پر ملتی ہیں۔ جاحظ ایک موضوع پر لکھتے لکھتے در میان میں دوسرے موضوع کو چھٹر دیتا ہے (استطو اد)لیکن ابن قتیبہ کے یہاں یہ چیز نہیں پائی جاتی ہے بلکہ اس نے اپنی کتاب '' تاویل مختلف الحدیث'' میں استطر اد پر نکتہ چینی کی ہے۔

ابن قتیبہ کا جاحظ کے ساتھ موازانہ کرنا مناسب نہیں ہوگا۔ عربی ادب میں جاحظ کا جومقام ہے ابن قتیبہ کودہ مقام حاصل نہیں۔ جاحظ اپنی عبارتوں میں معاشرہ کے مختلف طبقات اورانسانی نفسیات کی جس طرح عکاسی کرتا ہے اس طرح کی عکاسی ابن قتیبہ کے یہاں نہیں ملتی ہے۔ تاہم ابن قتیبہ کے لیے بیڈخر کافی ہے کہ عربی نثر کواس نے ایک عمدہ اورواضح اسلوب دیا اورالیی تصانیف چھوڑیں جوعلوم وفنون کوئی جہتوں سے روشاس کراتی ہیں۔ اس کی مندرجہ ذیل تصانیف زیادہ مشہور ہیں:

ا-عیون الاخبار: ای میں دی ایواب بیں: کتاب السلطان، کتاب الحرب، کتاب السوّود، کتاب الطعااور کتاب اللساع۔
کتاب العلم باخبار العلم و العلماء، کتاب الزهد، کتاب الاخوان، کتاب الحوائج، کتاب الطعااور کتاب النساء۔
۲-کتاب المعاد ف: بیرکتاب عام تاریخی کتاب ہے جس کواس نے زمانہ کے مورضین کے طریقہ پرلکھا ہے۔ اس کتاب میں تاریخ تخلیق عالم، انہیا ، انساب عرب، سیرة نبی صلی اللہ علیہ و کلم ، آپ سائی الی المعاد و کتاب العام اور یکی کتاب ہے جس کواس نے زمانہ کے مورضین کے طریقہ پرلکھا ہے۔ اس کتاب میں تاریخ تخلیق عالم، انہیا ، انساب عرب، سیرة نبی صلی اللہ علیہ و کلم ، آپ سائیلی بی کن خزوات، صحابہ، تابعین، قرار کرام ، راویان اشعار، شرفا اور معذور لوگوں کے ذکر کے ساتھ نادر واقعات، محتلف مذاہب، عرب ویجم کے بادشا ہوں کا تذکرہ ہے۔
۲- سا- کتاب '' الشعر و الشعراء'': جسخ لوگ طبقات الشعراء ، کتاب الشعراء یا اخبار الشعراء کے نام ہے موسوم کرتے بیں ۔ یہ ایک کتاب کی کتاب الشعراء یا اخبار الشعراء کے نام ہے موسوم کرتے بیں ۔ یہ ایک کتاب کی کتاب کی کتاب الشعراء یا المعواء کے نام سے موسوم کرتے بیں ۔ یہ ایک کتاب کی حکوات کی خالف مداہب، عرب ویجم کے باد شاہوں کا تذکرہ ہے۔
۲- یہ ایک کتاب کے محلق اوگ طبقات الشعراء ، کتاب المعواء یا المعواء کے نام ہے موسوم کرتے بیں ۔ یہ ایک کتاب کی حکوم کی کتاب کے مشہور شعراکے حالات اور ان کے نمونہ کام اور ای پر بحث سے متعلق ہے۔ ای میں ۔ یہ ایک کتاب کی مشہور شعراک میڈ کرہ ہے۔ اور ان کے نمونہ کی المیا اور معرف کے زمانہ تک کے مشہور شعراکا تذکرہ ہے۔ اور میں ایک اثارام میات الکت میں ہوتا ہے۔
۲۰ میں الکاتاب : یہ چار صول پر شمی المعور فیم کی میڈ کرہ ہے۔ اور بیلسان کا شار امیات الکت میں ہوتا ہے۔
۲۰ میں زبان وادب کے ایر اور معرف کے زمانہ تک کے مشہور شعراکا تن کراہ ہے وہ پی تہذیب کی ایک اور کری ہے مندی کر می ہوتا ہے۔
۲۰ میں زبان وادب کے ایر اور مور سے روشاں کر آتی ہے وہ پی تہذیب کی طرف اور این اور دور کی تعلیم ور پی ہوتا ہے۔
۲۰ میں زبان دوری کے ایر اور می کی میں کر آتی ہے وہ پی تہذیب کی کام آتے والے عام معلومانی فرق پر میں میں میں میں میں ہوتا ہے۔ یہ میں میں میں میں ہوتا ہے۔ یہ میں میں میں میں میں ہوتا ہے۔ یہ میں میں میں ہوتا ہے۔ یہ میں میں ہی میں ہوتا

۵-الإمامة والسياسة: بي حضور سلّ ثليّاية كى وفات سے لے كرامين اور مامون كے زمانہ خلافت تك كى تاريخ ہے جس ميں خلافت كى شرطوں كوبھى بيان كيا گيا ہے۔

ان کتابوں کے علاوہ کتاب الشراب والاشربۃ ہے جس میں حرام اور حلال مشروبات کے سلسلہ میں علما کے اختلاف کا تذکرہ ہے۔ کتاب التسویۃ بین العرب و العجم و تفضیل العرب ہے جو<sup>رد</sup> شعوبیت' یعنی عرب دشمنی کی تر دید میں ہے۔ اس نے اپنی کتاب عیون الاخبار جس کا تذکرہ پہلے آچکا ہے اور اس کتاب کے ذریعہ شعوبیت کی تحریک کا منہ تو ڑجواب دیا ہے۔ تاویل مختلف الحدیث, غریب الحديث اوراصلاح ابی عبيد فی غريب الحديث ابن قتيب ك محدث مون پردلالت كرتى بير ـ تاويل مشكل القرآن اورغريب القرآن ميں وہ ايک مفسر نظرآ تا ہے۔ الاختلاف في اللفظ والو د على الجمھية و المشبھة ميں وہ ايک فلسفى اور متكلم اور ميں ايک مورخ نظرآ تا ہے۔ بيايک شخص ہے جومخلف جہات ميں قيادت كرتے موئے علوم وفنون كى نئى را بيں دكھار ہا ہے۔ درج ذيل عبارت ميں جاحظ كے كلام كر ساتھا س كى مشابہت ديكھى جاسكتى ہے۔

"وهذه عيون الأخبار نظمتها لمغفل التأدب تبصرة, ولأهل العلم تذكرة, ولسائس الناس ومسوسهم مؤدبا, وللملوك مستراحاً, وصنفتها أبوابا, وقرنت الباب بشكله, الخبر بمثله, والكلمة بأختها, ليسهل على علمها وعلى الدارس حفظها, وعلى الناشر طلبها, وهى لقاح عقول العلماء ونتاج أفكار الحكماء وزبدة المخض وحلية الأدب وثمار طول النظر, والمتخير من كلام البلغاء, وفطن الشعراء وسير الملوك وآثار السلف".

(میں نے عیون الاخبار کی تالیف اس لیے کی کہ ادب سے غافل کی آنکھ کھول دے، اہل علم کے لیے یا د دہانی کرنے والا بنے، حاکم وتحکوم کوادب سکھائے باد شاہوں کے لیے راحت ہو، اسے مختلف ابواب میں مدون کیا ہے۔ تمام ابواب میں مناسبت وا قعات میں ہم آ ہنگی اور الفاظ میں مماثلت ہے تا کہ سکھنے والے کوآسانی ہو، قاری اسے یا د کر سکے، خواہش مند حاصل کر سکے، اس میں علما کی عقلوں کا جو ہر، دانشوروں کے افکار کاماحصل ، دودھ کا مکھن، ادب کا زیور اور طویل نحوروفکر کا شمرہ ہے، اس میں بلیغ لوگوں کے کلام، شاعروں کی سمجھداری، بادشاہوں کی سیرت بادشاہوں کے احوال اور سلف کے آثار کا انتخاب ہے)

الشعراء والشعراء مي*ل وه يركبتا ہے*: "ولم أسلك فيما ذكر ته من شعر كل شاعر مختار اله سبيل من قلّد أو استحسن باستحسان غير ه، ولا نظرت إلى المتقدم منهم بعين الجلالة لتقدمه، وإلى المتأخر منهم بعين الاحتقار لتأخره بل نظرت بعين العدل على الفريقين وأعطيت كلاّحظه و فرت عليه حقه..."\_

(میں نے جن شاعروں اوران کے اشعار کا انتخاب کیا ہے اس میں محض تقلیدی رنگ نہیں ہے اور نہ ہی دوسروں کے اچھا کہنے سے ان کو اچھا سمجھا ہے۔ نہ ہی میں نے قدیم شاعروں کو ان کی قدامت کی وجہ سے بڑا سمجھا اور نہ بعد میں آنے والوں کو بعد میں آنے کی وجہ سے کم تر سمجھا ہے بلکہ دونوں فریقوں کوانصاف کی نگاہ سے دیکھا اور ہرایک کو اس کا حق اور پورا پورا حصہ دیا ہے)

ابن قتیبہ عباسی دور کا وہ نابغہ روزگار ہے جس نے مختلف علوم وفنون پر خامہ فرسائی کر کے اپنے بعد آنے والوں کے لیے ایسانقش تابندہ چھوڑا ہے جوعکم وادب کی دنیا میں مشعل راہ ہے۔ حبتیٰ محنت و جفاکشی سے اس نے علم حاصل کیا تھا اتنی ہی امانت اور دیانت کے ساتھ اپنی انشا پر دازی سے عوام کو مستفید ہونے کا موقع فراہم کیا۔ دینور سے بغدادوا پس آ کر وہ تدریس وتعلیم میں اپنی وفات ۲۷ سے تک مصروف رہاتھا۔ 15.5.6 ابن العمید (م ۲۰ ساھ)

اس کے سال پیدائش کا تذکرہ کتب مراجع میں نہیں ملتا ہے۔اس کا نام محمد بن حسین اور کنیت ابوالفضل ہےا بن العمید کے لقب سے مشہور ہوا

۔رکن الدولہ حسن بن بویہ کا وزیر اور خراسان کے مشہور علما میں سے تھا۔ بنو بویہ کی حکومت ۲۳۳۳ سے ۲۳ م حد تک رہی۔ فارس اور خراسان وغیرہ ان کے زیر نگیں تھے۔ بنو بویہ کے بیش تر خلفاعلم ادب کے شیدائی تھے۔ اسی طرح ان کے وزرا، گورنر اور قاضی بھی بڑے عالم وادیب ہوئے جیسے رکن الدولہ صاحب ہمدان واصفہان کا وزیر ابن العمید ، بہاءالدین عضد الدولہ صاحب عراق وا ہواز کا وزیر سابور بن ارد شیر، معز الدولہ بن بویہ کا وزیر حسن بن مہلی، موید الدولہ بن رکن الدین کا وزیر صاحب بن عباد اپن علم وضل کے وجہ سے مشہور ہوئے۔

باد هواک صبرت ام لم تصبر و بحاک إن لم يجر دمعک أو جرى (تو صبر کرے يا ب صبری سے کام لے بہر حال تير اعشق آشکارا ہو کرر ہے گا اور خواہ تو آنو بہائے يانہ بہائے تير اردنا ظاہر ہوجائے گا) علوم مرّوجہ ميں مہارت کے ساتھ ساتھ فنون حرب ميں بھی اے قائدانہ مقام حاصل تقا اورا پن حکومت کے ليے اس نے قابل ذکر کاميا بياں حاصل کيں۔ تمام سوائح نگار اس بات کے معترف ہيں کہ وہ انتہا کی فضح و بليخ شخص تقا۔ زير تبصرہ دور ميں اس نے انشا پرداز کی کوا يک ايسا اسلوب عطا کيا کہ آنے والے ادبا اس کی تقليد کرتے رہے۔ اور بلاا اختلاف بير اس دور کے انشا پردازوں کا امام سمجھا جاتا ہے۔ اس کا دور تکلف وبار يک بينى کا زمانہ تقا اور اس دور ميں شبخ کا انہتمام اور اسی کے ساتھ محسنات بديعہ مثلاً استعارہ ، جناس اور طباق کا استعمال کيا جانے لگا تعلف وبار يک بينى کا زمانہ تقا اور اس دور ميں شبخ کا انهتمام اور اسی کے ساتھ محسنات بديعہ مثلاً استعارہ ، جناس اور طباق کا استعمال کيا جانے لگا تعلف وبار يک بينى کا زمانہ تقا اور اس دور ميں شبخ کا انهتمام اور اسی کے ساتھ محسنات بديعہ مثلاً استعارہ ، جناس اور طباق کا استعمال کيا جانے لگا میں ندرت اور معانی ميں جدت پائى جاتى تحق کرنے کی طرف رہنمائى کی جس کے فقر ہے متنا سب وموز وں ، عبارت خوش نما، تھم وتر تيں ميں ندرت اور معانى ميں جدت پائى جاتى تھى دارى التا تعديد چونکہ شاعر بھى تھا لہذا اس نے ان گارى ميں تکلفات ، ترئين صنعت گرى اور متنوئ

رکن الدولہ کی نافر مانی کرنے پر ابن بلکا کواس نے جو خط لکھا اس کی چند سطریں بطور اقتباس پیش کی جارہی ہیں جن سے سجع اور دیگر صنعتوں کے استعال کے متعلق اندازہ لگایا جاسکتا ہے:

"وزعمت أنك في طرف من الطاعة بعد أن كنت متوسطها، وإذا كنت كذلك فقد عرفت حاليها، وحلبت شطريها، فنشدتك الله لما صدقت عماساً لتك كيف وجدت مازلت عنه وكيف تجدما صرت إليه؟ ألم تكن من الأول فى ظل ظليل ونسيم عليل وريح بليل وهواء غذي وماء روي ومهادوطي وكن كنين ومكان مكين وحصن حصين، يقيك المتالف ويؤمنك المخاوف ويكنفك من نوائب الزمان ويحفظك من طوارق الحدثان، عززت به بعدالذلة وكثرت بعدالقلة وارتفعت بعدالضيعة وأيسرت بعدالعسرة......

(تمہارا خیال ہے کہ تم فرمان برداری کے وسط میں چلنے کے بعداب اس کے ایک کنارے پر آ گئے ہو، اگر واقعتا تمہارا یہی حال ہے توتم فرماں برداری کی دونوں حالتوں کوجان گئے، اور اس کے نفع نقصان کو پہچان گئے ہو، تمہیں خدا کی قشم دیتا ہوں کہ میں جو پوچھر ہا ہوں اس کاضحیح جواب دینا۔ تم نے جس چیز کوچھوڑ ااسے کیسا پایا اور اس وقت جس حال میں ہوا سے کیسا پاتے ہو؟ کیا پہلی صورت میں تم گھنے سائے، ہوا کے ٹھنڈ ہے اور نمناک جھو نکے، سیراب کرنے والے پانی، نرم وآ رام بستر ، محفوظ ومامون رہائش، بلند و مضبوط قلعہ میں نہ تھے۔ جس کے باعث ذلت سے عزت، قلت سے کثرت، پستی سے بلندی، تنگی سے فراخی اور ناداری سے مالداری پائیں، بلند و مضبوط قلعہ میں نہ تھے۔ جس کے باعث ابن العمید کی شاعری میں حسن و جمال غالب ہے۔ اینے کسی دوست کے سلسلہ میں اس نے حسب ذیل اشعار کہے تھے:

> قد ذبت غير حشاشة وذماء مابين حرّ هوى وحرّ هواء لاأستفيق من الغرام ولاأرى خلوامن الأشجان والبرحاء

(میں محبت کی سوزش اور ہوا کی تیش کے درمیان گھل گیا ہوں اوراب اس ناتواں روح اور آخری سانسوں کے سوا مجھ میں پچھ باقی نہیں رہا۔ میں عشق وحبت کی مستی سے بھی ہوش میں نہیں آتا ہوں نہ رنج وغم اور تکلیف نے کوئی جگہ خالی پاتا ہوں)۔ باوجود یکہ ابن العمید ایک بہت بڑے عہدے پرفائز تھالیکن اسے اطمینان کی زندگی نصیب نہیں ہوئی ۔ قسم تسم کی بیاریاں اس کے ساتھ لگی رہیں تا آنکہ ماہ صفر ۲۰ ساھ میں اس کی وفات ہوگئ ۔ کہاجا تا ہے کہ آخری عمر میں کردی باغی حسنو یہ سائر نے کی جگہ ایک ا

## 15.5.7 صاحب بن عباد (۳۲۷–۳۸۵ ه)

ابوالقاسم اساعیل الصاحب بن عباد (کافی الکفاۃ) صوبہ قزوین واہم کے درمیان طالقان نامی گاؤں میں ۲۲۳ھ میں پیدا ہوا۔ ابن فارس لغوی سے بغداد میں علم حاصل کیا پھر اپنے وطن واپس آکر ابوالفضل بن العمید کی شاگردی اور مصاحبت اختیار کی ۔ بعد از ال وہ عضد الدولہ کے بھائی موید الدولہ کا اتالیق مقرر ہوا۔ اس کے ساتھ قیام کرنے، طویل عرصہ تک اس کی صحبت میں رہنے اور اس سے انتہائی تقرب کی بنا پر' صاحب'' کہلایا۔ پچھ عرصہ بعد موید الدولہ بن بویہ نے اس کو اپنا وزیر مقرر کیا۔ جب فخر الدولہ اپنے بھائی موید الدولہ کے بعد باد شاہ ، بنا پر ' ساحب'' کہلایا۔ پچھ عرصہ بعد موید الدولہ بن بویہ نے اس کو اپنا وزیر مقرر کیا۔ جب فخر الدولہ اپنے بھائی موید الدولہ کے بعد باد شاہ بنا تو صاحب بن عباد نے اپنا استعفی پیش کردیا جس پر فخر الدولہ نے کہا'' اس حکومت کی وزارت پر تمہارا ایسا ہی موروثی حق ہے جیسا ہمارا حکومت میں ، لہذا ہم بین عباد نے اپنا استعفی پیش کردیا جس پر فخر الدولہ نے کہا'' اس حکومت کی وزارت پر تمہمارا ایسا ہی موروثی حق ہے جیسا ہمارا حکومت میں ، لہذا ہم

آل سامان کے مشہور حکمراں سلطان بن نوح بن منصور نے اس کی شہرت کا حال سن کراسے اپنے پاس بلانا چاہا تو اس نے معذرت کردی۔اس نے اپنے نہ آ سکنے کی جو وجو ہات ککھیں تھیں ان میں ایک ہیکھی تھی کہ اسے اپنے کتب خانہ کو نتقل کرنے میں مشکلات کا سامنا کرنا ہوگا کیونکہ اس کے لیے کم از کم چارسواونٹوں کی ضرورت ہوگی۔اسے کتا ہیں جمع کرنے اور علما کی سر پرسی کا شوق تھا۔ وزیر کی حیثیت سے اسے اتن شہرت نہیں حاصل ہوئی جتنی ایک زبردست ادیب اورانشا پرداز کی حیثیت سے ہوئی۔ اس کی سیاست و شجاعت قابل ذکر تھی اور بلند مقامی کا یہ عالم تھا کہ جسے اس کے یہاں شرف باریابی حاصل ہوجاتی وہ اپنے آپ کو خوش نصیب سمجھتا تھا۔ اس کی مجالس ادیوں، شاعروں، راویوں اور طالبان علم سے بھی خالی نہیں رہتی تھی، تمام عمر وہ سب کا مخدوم اور منظور نظر رہا۔ اس کے انتقال پر'' ری' کے دروازے اس کے ماتم میں بند کردیے گئے اور لوگ اس کے قصر کے دروازے پر جنازہ کے انتظار میں کھڑے رہے، فخر الدولہ اور دیگر ارکان حکومت غیر سرکاری لباس میں

رسالہ نگاری میں اس نے اپنے استاذ ابن العمید کی تقلید کی ہے۔ الفاظ کے انتخاب، معانی کے اہتمام، شجع کے التزام اور فقروں میں ربط اس کے اسلوب کی نمایاں خصوصیات ہیں۔ احمد حسن زیات کے قول کے مطابق '' اس کا مرتبہ بدیع کے بعد اور خوارزمی سے پہلے ہے۔ شاعری کرنے میں اسے ذوق سلیم اور شاعری پر کھنے میں اسے صحیح تنقیدی نظر ملی تھی۔ وزرات کی ذمہ داریوں اور رئیسانہ ٹھاٹ اسے تصنیف وتالیف سے باز نہ رکھ کی۔ اس نے لغت میں المحیط کی سات جلدیں، کتاب الامالة اور الک شف عن مساوی المتنبی وغیرہ تصنیف

''اس کی تیجع بندی کی امتیازی خصوصیت میہ ہے کہ اس میں شیرینی اور حلاوت ہے۔وہ معاصر انشا پر دازوں میں سب سے زیادہ آسان اور سب سے زیادہ فخسگی پر حامل تراکیب کا استعال کرتا تھا، یوں تو وہ چھوٹے چھوٹے میجع جملوں کا اہتمام کرتا تھالیکن اگر جملے طویل ہوجاتے شیچے تو وہ اس میں مستعمل الفاظ میں توازن قائم کرنے کی کوشش کرتا تھا.....اس کی تیجع بندی کا ایک نمایاں وصف میہ ہے کہ اس نے اپنی تیجع بندی کوالیہی ننری شاعری کا روپ عطا کیا کہ جس سے قاری اور سامع دونوں محظوظ ہوتے ہیں'۔

اس کے رسائل شائع ہو چکے ہیں اور بی بیں ابواب پر شتمل ہیں۔ان رسائل کو ایک خاص سیاسی ومعاشرتی اہمیت حاصل ہے۔ بو یہی حکومت سے واقفیت حاصل کرنے کے لیے بیر رسائل دستاویز کی حیثیت رکھتے ہیں اوراد بی لحاظ سے ان کا مقام اہم ہے جب قاضی ابوبشر اس سے ملنے'' ری'' کے دروازہ پر پہنچا اس نے بیہ خط لکھا: تحدثت الرکاب بسیر اُروی الی بلد حططت بہ خیامی

فحديث الركاب بسير اروى الى بند مخطط به حيامي فكدت أطير من شوق إليها بقادمة كقادمة الحمام

( قافلہ نے سیراب ترین شخص کے اس شہر میں آنے کی خبر دی جہاں میرا قیام ہے تو میں فرط شوق سے اس کی طرف اڑ کر پہنچنا چاہتا تھا کہ جیسے کبوتر اڑتا ہے )۔

آ کے چل کر لکھتا ہے:

" أحق ما قيل أمر القادم، أم ظن كامأني الحالم، لاو الله بل هو درك العيان وأنه نيل المنى سيّان، فمر حبا أيها القاضي بر احلتك ور حلك، بل أهلا بك و بكافة أهلك، وياسر عة ما فاح نسيم مسر اك! وو جد نا ريح يو سف من ريّاك! فحث المطى تزل غلّتي بسقياك، وتزح علتى بلقياك، وقص علّي يوم الوصول لنجعله عيدا مشرّفا، ونتخذه موسماو معرّفا، ردّ الغلام، أسوع من رجع الكلام فقد أموته ان يطير على جناح نسو، وأن يتوك الصبا في عقال وأسر "۔ سقى الله دارات مررت بأرضها فائدتك نحوى يازياد بن عامر أصائل قدر أرتجى أن أنالها بلقياك قد زحز من درّ الهواجر ( كيا واقعاً آن والے كر متعلق جونجر لمى جوہ درست ج، ياسونے والے نواب كى طرح محض خيال ولمان ج، نيس بخدا بي تكھوں ديمى جيسى بات كى طرح جاور دراصل وہ ( آنے والا) اور مرادكو پايدا بر ابر بيں۔ ميں آپ كى سوارى اور پالان كو مرحا كہتا ہوں۔ نبيس بلك آپ كواور آپ كرتما ساتقيوں كونوش آمديد كہتا ہوں - كس قدر تيزى سے آپ كى سوارى اور پالان كو مرحا كہتا ہوں۔ نبيس بلك آپ كواور آپ كرتما ميں تقيوں كونوش آمديد كہتا ہوں - كس قدر تيزى سے آپ كى سوارى اور پالان كو مرحا كہتا ہوں۔ نبيس بلك آپ كواور آپ كرتما ميں تقيوں كونوش آمديد كہتا ہوں - كس قدر تيزى سے آپ كى سوارى اور پالان كو مرحا كہتا ہوں۔ خوشبوم بكى تحقى بلك ميں بلك آپ كواور آپ كرتما ميں تقيوں كونوش آمديد كہتا ہوں - كس قدر تيزى سے آپ كى سوارى اور پالان كو مرحا كہتا ہوں۔ نبيس بلك آپ موارى كو تيز چلا ہے اور ديرى پياس كوا پنى آمد سے بچھا ہے ، ابنى آمد سے ميرى بيارى كا از الد فرما ہے اور ابنى آمد كے دن خوشبوم بكى تحقى، آپ سوارى كو تيز چلا ہے اور ميرى پياس كوا پنى آمد سے بچھا ہے ، ابنى آمد سے ميرى بيارى كا از الد فرما ہے اور ابنى آمد كے دن تو شبوم بكى تحقى، آپ سوارى كو تيز چلا ہے اور ميرى پياس كوا پنى آمد سے بچھا ہے ، ابنى آمد سے ميرى بيارى كا از الد فرما ہے اور ابنى آمد كے دن تو بر مي اخر ميچي تاكر ہم اس دن كو يو م عير بناديں۔ صدار كى ليك نے قبل خادم كو واليں بيچي ديں، ميں نے اسے تحم دو، شابن ميں باخر ريو پر سوار ہوكر واليں آك اور با دين ديں۔ صدار كى ليك نے قبل خادم كو واليں بيچي ديں، ميں نے اسے تحم دو، مان كر ان ولاقوں نے تو ير پر ميں ور سوار ہوكر واليں آت اور باد ساكور بند ميں چھوڑ آئے دات زياد دين عام جن آباد يو مي خور دو مان كر تصور ہى نے تو ير ميرى تيش كو دور كر دو اس ان كار تير او لي مير وال ان كر ميرى بي ميں جونو سے ميں جن شميڑى سہ پر كا منتر كو ميں ميں خور ميں ان كر تصور ہى دن در ميں ميں جي خور ميں مير ميں ميں كو ميں ہوں ان كر تصور ہى ليں ميں ميں ميں گور دو پر كي تيش كو دو ركر ديا ہے).

15.5.8 بديع الزمان جمداني (۵۸ سر ۱۹۸ سر)

ابوالفضل احمد بن الحسين المعروف به بدليج الزمال، ۵۸ ۳ ه ميں ہمدان ميں پيدا ہوااورو ہيں كے مشہور علا سے كسب فيض كيا۔ كتاب الم جمل كے مولف احمد بن فارس كا حلقہ خاص طور پر قابل ذكر ہے۔ بدليج الزمال نے عربی اور فارس دونوں زبانوں كاعلم حاصل كيا۔ ہمدان جمور كرصا حب بن عباد كے متوسلين ميں شامل ہو گيا اور كچھ عرصه بعد جرجان كے حكمراں محمد بن مقصود كى خدمت كے ليے خود كو وقف كرديا۔ آخر مجبور كرصا حب بن عباد كے متوسلين ميں شامل ہو گيا اور كچھ عرصه بعد جرجان كے حكمراں محمد بن مقصود كى خدمت كے ليے خود كو وقف كرديا۔ آخر ميں اس ن عباد كے متوسلين ميں شامل ہو گيا اور كچھ عرصه بعد جرجان كے حكمراں محمد بن مقصود كى خدمت كے ليے خود كو وقف كرديا۔ آخر ميں اس ن عباد كے متوسلين ميں شامل ہو گيا اور كچھ عرصه بعد جرجان كے حكمراں محمد بن مقصود كى خدمت كے ليے خود كو وقف كرديا۔ آخر ميں اس ن غباد كے متوسلين ميں شامل ہو گيا اور كچھ عرصه بعد جرجان كے حكمراں محمد بن مقصود كى خدمت كے ليے خود كو وقف كرديا۔ آخر ميں اس ن خبرات ميں مستعل طور پر قيا م كو پيند كيا اور خوشحالى كى زندگى گذارى۔ لگ بحك چيك چيليس سال كى عمر ميں ۵۹ سر ميں اس كى وفات ہوگئى اس ن خبرات كيں ماں كى عمر ميں ۵۹ سر جي يا ہوات بي ميں اس كى وفات ہوگئى۔ اس كى موت كاسب بيان كر نے ميں اختلاف پايا جاتا ہے۔ بعض لوگ مير كہتے ہيں كہ زم ہورانى اس كى موت كاسب بنى جبر كھودى گئى تو در سر كوگ يہ كہتے ہيں كہ زمر خورانى اس كى موت كاسب بنى جبر تكر مودى گئى تو دوسر ڪوگ يہ كہتے ہيں كہ تيں ہوئى آيات كى موت كاسب بنى جبر كھودى گئى تو دوسر كوگ يہ كہتے ہيں كہتى ہوال ہول يہ جب قبر كھودى گئى تو دوسر كوگ يہ كہتے ہيں كہ جرارہ ول يو يا يا گيا۔ اس كى موت كاسب بنى جبر كھودى گئى تو دوسر كوگ يہ كہتے ہيں كہتے ہيں كہ ہوال دول دوسر ہول كى دول كى دول يہ بيں ہوئى آياتى اس كى مول كاسب بى مودى گئى تو دول كى دول كى دول كى مول كى ہوگ يہ ہو ہوں آيا تو اس نے آواز يں ديں جب قبر كھودى گئى تو دوسر كى لوگ يہ كول كى يہ ہوئى آياتى دول ہو مودى گئى تو دول دول كى يہ كہتے ہيں كول كى ہو كر ہودى گي تو دول كى دول كى دول كى دول كى مودى كى يہ ہول كى دول كى دودى كى دول كى دودى كى دول كى دو

یا نتہائی ذکی وذہین شخص تھا۔ ثعالبی کا بیان ہے کہ' وہ عجیب وغریب شخصیت کاما لک تھا۔ اس کے سامنے اگر کوئی ایسا قصیدہ پڑھاجا تا جسے اس نے کبھی سنا نہ ہواوروہ چاہے پچاس اشعار پر کیوں نہ شتمل ہوتو وہ اسے از بر ہوجا تا تھا اور شروع سے آخر تک اس طرح سنادیتا تھا کہ نہ تو کوئی لفظ ادھر سے ادھر ہوتا اور نہ ہی کسی شعر کے مفہوم میں کوئی خلل پیدا ہوتا۔ اسی طرح غیر معروف کتا بوں کو ایک نظر دیکھنے کے بعد اس میں جو کچھ ہوتا انہیں بعینہ سنادیتا تھا' ۔ صاحب بن عباد اس کی لیا توتا۔ اسی طرح غیر معروف کتا بوں کو ایک نظر دیکھنے کے بعد اس میں فورا عربی کے قالب میں اس کو ڈھال دیتا تھا، جس طرح قوت حافظہ میں اسے شہرت تھی اس طرح بد یہہ گوئی میں دہ متاز تھا۔ ورسائل کی تعداد تقریباً دوسوتیس ہے۔ ان میں سے بیش تر خطوط ذاتی قسم کے ہیں اور کچھا دبی مسائل کے بارے میں ۔ اس کی نظر دیکھنے رکاری منڈوں اس کے رسائل سلاست وبلاغت کانمونہ ہیں اور ان رسائل کو پڑھنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ قصہ نگاری کا جو ہراس کے اکثر خطوط میں پایاجا تا ہے اور اسی عضر نے آگے چل کرایک نٹے فن یعنی'' مقامات نو لیی'' کی بنیا د ڈالی جو چھوٹی چھوٹی حکولیت پرمشمل ہوتی ہیں جو اس کے ہیرو ابوالفتح اسکندر کی اور راوی عیسلی بن ہشام کے در میان واقع ہوتی ہیں۔ ناقد بن ادب کا خیال ہے کہ اس کے ذہن میں قصہ نگار کی کا واضح تصور نہیں تھا بلکہ وہ یہ چاہتا تھا کہ ابوالفتح اسکندر کی اور عیسلی بن ہشام کے در میان مکالمہ کے ذریعہ تی حال ہے کہ اس کے ذہن میں قصہ نگار کی کا واضح تصور نہیں تھا بلکہ وہ یہ چاہتا تھا کہ ابوالفتح اسکندر کی اور عیسلی بن ہشام کے در میان مکالمہ کے ذریعہ تی اور کا نوجوان یا دکریں اور ان کے اندر ادبی ذوق پیدا ہو۔ یہی مقصد اس کے بعد ابوالقاسم حریر کی کے پیش نظر تھا اور اسی کو عمدہ اور بلیخ نشر تصور کیا او جوان یا دکریں اور ان کے اندر ادبی ذوق پیدا ہو۔ یہی مقصد اس کے بعد ابوالقاسم حریر کی کے پیش نظر تھا اور اسی کو عمدہ اور کیا خطوط کیا او جوان یا دکریں اور ان کے اندر ادبی ذوق پیدا ہو۔ یہی مقصد اس کے بعد ابوالقاسم حریر کی کے پیش نظر تھا اور اسی کو عمدہ اور کیا او جوان یا دکریں اور ان کے اندر ادبی ذوق پیدا ہو۔ یہی مقصد اس کے بعد ابوالقاسم حریر کی کے پیش نظر تھا اور اسی کو عہدہ اور کیا خطور کیا او جوان یا دائی اور ان کے اندر ادبی ذوق پیدا ہو۔ یہی مقصد اس کے دو البالا میں حریر کی کے پیش نظر تھا اور اسی کو در میا کو تع دور کیا او جو ان یا دکریں اور ان کے اندر ادبی دوق پیدا ہو ہوں میں مقصد اس کے دول جا ہو ہوں میں مقامہ ہو ہو ہوں ان یا در اور اور اور اور اور کو میں کہ ہوں کہ ہوں کہوں میں مقامہ ہو ہوں ہوں اس

بدلیج الزمال نے چالیس مقامے نیشا پور میں قیام کے دوران املا کرائے، پھر امیر ہوستان کے یہاں مہمان رہ کر پانچ مقامات کا اضافہ کیا اور بعد میں کسی اور موقع پر اس نے چھ مقامات کا اضافہ کیا۔ اس کے مقامات کا موضوع جداگا نہ ہیں ہے بلکہ سب کا موضوع ایک ہی ہے اور وہ ہے '' ادبی انداز کی گداگری''۔ اس نے چھ مقامات کا اضافہ کیا۔ اس کے مقامات کا موضوع جداگا نہ ہیں ہے بلکہ سب کا موضوع ایک ہی ہے اور وہ ہے '' ادبی انداز کی گداگری''۔ اس نے چھ مقامات کا اضافہ کیا۔ اس کے مقامات کا موضوع جداگا نہ ہیں ہے بلکہ سب کا موضوع ایک ہی ہے اور وہ ہے '' ادبی انداز کی گداگری''۔ اس نے اپنے زمانہ میں پائے جانے والے پیشہ ورگدا گراد یوں کے حیلے اور بہانوں کوان'' مقامات' میں یکج مقامات '' میں یک ہی اور ہمانوں کوان'' مقامات' میں یک کرد یا ہے۔ اپنے مقامات میں وہ وصف نگاری اور تصویر کشی کا اہتما م کرتا ہے اور جس چیز کی عکامی کرتا ہے اس کے بارے میں متعدد جملوں کا استعمال کرتا ہے تا کہ نو جوان اد یب اس میں سے بلکہ میں کہ مقامات '' میں یک کرد یا ہے۔ اپنے مقامات میں وہ وصف نگاری اورت تو یرکشی کا اہتما م کرتا ہے اور جس چیز کی عکامی کرتا ہے اس کے بارے میں متعدد جملوں کا استعمال کرتا ہے تا کہ نو جوان اد یب اس میں سے اپن کر بلی کے جاتے کا استعمال کرتا ہے تا کہ نو جوان اد یب اس میں سے اپنی پیند کے جلے کا انتخاب کر سکے۔ ابن القفطی کا یہ قول کسی حدیک درست معلوم ہوتا ہے کہ استعمال کرتا ہے تا کہ نو جوان اد یب اس میں سے اپنی پیند کے جلے کا انتخاب کر سکے۔ ابن القفطی کا یہ قول کسی حدیک درست معلوم ہوتا ہے کہ '' انتا پر دازی کی مشق اورنظم ونثر کے محلف اسالیب سے واقفیت کے سوا مقامات سے کوئی اور شے کی کھند نہیں کی جاسکتیں ۔ یہ مستی اور شی کی سے مستیں ۔ یہ میں میں ایں ہے مستیں ہے میں میں ہے مستیں ہے میں ہیں ہے ہو میٹ ہو ہو کر ہو کر کی مشق اورنظم ونٹر کے محلف اسیالیب سے واقفیت کے سوا مقامات سے کوئی اور شے کی کشی نہیں کی جاسکتیں ۔ ی

بقول ڈاکٹر شوقی ضیف'' نادر اور پیچیدہ الفاظ کے استعال کے ساتھ ساتھ بدیع الزماں نے اپنے مقامات میں کثرت سے شعر کی تضمین، قرآن کی آیات اور ضرب الامثال کواپنی عبارتوں میں استعال کیا ہے، بیر سارے مظاہر تکلف وضنع کرنے والے ادبا کے یہاں واضح طور پر سامنے آتے ہیں۔ اس نے صنعت تجنیس کواپنے مقامات میں ایک اہم عضر بنا کر پیش کیا ...... اور اس صنعت میں افراط نے اس کو تجنیس ناقص اور تجنیس معکوس کے استعال پر مجبور کردیا.....خلاصہ کلام ہیہ کہ وہ ایک ایس مرحلہ کاادیب تھا جس میں نثر نگاری فن تصنیع لیے اسلوب ک تز کمین وآرائش کے اجتمام کے رجحان سے نگل کر اسلوب میں تکلف وضنع کے اجتمام کے مرحلہ میں داخل ہور ہی تھی ........ اس کی نثر کانمونہ: " یعزّ علّی (اطال الله بقاء الرئیس) ان ینوب فی خدمته قلمی عن قدمی ویسعد ہو ویته رسولی دون و صولی، ویر دمشر عة الانس به کتابی، قبل رکابی، ولکن ماالحیلة۔ والعوائق جمة۔ وعلی ان اسعی ولیس علَی ادراک النجاح وقد حضرت دارہ و قبلت جدارہ و مابی حسب الجدران و لکن شغفاً بالقطان و لاعش الحیطان، و لکن شوقا الی السکان"۔ ( مجھے یہ بات گرال گذرر بھی ہے کہ میر نے قدموں کے بجائے میر اقلم رئیس کی غدمت میں میری نیا بت کرے، میرے بجائے پیغام ان کی دید سے مشرف ہو، میرے بجائے میر کا تحیات کی مقام پر انتر کی لیکن کیا کیا جائے رکاوٹیں ڈ سے روں ہیں اور ان تک سی تی تین کی کوئی تد بین پیں (شاعر) کہتا ہے میر میں لیے میں ان کی انسیت کے مقام پر انتر کی کی کا میں کا میں کا دولت خانہ پر ان کی کوئی تک میں کی کی دولت خانہ پر ان کی دیا ہوں میں ان کے دولت خانہ پر ان کی دولت خانہ پر ان کی دولت خانہ پر ان کی دولت خانہ ہوں میں دولت خانہ پر ان کی دولت خانہ پر کی کی دی دولت خانہ پر ان کی دولت خانہ پر ان کی دولت خانہ پر ان کی دولت خانہ ہر کی کی دولت کی دولت خانہ پر کی کی دولت خانہ ہر کی دولت خانہ پر کی دولت خانہ ہر کی دولت خانہ پر ان کی دولت خانہ پر کی دولت خانہ پر ان کی دولت خانہ پر ان کی دولت خانہ پر کی کی دولت خانہ ہر کی دولت خانہ دولت خانہ ہر کی دولت خانہ ہر کی دولت خانہ ہر کی دولت خانہ ہر کی دولت خانہ ہر

حاضر ہوااس کی دیواروں کو بوسہ دیا دراصل مجھے دیواروں سے الفت نہیں بلکہ کمینوں کی محبت اور شوق میں ایسا کیا ہے )۔ المقامات المضریہ کی عبارت ملاحظہ ہو:

" ياغلام الخوان فقد طال الزمان، والقصاع فقد طال المصاع، والطعام، فقد كثر الكلام فأتى الغلام بالخوان، قلبه التاجر على المكان ونقره بالبنان و عجمه بالاسنان، وقال: عمرَ الله بغداد فما أجود متاعها وأظرف صنّاعها تأمل بالله هذاالخوان وانظر الى عرض متنه وخفة وزنه وصلابة عوده وحسن شكله، فقلت: هذا الشكل فمتى الأكل؟فقال: الآن" \_

(اے غلام خوان لاؤ کافی وقت گذر گیا، برتن لاؤ کافی بحث ومباحثہ ہو گیا، کھانا حاضر کرو باتیں بہت ہو گئیں۔ پس غلام ایک خوان لے آیا، اس تاجرنے اسی جگہ اسے الٹ پلٹ کیا، انگلیوں سے بحایا اور دانتوں سے اس کو دبایا اور کہنے لگا کہ اللہ بغدا دکو آبا در کھے وہاں کا سامان کتنا عمدہ ہے اور وہاں کے کاریگر کتنے بہترین ہیں، بخدا اس خوان کو دیکھو، اس کی وسعت، اس کے وزن کا ہلکا پن، لکڑی کی مضبوطی اور خوبصورتی کو دیکھو، میں نے کہا کہ پیشکل وصورت تو ٹھیک ہے کھانا کب (نصیب) ہوگا؟ اس نے جواب دیا: بس ابھی'')۔ اشتعار کانمونہ:

إسمع نصيحة ناصح جمع النصيحته والمقه إيال وإحذرأن تكون من الثقات على ثقه (خيرخواه كى نفيحت سنوجس نے خيرخوا بى اور نفيحت كوا كھا كرديا ہے اور خبر دار قابل بھر وسہ لوگوں پر بھى بھر وسہ كرنے سے بچتے رہنا) ابوالقاسم ناصر الدولہ سخاوت سے متعلق اشعار: وكان أمطار الربيع الى ندى كفيك تُعزى

أيهاالملك بعساكر الذى يغزى الأمال با خلقت يداک على کنزا سيفا العدى وللعافين لازلت ياكنف الامير حرزا الاحداث لنامن

( ایسا معلوم ہوتا ہے کہ فصل بہار کی بارشیں آپ کے ہاتھوں کی سخادت کی طرف منسوب ہیں۔اے وہ بادشاہ کہ جس پر آرزؤں کے لشکر سے چڑھائی کی جاتی ہے آپ کے ہاتھ دشمنوں کے لیے تلوار مانگنے والوں کے لیے خزانہ ہیں، اے بادشاہ! تو ہمیشہ ہمارے لیے ہمیشہ حوادث زمانہ سے بحیاؤ کا سبب بنارہے )۔

اس کی باقیات میں '' مقامات' کے علاوہ ایک دیوان شعراور مجموعہ رسائل ہیں جو بے حد مقبول ہوئے۔ ان رسائل میں مدح، شکر، معذرت خواہی، تعزیت، ہجو، عمّاب طلب جود اور شفقت کی امید جیسے موضوعات شامل ہیں۔ پچھر سائل حکام، وزراء، شیوخ، ادبا اور اہل عیال کے نام سے بھی ہیں۔

15.5.9 قاضي فاضل (۵۲۹-۵۹۶ ھ)

قاضی فاضل کا شارعباسی دور کے چوتھے طبقہ کے سردار کے طور پر ہوتا ہے، ابن العمید کے زمانہ سے صنائع وبدائع ، تجع بندی ا ور مضمون میں زیبائش وآرائش کا سلسلہ شروع ہواتھا، قاضی فاضل کا دورا تے آتے اس میں غیر معمولی اضافہ ہو گیا تھا۔ قاضی فاضل نے مندر جہ بالا عناصر کے علاوہ تو ریداور تجنیس کا بے حد استعال رائج کیا۔ ید اسلوب ابن خلدون ( م-۸۰۸ھ ) کی آمد تک مقبول عام رہا یہاں تک ابن خلدون کا اثر اور نے زمانہ کے تقاضوں نے اس اسلوب کا بڑی حد تک خاتمہ کردیا۔

ابوعلى عبدار حيم بيسانى عسقلانى كى ولادت ٢٩ ه ح ميس عسقلان ميں ہوئى۔ ان كے والد چونكه فاطميوں كے زمانه ميں بيسان كا قاضى ستح الېذا اس نسبت سے انحيس بيسانى بحى كہاجاتا ہے۔ ابتدائى تعليم وتر بيت اپنے والد بہاء الدين على سے حاصل كى ، رسائل نگارى اور دفترى انشاء ميں مہارت حاصل كى ، رسائل نگارى اور دفترى انشاء ميں مہارت حاصل كرنے كے ليے مصرآيا اور اسكندريد كے قاضى ابن حديد كے دفتر ميں ملازم ہوگيا۔ موفق بن خلال اور ابن قادوس كى انشاء ميں مہارت حاصل كى ، رسائل نگارى اور دفترى انشاء ميں مہارت حاصل كرنے كے ليے مصرآيا اور اسكندريد كے قاضى ابن حديد كے دفتر ميں ملازم ہوگيا۔ موفق بن خلال اور ابن قادوس كى انشاء ميں مہارت حاصل كرنے كے ليے مصرآيا اور اسكندريد كے قاضى ابن حديد كے دفتر ميں ملازم ہوگيا۔ موفق بن خلال اور ابن قادوس كى انشاء ميں مہارت حاصل كرنے كے ليے مصرآيا اور اسكندريد كے قاضى ابن حديد كے دفتر ميں ملازم ہوگيا۔ موفق بن خلال اور ابن قادوس كى انشاء ميں مہارت حاصل كرنے كے ليے مصرآيا اور اسكندريد كے قاضى ابن حديد كے دفتر ميں ملازم ہوگيا۔ موفق بن خلال اور ابن قادوس كى انشاء ميں مہارت مال كرنے كے ليے مصرآيا اور اسكندريد كے قاضى ابن حديد كے دفتر ميں ملك ظافر كے دفتر ميں ملازم ہوگيا ، حاد ميں شاكردى ميں رہا۔ جلد بى وہ اپنے فضل وكمال كى وجہ سے مشہور ہوگيا ، قاہرہ ميں ملك ظافر كے دفتر ميں ملازمت حاصل كى ۔ حكومت اليو بيد ك مثار كردى ميں رہا۔ جلد بى ملان اور ابن كى حكومت اليو بيد كے ان كے وال ہے مصل كى ۔ حكومت اليو بيد كے ای ور ير باليا پھر صلاح الدين كري كريز '' اور اس كے بحادي '' مولن '' كا وزير رہا۔ مسلى كى حكومت كا انشا پرداز ، وزير ، حاكم اور مير بي حكم معادي كى حكومت كا انشا پرداز ، وزير ، حاكم اور مير ميں كى حكومت كا انشا پرداز ، وزير ، حاكم اور مير مير كى حكوم معان ، وفود تيار كرتا تھا .... '' مال كى حوفود تي مطابق '' قاضى فاضل ، صلى مير كى حكومت كا انشا پرداز ، وزير ، حاكم اور مير مير مير جي تھو ال الدين كى حكم محل كى معادي كى حكم ميں ان الدين كى حكم ميں ان الدي ، دون مير ، حاكم اور مير

اس کے عہدے کا تقاضا یہ تھا کہ وہ مختلف صوبوں کے انشا پردازوں سے راہ ورسم رکھے اور وہاں سے حاصل شدہ اطلاعات کوباد شاہ تک پہنچائے، مصر شام اور عراق کی انشا پردازی کے طریقوں سے واقفیت نے اسے ایک نئے طرز کے ایجاد کرنے پر ترغیب دی۔ اس یہاں تکلف وتصنع کے عناصر کا خاص اہتمام ہے، اس کے جملے طویل ہوا کرتے تھے تا کہ وہ صنعت تجنیس اور مراعاۃ العظیر کا استعال کر سکے۔کہاجا تا ہے کہ کثرت سے توریہ کی صنعت تحریک اس کے زمانہ سے رائج ہوئی۔ قاضی فاضل کو جواد بی وفنی مہارت حاصل تھی اس میں اس تکلف وضنع والے اسلوب میں مضمون اور عبارتوں میں ثقل کا احساس نہیں ہوتا تھالیکن بعد میں آنے والے انشا پر دازوں کی محض تقلید نے شکل بگاڑ دی۔ اس کا ڈھانچہ تو عربی تھا مگر اس میں عربی روح کا فقد ان نظر آتا تھا۔ قاضی فاضل ایو بی دور کا فضیح وبلیغ ادیب ہے۔ جن اصطلاحات کوہ اپنی تحریروں میں استعال کرتا تھا وہی بعد میں آنے والے سبھی مصری ادبا کے فن کی اساس و بنیا دہیں یہاں تک کہ نویری نے بہ کہہ دیا کہ قاضی فاضل کے بعد جننے فاضل آئے سب کے سب فاضل (زائد) میں۔

نمونة كلام:

"الحمد لله الذى صدق وعده وأورثه الارض وحده، وجدد علاه واعلى جده واسعد نجحه وانجح سعده ووعده نجمه وانجم وعده واور ده واصفى ورده" \_

اس عبارت سے داضح ہوتا ہے کہ قاضی فاضل شجنیس تام اور تجنیس غیر تام کا ستعال کرتا ہے۔ یہی وہ انداز ہے کہ ابن العمید کی تقلید کرنے والوں کی آخری صف میں حریری نے اختیار کیا تھا اور یہی طریقہ آگے چل کر فاضلیہ طریقہ کہلایا جس میں قصداً بدیع کا استعال، صنعت میں مبالغہ <sup>ل</sup>فظی زیبائش وآ رائش پرزیادہ زور اور معانی پرکم توجہ ہوتی ہے۔

اپنے بھائی عبرالکریم جومیرعلم الدین النحاس کی ایذاءرسانی کا سبب بناتھا، کے نام ایک دوسرے خط میں لکھتا ہے: "وبالله أقسم لئن لم تداو ماجر حت و تستدر ک مافعلت و تمح ماأثبت و تستانف ضد القبیح الذی کتبت به و شافهت ، و تعتذر بالجمیل فیما قاطعت الله به و بارزت ، لیکونن الحدیث منی بغیر الکتب و لازیلن السبب الذی قدرت به علی مضر ق الاصحاب ، و مااشد معرفتی بان الطباع لا تتغیر و بانک ستحو جنی بعد هذا الکتاب الی مالایتا خر و بالجملة فاستدر ک بفعلک لابایمانک لی و تنصلک الیّ ..."

(خدا کی قسم اگرتم نے اس زخم کا علاج نہ کیا جوتم نے لگایا ہے، اس فعل کو درست نہ کیا جوتم سے صادر ہوا ہے، اس چیز کو نہ مٹایا جس کوتم نے ثابت کیا ہے، اس برائی سے جوتم نے کی ہے اور جس کے بارے میں میں نے تم کولکھا ہے اور گفتگو کی ہے اور حسن معذرت کا اظہار نہ کیا اس بارے میں جس میں تم نے حقوق اللہ کو ختم کیا ہے تواب گفتگو میر کی طرف سے خط کے بغیر ہوگی اور میں لازمی طور پر اس سب کو ختم کر دوں گا جس کی بنا پر تم دوسروں کو نقصان پہنچانے پر قادر ہوئے ہو۔ جھے لچا لیفین ہے فطر تیں نہیں برلتی ہیں اور تم ان خط کے بعد جھے کسی تا خیر اور بار نہ کی جا کروگ، حاصل کلام سے کہتم اپنی تا ہوں ہو کی اور کہ کہ میرے ساتھ وفاداری کا اظہار کر کے اور میں اپنی بران ہو کی تا خطر کر کے۔ ۵۹۲ ھیں قاہرہ میں اس کی وفات ہوئی۔

15.5.10 ضياءالدين ابن الاثير

ضاءالدين ابوالفتح نصر الله بن محمر شيبانى شالى عراق ك ابن عمر نامى جزيره ميس پيدا ہوا۔ اس كا گھرانه علوم شرعيه اور علوم لغوبير كے ليے مشہور تھا۔ اس كابر ابحانى مجد الدين ابوالسعادات مبارك بن محمد (م ٢٠٢ هـ) قرآن وحديث اور عربی نحو وصرف ميں ماہر تھا۔ اس كى تصانيف ميں " جامع الاصول فى احاديث الرسول" "النهاية فى غويب الحديث "اور كتاب "الانصاف فى الجمع بين الكشف والكشاف" زياده مشہور ہيں \_ دوسرا بحانى عز الدين ابوالحين على بن محمد (م ٢٠٣ ) ہے اس كى مشہور ترين كتابوں ميں "الكامل فى التاديخ"، ''اُسدالغابة في معر فة الصحابة''اورسمعاني كي كتاب الانساب كاخلاصه ''لباب لب الباب في معر فة الانساب''بي \_

ابتدائی تعلیم و تربیت اور حفظ قر آن کے بعد ضیاء الدین اپنے والد کے ساتھ 24 ۵ ھ میں موصل آگیا جہاں علما کی مجالس میں شریک ہو کر اس نے علوم اسلامیہ ، علوم لغوبیہ اور علوم بلاغیہ کا درس لیا ۔ در سیات کی بحکیل کے بعد 24 ھ ھیں وہ قاضی فاضل کی و ساطت سے صلاح الدین ایوبی تک پینچا اور تقریباً چار ماہ تک اس کے پاس رہا۔ صلاح الدین کے لڑ کے نو رالدین نے اپنے والد سے ضیاء الدین کو حاصل کر کے اسے اپنا وزیر ومثیر بنالیا۔ صلاح الدین کی وفات کے بعد دمشق کی حکومت نو رالدین کو ملی تو اس نے ضاید میں کو وہال کے انتظامی امور کی ذمہ داری دے دی ۔ دمشق والوں کے ساتھ اس کا جوسلوک رہا اس کی وجہ سے لوگ اس کے قتل کے در بے ہو گئے اور نو رالدین کے ہاتھ سے دمشق نگل گیا توضیاء الدین ایک مقفل صلاح قلدین کی وفات کے بعد دمشق کی حکومت نو رالدین کو ملی تو اس نے ضیاء الدین کو وہ اس کے انتظامی امور کی ذمہ داری دے دی ۔ دمشق والوں کے ساتھ اس کا جوسلوک رہا اس کی وجہ سے لوگ اس کے قتل کے در بے ہو گئے اور نو رالدین کے ہاتھ سے دمشق نگل گیا توضیاء الدین ایک مقفل صلاح قلدین کی وفات کے بعد دمشق کی حصر پنچا اور اس وقت تک رو پی رہا جب تک نو رالدین کے ہاتھ سے دمشق نگل گیا توضیاء الدین ایک مقفل صلاحق میں جو پر کر مشکل سے مصر پنچا اور اس وقت تک رو پی رہا جب تک نو رالدین مصر کا سلطان نہ میں گیا۔ نور الدین ایک مقفل صلاحق میں دہا۔ جب اسے دریا نے فرات کے قریب <sup>در</sup> سمیاط' کا حاکم بنادیا گیا توضیاء الدین بھی اس کے ساتھ وہا اس گیا۔ نور الدین ایک سال تک مصر میں دہا۔ جب اسے دریا نے فرات کے قریب <sup>در</sup> سمیاط' کا حاکم بنادیا گیا توضیاء الدین بھی اس کی ماتھ وہا اختین کی ایوں ایک سال تک مصر میں دہا۔ جب اسے دریا نے فرات کے قریب <sup>در</sup> سمیاط' کا حاکم بنادیا گیا توضیاء الدین میں اس کی ساتھ وہا اس گیا۔ نور الدین ایک سال تک مصر میں دہا۔ جب اسے دریا نظ ہر کے پاس چلا گیا۔ پھر وہاں سے الا میں بھی اس کی اس میں اس اختین کی ایوں اس کی ایوں نہ ملاتو ۱۳ میں دام میں میں در میں ایں اس کی دیوان انشاء کا صر دیشین بنا۔ سر میں بھی اس کی اسی میں اس میں اس کی دو ان انشاء کی صر نی میں ہوں آگی ہے ہی ہیں ہی میں میں اس کی میں اس میں دی ہو تا ہے تو گی ہی ہو تا ہے ہو تی ہو تو ہیں ہوں ہی الا ہوں ہیں ہے ہو تا ہے ہو تو ہی ہو تا ہے ہو تو ہیں ہوں ہی ہے ہیں ہی ہی ہی ہی میں ہی ہو تو ہی ہے ہو تو ہی ہی

ضیاءالدین کواپنی تحریروں کےعمدہ اسلوب کی وجہ سے اپنے ہم عصروں پر سبقت حاصل تھی ۔ وہ ایک صاحب طرز انشا پرداز کے طور پرمشہور ہوا۔

اس کی تصانیف درجہ ذیل ہیں :

ا۔ "المثل المسائر فی ادب الکاتب و الشاعر "بحسنات <sup>لفظ</sup>یہ ،محسنات بدیعیہ اورمحسنات معنوبیہ میں نہایت مستن<sup>ر تم</sup>جھی جاتی ہیں۔ اپنی کتاب میں اس نے ان امور کی نشان دہی کی ہے جن کی انشا پرداز وں کوضر ورت ہوتی ہے مثلاً لغوی وبلاغی علوم ،اشعار عرب ،امثال عرب، قر آن وحدیث سے استشہاد ،احکام خلافت وریاست اور اس سے متعلق فقہی امور ومسائل ۔

۲۔ ''الوشی الموقوم فی حل المنظوم'': اس کتاب میں ضیاءالدین نے دوف لوں میں اس بات کو بیان کیا ہے کہ رسائل نولی می آیات قرانیہ اور احادیث نبویہ سے کس طرح استفادہ کیا جاسکتا ہے۔

> ۳\_"المعانى المخترعة في صناعة الانشاء" \_ بعرب محرية من بيرية في صناعة الانشاء " \_

۴ - ایک مجموعہ اشعاراس نے ترتیب دیا ہے جس میں ابوتمام ، محتر ی ، دیک الجن اور متینی کے اشعار ہیں ۔ بیار میں میں میں میں میں میں میں میں ابوتمام ، محتر ی ، دیک الجن اور متینی کے اشعار ہیں ۔

۵۔''دیوان التر سل'': اس کے رسائل کا مجموعہ کئی جلدوں میں ہے۔''المثل السائر'' میں خود اس نے ذکر کیا ہے کہ میرے رسائل کئی جلدوں میں ہیں ۔

۲۔ "المختار من دیوان الترسل": ایک جلد میں ہے۔ 2۔ "الجامع الکبیر فی صناعة المنظوم و المنشور ": اس کتاب کے مخطوط کے دونشخ دار لکتب المصرية میں محفوظ ہیں -ایک مخطوطہ ۲۰۵ اھ کا ہے اور دوسرا ۱۳۱۳ ھ'۔ مندرجہ بالا تمام کتابوں سے ہمیں شاہی فرامین نولی میں ضیاء الدین کے خصوصیات کاعلم ہوتا ہے ۔اس کی توجہ تجع ،صور بیانیہ اور محسنات بدیع پر نمایاں ہیں ۔ وہ قرآن وحدیث کے اقتباسات اورا شعار کو نثر کے قالب میں ڈھالتا ہے اورا پنی تحریروں سے اس کی مثالیں پیش کرتا ہے ۔

ایک مکتوب میں آیات قرانیہ سے اقتباس کرکے جنگ کا نقشہ اس طرح پیش کیا ہے:

"وعقد العجاج شفقا فانعقد ،وارانا كيف رفع السماء بغير عمد غير انها سماء بنيت بسنابك الجياد ،وزينت بنجوم الصعاد، ففيها ما يو عدمن المنايا لا مايو عدمن الارزاق ومنها تقذف شياطين الحرب لا شياطين الاستراق" ـ

(غبار نے شفق بنا کرہمیں دکھایا کہ بغیر ستون کس طرح آسان بلند ہے،البتہ ہیآسان گھوڑوں کی کھروں سے بنایا گیا ہے،اورا سے نیز وں کے ستاروں سے مزین کیا گیا ہے، اس میں موت کے وعدے ہیں،رزق کے نہیں،ان سے جنگ کرکے شیاطین کومارا جاتا ہے، کان لگا کر سننے والوں کونہیں )۔

اس کے ایک خط کانمونہ جواس نے الملک الافضل (نورالدین) کی طرف سے اس کے چچا الملک العادل کولکھا تھا:

"ندمت على أمر مضى لم يشر به نصيح و لم يجمع قواه نظام رب و ثوق يقو دالى الندم، و تو دديد عوالى التهم، و قديدل الحلم على صاحبه، و يُطمع فى جانبه، و لو لا ذلك لما رستلين عو دى فعُجم، و استضعف ركنى فُهدم، و لا شكو ما اشكو ه الا الى عمى، و صنو أبى الذى نفره نفرى، و هو الذى قلب فُو اقى على و ترى، و علمنى التظلم من الايام و أرانى ضوء النهار بعين الا ظلام، و لقد أضاع في احسانه و خالف فى قطع رحمى سنة الله و كتابه، و جعل ايامى منه كيوم البعث الذى يتناكر الناس فى انسابه و أسبابه ".

ضیاء الدین این الاثیر کے ہم عصر مؤرخوں کا خیال تھا کہ وہ اپنے زمانہ وزارت میں حکومت کے کارندوں سے بھی اچھی طرح پیش نہیں آتا تھا اور حکومت کے معاملات میں اس کی وجہ سے خرابی پیدا ہوجاتی تھی ۔ یہ بھی کہا جاتا ہے وہ الملک الافضل اور اس کے بھائی الملک العزیز کے درمیان نزاع کا سبب تھا۔ جب بھی الملک الافضل اپنے بھائی سے صلح صفائی کرنا چاہتا تھا، این الاثیر آڑے آکر دونوں میں منافرت کو مزید بڑھاد یتا تھا۔ پھر اس نے اپنے محن قاضی فاضل کو جس نے اسے باوث اہ سے ملا یا تھا ، این الاثیر آڑے آکر دونوں میں منافرت مصر بچوانے میں اہم کر دار ادا کیا تھا۔ جب بھی الملک الافضل اپنے بھائی سے صلح صفائی کرنا چاہتا تھا، این الاثیر آڑے آکر دونوں میں منافرت معر بید بڑھاد یتا تھا۔ پھر اس نے اپنے محن قاضی فاضل کو جس نے اسے باوث اہ سے ملایا تھا اپنے سلوک سے سخت نا راض کر دیا تھا اور دشق سے معر بید بڑھاد یتا تھا۔ پھر اس نے اپنے محن قاضی فاضل کو جس نے اسے باوث اہ سے ملایا تھا اپنے سلوک سے خت نا راض کر دیا تھا اور دشق معر بعد بڑھاد یتا تھا۔ پھر اس نے اپنے محن قاضی فاضل کو جس نے اسے باوث ہے ملایا تھا اپنے سلوک سے خت نا راض کر دیا میں اسلوب تحریر اگر رسائل نولی میں ہی ہوال اس طبقہ کا دیہوں میں تو ریہ اور جنے نیس کے فلو نے انشا پر دازی کو تکلفات اور تصنع کا محمومہ بنا دیا۔ یہ اسلوب تحریر اگر رسائل نولی میں تاہی فر این اور عہد نا موں تک محدود رہتا تھا تو ٹھیک تھالیکن بعد میں آنے والوں نے تو کتا ہوں کی تھانیف اور علوم کی تدوین میں ای اسلوب کو اپنا لیا مثلاً ''تارینے العتبی '' اور ''الفت القد سی '' وغیرہ ۔ جہاں تک این الاثیر کا مرتبہ ہت تو بچا طور پر دہ عمدہ اور ماہر انشا پر داز وں میں تھا۔ عراق میں اس کے بعد اس درجہ کا کوئی دوسر ارسائل نگار نہیں پیدا ہوا۔

15.6 اكتسابي نتائج

بلاشبہ عباسی دورعلوم وفنون کی ترقی کاسنہرا دورتھا۔اس دورکی اہمیت اس سے بڑھ کراور کیا ہو کتی ہے کہ بیش تر فنون کے ماخذ اسی عہد کی یاد گار ہیں۔ ترجمہ کے ذریعہ دیگر علوم عربی زبان میں منتقل ہوئے۔ طب، کیمیا بلم نجوم، فلسفہ،ادب، تفسیر،علم حدیث،فقہی ادب، تاریخی ادب، ریاضی، ہندسہ، موسیقی، علم کلام، ہیئت اور فلکیات پر تصانیف کا سلسلہ آگے بڑھتار ہا۔ اس عہد کواسلام کا زریں عہد کہاجائے تو بیجانہیں ہوگا بقول احمد حسن زیات '' مسلمان تدن و تہذیب اور عمران واقتدار کے لحاظ سے اس قدر بلند مقام پر پنج گئے تھے کہ اس سے قبل یا اس کے بعد پھر بھی اس بلندی پر نہ پنچے فنون اسلامیہ اس دور میں پھلے پھو لے، آ داب عربیہ نے نشوونما پائی، غیر ملکی علوم کے ترجے ہوئے، علی عربی پختہ ہوئی اور اس نے غور وفکر، بحث و تحیص کے لیے ایک وسیع جولان گاہ پائی ۔ تا آئکہ ہلا کو خال نے ۲۵۲ ھ میں اس حکومت کا تختہ الٹ دیا اور حکومت کے زوال کے ساتھ اس کے تدن واداب میں بھی انحطاط ہوتا گیا اور بالاً خر حکومت کے خاتمہ پر ان کے آداب و تر دیا تر میں

عہد عباسی میں عربی نثر نگاری کو کافی فروغ ہوا تھا۔ اس کی بنیادی وجہ علوم وفنون کے دائرہ میں وسعت کا پیدا ہونا تھا کہ علمی موضوعات کا احاطہ شعر کی قالب میں نہیں کیا جا سکتا تھا۔ اسی وجہ سے اس عہد میں جتنی ترقی نثر کی ہوئی اتنی ترقی عربی ادب کی تاریخ میں عصر جدید کو چھوڑ کر کسی اور عہد میں نہیں ہوئی تھی۔ اس عہد میں جہاں ایک طرف نثر میں خالص ادبی موضوعات جیسے سفرنا مے اور تنقید وغیرہ پر وان چڑ سے تو دوسری طرف لسانی علوم جیسے نحو ولغت جیسے علوم وفنون نے ترقی کے منازل طے کیے ۔ ان علوم وفنون کے ساتھ ساتھ ساتھ ای علوم جیسے تاریخ وجغرافیہ سائنسی علوم جیسے نحو ولغت جیسے علوم وفنون نے ترقی کے منازل طے کیے ۔ ان علوم وفنون کے ساتھ ساتھ ساتھ ای خالب کی تاریخ میں اور عہد میں نہیں ہوئی تھی۔ اس عہد میں جہاں ایک طرف نثر میں خالص ادبی موضوعات جیسے سفرنا مے اور تنقید وغیرہ پر وان چڑ سے تو دوسری طرف لسانی علوم جیسے نحو ولغت جیسے علوم وفنون نے ترقی کے منازل طے کیے ۔ ان علوم وفنون کے ساتھ ساتھ ساجی علوم جیسے تاریخ وجغرافیہ سائنسی علوم جیسے کیمیا اور طبیعیات وغیرہ کے موضوعا پر عہد عباسی کے علیاء نے گر انفذ رتصانیف بطور یادگار تھوڑ کی جیں۔ ان کتب نے جہاں ایک طرف عربی نثر نگاری کے فروغ میں اہم کر دار ادا کیا وہیں عربی زبان کے دامن کو اس قدر وسیع کر دیا کہ اس میں کسی بھی قتیم کے موضوع کی علوم کی علوم جیسے کہ میں اس میں کسی بھی قتیم کے موضوع کا احاطہ کیا جاسی کی میں ای میں کسی بھی قتیم کی موضوع کا احاطہ کیا جاسکتا ہے۔

15.7 نمونے کے امتحانی سوالات

| ڈ اکٹرشوقی ضیف               | -تاريخالأدبالعربي(العصر العباسي) |
|------------------------------|----------------------------------|
| حنا فاخوري                   | -الجامع في تاريخ الأدب العربي    |
| احمد حسن زيات                | -تاريخالأدبالعربي                |
| احمدامين                     | -ضحىالاسلام، جلدسوم              |
| شوقى ضيف ترجمة ثمس كمال الجم | –عربی نثرفنی کاارتقا             |
| مقتدی حسن از ہری             | - تاريخ ادب عربې حصه سوم         |

## اکائی 16 تعصر عباسی میں شاعری

اکائی کے اجزا 16.1 مقصد 16.2 تمہيد 16.3 محصرعباس کی شاعری 16.3.1 عہد عباسی کے شعرا کا اصطلاحی لقب 16.3.2 - عہد عباس میں شاعری کے مراکز 16.4 🛛 عصرعباسی کی شاعری کے موضوعات 16.5 🔹 عصر عباسی کے شعرا کی موضوعاتی تقسیم 16.6 عصرعباس کی شاعری کے امتیازات وخصوصیات 16.7 محصر عباسی کی شاعری کے ممتاز شعرا 16.7.1 بشار بن برد 16.7.1.1 شاعرى 16.7.2 ابونواس 16.7.2.1 شاعرى 16.7.3 ابوالعتابهيه 16.7.3.1 شاعرى 16.7.4 ابوتمام 16.7.4.1 كتاب الحماسة 16.7.4.2 شاعرى 7.5. 16 بخترى

اس اکائی کو پڑھ کرہمیں بیہ معلوم ہوگا کہ عہدعباس میں عربی شاعری کا کیا مقام ومرتبہ تھا۔اس عہد کی شاعری میں کیا نمایاں تبدیلیاں ہوئی تھیں ۔کن کن اصاف یخن پر شعرا دادو تحسین وصول کررہے نتھے اورعہد عباسی کی شاعری نے نمایاں امتیازات اور خصائص کیا تھیں ۔اس عہد سے شعرا میں کن شعرا کو زیادہ مقبولیت وشہرت حاصل ہوئی اوران کی شہرت کے اسباب کیا تھے۔

16.2 تمہير

عصر عباسی، تاریخ ادب عربی کا زریں دور ہے۔اس عہد میں عربی شاعری میں نمایاں ترین تبدیلیاں ہوئیں۔شاعری صحراو بیابان سے نکل باغات اور محلات کے اردگرد گھو منے لگی۔نت نئے موضوعات پر شعرا نے طبع آ زمائی کرنی شروع کردی ۔فلسفیانہ افکار وآ را کے نمایاں اثرات شاعری پر مرتب ہوئے بلکہ بھی بھی ایسامحسوں ہوتا ہے کہ ہم شاعری کے بجائے کوئی فلسفہ کی کتاب پڑھر ہے ہیں۔ 16.3 عصر عباسی کی شاعری

عصراموی میں شاعری اپنے قدیم اسلوب پر گامزن رہی تاہم اس کے موضوعات میں تبدیلی کے آثار نمایاں ہونے لگے تھے جیسے غزل نے بحیثیت صنف اس عہد میں اپنے بال و پر نکالے ، سیاسی شاعری کے خد وخال نمایاں ہونے لگے تھے لیکن اسلوب میں کوئی نمایاں تبدیلی رونما نہیں ہوئی تھی بلکہ اس عہد کے بڑے بڑے شعرا قدیم اسلوب کی پیروی کو ہی اعلی شاعری کا پیانہ سمجھتے تھے ۔قدیم جاہلی شاعری کی ا تباع اور پیروی ہی معیار ومر تبہ کی کسوٹی قرار دی جاتی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ اولین ناقدین نے عصر عباس کی ابتدائی شاعری کو قابل اعتدانہیں سمجھا تھا۔

عہد عبابی کی شاعری نے فروغ اور اس میں ہونے والی تبدیلیوں کی اہم وجہ ہیتھی کہ انشا پر دازوں کے مقابلہ میں شعرا کو خلفا، حکما اور امرا کی خلوتوں میں رہنے کا زیاد ہ موقع ملاتھا کہ وہ اپنی مبالغہ آمیز مدحیہ شاعری سے ان کے دربار کا اہم حصہ بن جاتے تھے ۔عباسی شعرانے شاعری کے میدان میں مکمل میسوئی کے ساتھا پنی صلاحیتوں کا استعال کرتے ہوئے اس کے مخلف اصاف میں طبع آزمائی کی اور مخلف قسم کے شہ پاروں سے عربی شاعری کے دامن کو ملاامال کردیا۔ انھیں اپنی صلاحتیوں کے اطہار و بیان کا جتنا موقع اس عہد میں ملا وہ کسی اور دور میں میں سر نہیں آ سکالہذا وہ کمل آزادی کے ساتھا پنی فرون کو شاعری کے قالب میں ڈھالنے گے

عصر اموی کے اواخراور عہد عباسی کے ابتدائی دور میں جب تحریک موالی کا آغاز ہوا اور انھوں نے قدیم طرز سے ہٹ کرایک نے انداز میں شاعری کا آغاز کیا تو اس عہد کے علما اور ناقدین ادب نے ان کے طرز کو ناپندیدہ قرار دیا جس کی وجہ سے وہ قدیم جابلی اسلوب کی پیروی کرنے پر مجبور ہو گئے لیکن انھوں نے غیر محسوس انداز میں اسلوب میں تبدیلی کا آغاز کردیا تھا جس نے دیکھتے ہی دیکھتے عربی شاعری کی ماہیت اور موضوعات کو تبدیل کردیا تھا۔

عہد عباسی کے ابتدائی دور کے شعرا میں کچھ شعرا ایسے بھی ہیں جنہیں عہد اموی کا آخری زمانہ ملا ۔ایسے شعراکوتین زمروں میں تقسیم کیا جاتا ہے:

یہلا زمرہ ان شعرا پرمشمل ہےجنھوں نے قدیم اسلوب کو ہی کمل طور پر اختیار کرلیا تھا اور روایتی انداز میں اپنی شاعری کے جلوے

بکھیرتے رہے تھے۔ انھوں نے نے انداز بیان اور اسلوب شاعری کو قابل اعتنا نہیں سمجھا تھاجیسے مروان بن ابی حفصہ (182-105ھ 798-723ء) ۔مروان بن حفصہ نے خاص طور سے اموی اسلوب شاعری کو اپنایا ۔اسے شاعری کے میدان میں جریر وفرز دق کے مکتب شاعری کا نمائندہ شاعر قرار دیا جاتا ہے۔زہیر بن ابی سلمی کی طرح وہ اپنے قصائد کی سال بھرنوک و پلک درست کرتا رہتا تھا اور کمل طور پر مطمئن ہونے کے بعد ہی اسے لوگوں کے سامنے پیش کرتا تھا۔

دوسرا زمرہ ان شعرا پر شتمل ہے جنھوں نے اپنی شاعری کو بدوی انداز فکر میں پیش کیا جیسے ابن ہرمہ (176-80 ھ)اور حسین بن مطیر (وفات 170 ھ/ 786ء) وغیرہ ۔اول الذکر کے بارے میں مشہور نا قد اصمعی کا قول ہے کہ اس کی وفات کے ساتھ ہی اصل عربی شاعری کا خاتمہ ہو گیا۔نا قدین اس بات پر تنفق ہیں کہ وہ آخری شاعر ہیں جن کے اشعار سے لغوی استشہاد کیا جا سکتا ہے۔

تیسرا زمرہ ان شعرا پرمشتمل ہے جھوں نے قدیم کی حفاظت کرتے ہوئے جدید اسلوب کو اختیار کیا اورا پنی شاعر کی میں قدیم وجدید اسلوب کو یکجا کر دیا جیسے بشار بن بر داور ابونواس وغیرہ ۔ شعرا کی اس جماعت نے شاعر کی کے دونوں انداز واسلوب میں اپنی شاعرانہ صلاحیتوں کا بھریورانداز میں اظہار کیا۔

عہد عباسی کے ابتدائی دور کے ان شعرا کے خاتمہ کے بعد شعرا کی ایک نئی جماعت منظر عام پر آئی جو خالص جد ید طرز داسلوب کے ذریعے عربی شاعری کے بچے آفاق سے دنیا کوروشاس کرائی۔

جد ید طرز اسلوب کے قائل شعرا میں پچھ جیسے بشار اور ابونواس – نے اعتدال کا دامن تھامے رکھا اور قدیم اسلوب کی افادیت کے ساتھ ساتھ جد ید طرز نگارش کوبھی ضروری سمجھا جب کہ پچھ نے غلو کی راہ اختیار کرتے ہوئے قدیم اسلوب کو بالکل ہی ترک کرنے اور صرف جدید اسلوب اختیار کرنے پرزوردیا۔

عصر عباسی کی شاعری میں ہونے والی میہ تبدیلی صرف قصیدہ کی شکل اور مطلع کی تبدیلی ہی نہیں تھی بلکہ اس طرز اسلوب کے تبعین شعرانے بحور وقوافی میں بھی تبدیلی کرتے ہوئے اس کی موسیقیت میں اضافہ کردیا۔انھوں نے جدید تہذیب وثقافت سے استفادہ کرتے ہوئے نت نئے تجربات کیے جنھیں اتفاق سے دوام حاصل نہ ہو سکا۔انھوں نے مقطعات ،مخسات اور مسمطات جیسے اسلوب سے عربی شاعری کوروشناس کیا۔ مزید سے کہ انھوں نے معانی میں جدت پیدا کی ،الفاظ اور تراکیب میں نمایاں تبدیلیاں پیدا کیں جس نے آگے چل کرعلم ہدیع کی بنیادر کھ دی۔

عہد عباسی کی شاعری اپنے مقاصد، موضوعات، مضامین، خیالات، لفظیات اور اسلوب کے حوالہ سے ماقبل کی عربی شاعری سے جداگانہ نظر آتی ہے ۔اس عہد کی شاعری کے اہم مقاصد عصبیت اورنسبی مفاخرت کے ساتھ ساتھ اپنی پسند کی سیاسی، دینی اور مذہبی نقطۂ نظر کوفر وغ دینا اورکسب شدہ میں سال سیک مذہب کہ مذہب کی مذہب کی مذہب کو میں میں کہ مذہب کی مذہب کی سیاسی کہ بیٹو کی ایک میں کی میں کی س

معاش کا اہم ذریعہ بناناوغیرہ ہیں۔اس عہد کی شاعری کے موضوعات میں بھی نمایاں تبدیلیاں ہوئیں تھیں جن کا تفصیلی ذکرآ گے کیا جائے گا۔ لفظیات اور اسلوب کے حوالہ سے اس عہد کی شاعری میں پھر تبدیلیاں ہوئیں تھیں جیسے نامانوس اور بھاری بھر کم الفاظ کا استعال کم کیا جانے لگا ،بدوی زندگی سے متعلق الفاظ کا استعال بتدریج کم کیا ہونے لگا، مجمی الفاظ کا استعال کیا جانے لگا۔ شاعری کے اسلوب بیان میں نفاست اور باریکی پیدا کرنے کے ساتھ ساتھ عربی کے خالص محاورے اور وضاحت کلام کا خیال رکھتے ہوئے صنعت نبدائع' اور اس کی مختلف انواع کو کثرت سے برتا گیا تھا۔ چھوٹی چھوٹی بحروں کو بکثرت استعال کیا گیا۔دیگر نۓ اوزان وبحور جیسے ستطیل وممتد کا اضافہ ہوا۔شاعری کی اقسام میں جہاں ایک طرف موشح، زجل، دوبیت،موالیا کا اضافہ ہواتو دوسری طرف قوافی میں مسمط اور مزدوج کوفر وغ ہوا۔

قصائد کی ابتدا کھنڈرات کے بجائے محلات وباغات اور شراب وغیرہ سے کرنا، مدح اور ہجو میں مبالغہ آمیز کی، تشبیہ واستعارہ کا کبثر ت استعال، قصیدہ کے مختلف اجزا میں تناسب وموزونیت کا پایا جانا اور بندش میں تر تیب کی رعایت کا خیال رکھناوغیرہ کواس عہد کے اسلوب شاعری میں ہونے والی تبدیلیوں میں شمار کیا جا تا ہے۔

عصر عباسی میں شاعری کوفروغ دینے میں جہاں خالص عرب افراد نے اپناا پنا کردار بخوبی انجام دیا تھا وہیں اس کوفروغ دینے اور پروان چڑھانے میں اہل عجم نے بھی نمایاں کردارادا کیا تھا بلکہ کبھی کبھی ایسا محسوس ہوتا ہے کہ عہد عباسی کی شاعری اہل عجم کی ہی مرہون منت ہے کہ اس عہد کے نمایاں ترین شعرا کا تعلق دیار عجم سے تھااور انھوں نے عربی شاعری کے طرز و اسلوب، مضامین وموضوعات، معانی وخیالات اور اوزان و بحور دفیرہ میں نمایاں تبدیلیاں کرتے ہوئے عربی شاعری کوایک نے رنگ وا تہا کہ ساجر دان پر شاعری ایل علی بروئے کارلاتے ہوئے شاعری کے عہدہ ترین شہ پاروں سے عربی شاعری کے دامن کو بھر دیا تھا۔

16.3.1 عہد عباسی کے شعرا کا اصطلاحی لقب

عہد عباسی کے شعرا کو ''الشعر اء المولدون ''اور ''الشعر اء المحد ثون'' کے لقب سے ملقب کیا جاتا ہے۔اول الذکر اصطلاح ولقب سے مراد وہ شعرالیے جاتے ہیں جھوں نے عباسی خلافت کا ابتدائی زمانہ پایا تھا ۔ شعرائے مولدین کا لقب عام طور سے دوسری صدی ہجری کے شعرا کے لیے استعال کیا جاتا ہے۔

ثانی الذکر اصطلاح ولقب کا اطلاق عام طور پر ان شعرا پر کیا جاتا ہے جن کی ولادت تیسری صدی ہجری اور اس کے بعد ہوئی تھی اور انھوں نے طبقہ مولدین کے بعد شاعری کے رنگ وآ ہنگ میں نمایاں تبدیلیاں کی تھیں۔

یہاں اس بات کی وضاحت زیادہ مناسب معلوم ہوتی ہے کہ بعض نا قدین ادب دونوں مصطلحات میں کسی قشم کا فرق نہیں کرتے ہیں جیسے ابن المعتز نے اپنے زمانہ تک یعنی تیسری صدی کے جملہ عباسی شعرا کو'' شعرائے محدثین'' قرار دیا ہے۔اسی طرح دیگر ناقدین ادب تمام عباسی شعرا کو'' شعرائے مولدین''میں شار کرتے ہیں۔

ان دونوں طبقوں یعنی 'الشعراء المولدون ' اور' الشعراء المحدثون '' کے لیے عام طور ''الشعراء المبدعون ''کی اصطلاح کا استعال کیا جاتا ہے کہ انھوں نے شاعری کے اسلوب اور اس کی مختلف اصناف میں نت نئے رنگوں کا اضافہ کیا تھا۔ اس طبقہ کا سرخیل بشار بن بردکو قرار دیا جاتا ہے کہ اسے ''الشعراء المولدون ' اور' الشعراء المحدثون '' دونوں طبقات میں شمار کیا جاتا ہے۔ 16.3.2 عہد عباسی میں شاعری کے مراکز

عہد عباتی کی شاعری کے حوالہ سے اس بات کی طرف اشارہ کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس عہد میں شاعری کے مختلف مراکز تھے ۔ابتدائی سوسال میں صرف بغداد ہی شاعروں کی آماجگاہ تھا اور وہیں کی فضاؤں میں مسحور کن شاعری کے نغے گونج رہے تھے لیکن جوں جوں مرکزی خلافت میں کمزوری آتی گئی توں توں عربی شاعری کو مختلف پناہ گاہیں ملتی کئیں اور اس یے مختلف مراکز سامنے آتے چلے گئے اور وہ بغداد سے نکل کر ایران، شام، مصراور مغرب میں اپنے جلوے بکھیر نے لگی ۔ مرکزی خلافت کے عہد انتشار میں عربی شاعری کو بنو بو یہ اور آل حمدان جیسے قدر داں میسر آ گئے تصح جھوں نے شعرا کو دل کھول کر انعامات واکر امات سے نواز اجس کی وجہ سے عربی شاعری دن دوگنی اور رات چوگنی ترقی کرتی چلی گئی ۔ عہد انتشار میں امرا، رؤسا اور حکما، عباسی خلفا کی نیابت کرتے ہوئے نظر آتے ہیں کہ ان کا در بار اور بخی مجلسیں شعرا کی آما جگاہ بن کئیں تھیں جہاں ان پر دادود بیش کی بارش کی جاتی تھی اور انہیں گر انعامات واکر امات سے نواز اجس کی وجہ سے عربی شاعری دن دوگنی اور رات چوگنی الدھو''م میں شعرا کی ایک طویل فہرست دی ہے جس پر سرسری نظر ڈالنے سے ہی اس بات کا اندازہ کیا جاسی ان انتشار نے عربی شاعری کے فروغ میں کس قدر اہم کر دارادا کیا تھا۔

16.4 عصر عباسی کی شاعری کے موضوعات

عصر عباسی میں شاعری اپنے نئے پیرا تہن میں نظر آتی ہے بلکہ سے کہنا زیادہ مناسب ہوگا کہ وہ قدیم وجدید کا ایک ایسا خوبصورت وحسین سنگم پیش کرتی ہے جس کا نمونہ کسی اور دور میں نہیں ملتا ہے۔قدیم موضوعات کے ساتھ ساتھ جدید موضوعات پر بھی اظہار سخن کا آغاز ہو چکا تھا۔اس عہد کے قدیم موضوعات میں مدح، رثا، ہجو، وصف نگاری، فخر ومباہات، عمّاب کے موضوعات پر زیادہ شعری سرما یہ ملتا ہے۔حالات کے تقاضاور ماحول کی تبدیلی کے نتیج میں ان قدیم اصناف سخن میں بھی پچھ نہ بچھ تبدیلیاں پیدا ہو کی تھیں۔

شاعر اپنے زمانے کے تفاضوں اور ماحول اور حالات سے بے نیاز نہیں ہوسکتا ہے کی بھی ماحول میں ہونے والی نت نئی تبریلیاں شعرا پر اثر انداز ہوتی ہیں اور وہ ان سے بالواسطہ یا بلا واسطہ متاثر ہو کر ان کو الفاظ کے قالب میں ڈھالنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس اصول وضابطہ سے عباسی عبد کے شعرابھی بے نیاز نہیں رہے اور انھوں نے حالات سے متاثر ہو کر کچھ نے موضوعات کو اپنی شاعر کی میں پیش کیا جیسے زہد وتصوف اور غزل وغلمان وغیرہ۔ ان نئے موضوعات میں سیاسی شاعری، نہ نہی شاعری وغیرہ کو تھی شال کیا جا سکتا ہے کہ وہ تھی مدح کے ضمن میں بہلی ہجو کی شکل میں اور کبھی مواز نہ ومقابلہ کی صورت میں طاہر ہوتی ہیں۔ ان جد ید موضوعات کو اپنی شاعر کی میں پیش کیا جیسے میں بہلی ہجو کی شکل میں اور کبھی مواز نہ ومقابلہ کی صورت میں ظاہر ہوتی ہیں۔ ان جد ید موضوعات کے بالمقابل عباسی شعرا نے قدیم موضوعات میں بہلی ہجو کی شکل میں اور کبھی مواز نہ ومقابلہ کی صورت میں طاہر ہوتی ہیں۔ ان جد ید موضوعات کے بالمقابل عباسی شعرا نے قدیم موضوعات میں بھی ہجو کی شکل میں اور کبھی مواز نہ ومقابلہ کی صورت میں ظاہر ہوتی ہیں۔ ان جد ید موضوعات کے بالمقابل عباسی شعرا کے معن موضوعات کے دائر کہ کو مزید و سیت بخشی تھی جبرتر کی کا اعتراف کیے بغیر چارہ نہیں ہے کہ انھوں نے ان قدیم موضوعات میں رکھا جاتا تھ لیکن عہد عباسی میں وصف نگار کی کا دائرہ مزید و سیتے ہوگیا کہ عالی شان محلات اور ان کی جاہو ہوں ان جسے موضوعات کو مدنظر رکھا جاتا تھ لیکن عہد عباسی میں وصف نگار کی کا دائرہ مزید و سیتے ہو گو کہ میں عام طور پر صحرا و بیابان ، جانور، محری اور قال بی ڈ ھالا جانے سے بعض موضوعات کے دائر ہو گھر کی وصف نگار کی کا دائرہ مزید و سیتے ہو گی کہ عالی شان محلات اور اس کے ان قد میں ڈ مولا جانے رکھا جاتا تھ لیکن عہد عباسی میں دوست بخشی تھی جو صف نگار کی میں عام طور پر صحرا و بیابان ، جانور، میں اور ان سی میں ڈ مولا جانے اور از اور ان کی جانوں میں کی خوبا ہیں کہ مال جانے لگا می پڑی ہوں کا نشتہ لفظوں میں کی چینے جانے لگا، مغذی وال خور کی کی میں اور ان کی میں کہ مال لی گا ہو ہوں کو میں ہوں ہو کر میں ہو ہوں ہوں ہوں ہو ہو ہوں ہو ہوں ہو ہو ہوں موضوعات کو ہو ہوں ہو ہو ہوں ہوں ہوں ہو ہو ہوں ہو دیگر رواد میں کی ہو ہوں کا نہ میں کی ہو ہو ہو گو ہ مور ہوں دور خوش منظر بات ، میلوں شیلوں ہوں ہوں کو نیو ہ ہوں ہو ہو ہو

عصرعباسی کی مدحیہ شاعری میں ایک نمایاں تبدیلی میہ ہوئی تھی کہ مدحیہ قصائد کے روپ میں سیاسی اور مذہبی شاعری کی جانے لگی تھی کہ شعراا پنے اپنے سیاسی، دینی اور مذہبی رجحانات کو مدحیہ قصائد میں پیش کر کے خلیفہ وقت کی خوشنودی حاصل کرنے کی کوشش کرتے تھے اور کا فی حدتک اپنی کوششوں میں کا میاب بھی ہوجاتے تھے کہ اس کے نتیج میں انھیں انعامات واکرامات سے نواز دیا جاتا تھا۔ عصر عباسی کی بہجو میہ اور رثائیہ شاعری کا حال بھی تقریبا عصر اموی کی مدحیہ شاعری کی طرح تھا کہ شعرا اپنے قصائلہ میں خلیف وقت ، امرائے دربار اور صاحب انژ ورسوخ حضرات کی چثم ابروکا خیال رکھنے لگے تھے تا کہ وہ ان سے خوش رہیں اور انھیں داد ودہش اور مال ودولت سے نواز دیں۔ یہاں اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ عصر عباسی میں بہجو کے مقابلہ میں مرثیہ کا دامن زیادہ وسیع ہوا تھا کہ اس کی ایک بالکل نٹی شکل ''د ثاء المدن '' ( شہروں کے نوح ) کا ظہور ہوا جس نے آ گے چل کر ایک صنف کی حیثیت اختیار کر لیتھی ، خاص طور سے فارسی شاعری میں ۔ مرثیہ کی اس محصوص قسم میں متعدد شہروں کی اور ہوا جس نے آ گے چل کر ایک صنف کی حیثیت اختیار کر لیتھی ، خاص طور موثر انداز میں کیا گیا ہو اس جات کی اور کے نوح کی کا ظہور ہوا جس نے آ گے چل کر ایک صنف کی حیثیت اختیار کر لیتھی ، خاص طور

عصر عباسی کی شاعری کے بالکل نے موضوعات میں سے ایک طرف زہدیہ اور صوفیا نہ شاعر کی کا آغاز ہوتا ہے تو دوسر کی طرف غزل غلمان اور وصف شراب جیسے موضوعات بھی پروان چڑ ھتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ان جیسے موضوعات میں فسق و فجور، فحاشی اور بدکار کی کا اعتراف برملا کہا جانے لگا۔شاعر کی کے بید دونوں رنگ بالکل متضاد کیفیت کے حامل ہونے کے باوجود عصر عباسی کے ساجی ، ثقافتی ماحول کی کلمل عکاسی کرتے ہیں۔

اس عہد کی شاعری کے بالکل نئے موضاعات میں ''الطر دیات''(شکاریات) کا بھی شار ہوتا ہے جس میں شکار کے سفر کا نقشہ کھینچا جاتا ہے، شکار کرنے کے مختلف طریقوں کو الفاظ کا جامہ پہنایا جاتا ہے۔ شکاری جانوروں اور شکار کیے جانے والے جانوروں کے اوصاف کوالفاظ کے قالب میں یوں ڈھال دیا جاتا ہے کہ قاری خودکواس کا ایک جزشیمھنے لگتا ہے۔

مختصر الفاظ میں میر کہا جاسکتا ہے کہ عہد عباس کے تقاضوں کے مطابق اور اس وقت کے ماحول وحالات سے متاثر ہو کر شعرانے اپن شاعری کے محور نگاہ کو تبدیل کرلیا تھا اور ان کی شاعری صحرا کی بے پایاں وسعت، فطری مناظر، کھنڈرات، مٹی کے مکانات اور خیموں کی تصویر کشی کرنے کے بجائے شہری زندگی کی رونق اور لواز مات، محلات وباغات، لہو وطرب اور دوستوں کے ساتھ راگ ورنگ کی محفلوں کی عکاس کرنے لگی تھی۔ شاعری کے قدیم موضوعات جیسے مدح وفخر وغیرہ میں کچھ نئے موضوعات جیسے زہد میہ شاعری اور وصف غلمان وغیرہ کا اضافہ ہوا تھا۔ ساتھ ہی ساتھ مزاح اور ظرافت کے کچھ نمونے بھی اس عہد میں ملتے ہیں۔

16.5 عصر عباسی کے شعرا کی موضوعاتی تقسیم

عصر عبای کا زمانہ پانچ سوسال سے زائد عرصہ پر محیط ہے۔اس عرصہ میں نہ صرف قدیم اصناف سخن پر دادو تحسین کے حصول کے ساتھ ساتھ ان میں نت نئی تبدیلیاں کی گئیں بلکہ کچھ بالکل نئے اور جدید موضوعات کو شاعری کا موضوع بنایا گیا۔عصر عباس میں عربی شاعری اپنے نئے رنگ وروپ میں جلوہ گر ہوتی ہے اور اپنے حسن و جمال کے جلوے بھیرتے ہوئے نظر آتی ہے جس کی وجہ سے عہد عباسی کے شعر اکو حسب ذیل مختلف جماعتوں میں تقسیم کیا جاتا ہے: بغداد میں جا بسے تھے۔ان شہروں میں بود وباش اختیار کرنے کے باوجودان کی زندگی بدویا نہ طرز پرگذرتی تھی اورا پنی شاعری میں مانوس بدوی الفاظ اور تعبیرات دغیرہ کااستعال کرتے تھے۔اس طبقہ کے مشہور شعرا میں ابن میادہ،ابن ہر مہاور حسین بن مطیر کا شار ہوتا ہے۔

الشعراء المجددون: اس طقہ میں ان شعرا کا شار کیا جاتا ہے جھول نے عربی شاعری کے ظاہری خدوخال اور طرز واسلوب میں نمایاں تبدیلیاں پیدا کی تھیں جن کی وجہ سے عربی شاعری کا ایک نیارنگ وآ ہنگ سامنے آیا۔ اس طقہ کے مشہور شعرا میں بشار بن برداورابونواس کا شارہوتا ہے۔

الشعراء المفتنون: اس طبقہ کے مشہور شعرا میں ابواشیص ،ابراہیم موصلی ،اسحاق بن ابراہیم موصلی ،ربیعۃ الرقی ،اشجع سلمی ،حسین بن ضحاک کا شار ہوتا ہے۔

۲۵ شعراء الصنعة: اس طقه کے متاز شعرا میں مسلم بن ولید ملقب به صدیع الغواني، ابوتمام، ابن المعتر جیے شعرا شامل ہیں۔ ۲۵ الشعراء المحافظون: اس طقه سے مراد وہ شعرالیے جاتے ہیں جھوں قدیم اسلوب شاعری کو زندگی بھر برتا اور پن شاعری کوزمانہ اور ماحول سے کمل طور محفوظ رکھا۔ اس طبقہ کا نمائدہ شاعر صرف بختری کو قرار دیا جاتا ہے۔ ۲۸ الشعراء المبد عون: اس طبقہ کے اہم شعرا میں ابن الرومی جیسے شعرا شامل ہیں ۔

ا شعراءالمذاهب والوجدان والفکر : شعرا کا بیطقه مختلف رجحانات ومیلانات کواپنی شاعری میں پیش کرتا ہے۔دراصل بیطقه ،مختلف خیالات، رجحانات ومیلانات رکھنے والے شعرا کی ایک بڑی اکائی ہے جسے حسب ذیل طبقات میں تقسیم کیا جاتا ہے:

الم شعواء العباسية: اس طبقہ سے وہ شعرا مراد لیے جاتے ہیں جو حکومت عباسیہ کے مختلف مناصب پر فائز تھے جیسے مروان بن حفصہ علی بن جبلہ اورعلی بنجہم ۔

لا شعواء الشيعة:اس طبقہ میں وہ شعرا شامل کیے جاتے ہیں جوآل ہیت میں سے حضرت علی اور ان کی اولا دکوخلافت وحکومت کا مستحق اورآل عباس کوان کاحق غصب کرنے والاسمجھتے تھے جیسے سیدحمیر کی اوردعبل بن علی خزاعی ۔

ﷺ شعو اءالعشق:عشق ومحبت کے مارے ہوئے شعرا میں عباس بن احف، عکا شداعمّی ،ابوبکر محمد بن داؤد اصفہانی کا نام لیا جاتا ہے جنھوں نے اپنی شاعری میں صرف عشق ومحبت کے فغمے گائے ہیں۔

الزهد والحکمة والمواعظ: عصر عباسی میں پروان چڑ سے والی اس جدید صنف کے نمائندہ شعرا میں صالح بن عرب اللہ من مالح عبدالقدوس، احمد بن معذل، ابوالعنا ہیہ، ابونواس اور محمود وراق کا شار ہوتا ہے۔

للم شعواء علماء: عصر عباسی کی فضاؤں میں شاعری یوں رچ بس گئی تھی کہ اس زمانہ کے جید علما بھی اس کی زلف کے پر ستار نظر آتے ہیں۔اس عہد کے جن علما وفضلا نے اس میدان میں اپنے نمونے بطور یادگار چھوڑے ہیں ان میں عتابی ،ابوالعباس ناشی اکبر،ابن داؤد ظاہری اور یچیٰ بن علی بن یحیی خیم کا بطور خاص ذکر کیا جاسکتا ہے۔

شعواء الطبع والزندقة:اس طبقه کی نمائندگی کرنے والے شعرا میں مطیع بن ایاس، والبہ بن حباب اوریچیٰ بن زیاد جیسے شعرا شامل ہیں۔ان شعرانے ساری زندگی صرف فسق وفجو راوراخلاق وکردارکوخراب کرنے والے موضوعات کواپنی شاعری کا موضوع بنایا تھا۔اس طبقہ میں ابوالعتا ہیہ اور ابونواس کا شاربھی کیا جاتا ہے لیکن چونکہ انھوں نے آخری زندگی میں تو بہ کر لیتھی اس لیے خواتیم کا اعتبار کرتے ہوئے ان کا ذکر اس طبقہ کی بجائے دیگر طبقات میں کیا جاتا ہے۔

شعرا کی مذکورہ بالا موضوعاتی تقسیم سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اس عہد کی شاعری کے کیا رنگ دردپ تھے۔اسی طرح یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ عربی شاعری کے دیگر اددار کی طرح اس عہد میں شعرا کا ایک مخصوص طبقہ نہیں تھا جوصرف شاعری کرتا تھا بلکہ اس عہد کے شعرا میں شعرا ک مخصوص طبقہ کے ساتھ سماج کے مختلف طبقات جیسے عباسی خلفا، امرا، دزرا دغیرہ بھی اپنے اپنے جذبات دخیالات کو شعری قالب میں ڈھال رہے تصلیمذا سیر کہا جا سکتا ہے کہ عصر عباسی کی شاعری کو فروغ دینے میں سماج کے مختلف طبقات سے تعلق رکھنے دوالات کو شعری قالب میں ڈھال رہے اس عہد کی شاعری کو فروغ دینے میں عباسی خلفا مامرا، دزرا دغیرہ بھی اپنے اپنے جذبات دخیالات کو شعری قالب میں ڈھال رہے

بہ شانہ عباسی وزرا۔ جیسے قاضی احمد بن داؤد-اورد گیر امرا وقائدین وعمائدین <sup>سلط</sup>نت- جیسے ابودلف عجل – بھی چلتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ ب

16.6 عصر عباسی کی شاعری کے امتیازات وخصوصیات

عہد عباسی کی شاعری دیگر ادوار کی شاعری سے مختلف حیثیتوں سے ممتاز ومنفرد نظر آتی ہے۔اس عہد کی شاعری کے امتیازات وخصائص کوان الفاظ میں بیان کیا جاسکتا ہے:

- 🛠 عربی محجمی عصبیت کا فروغ جسے شعوبیت کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے۔
  - 🛠 شاعری میں سیاسی، مذہبی اور دینی عناصر کا شامل ہونا۔
- المدح، بجواور مرشیہ کے آفاق میں وسعت پیدا ہونا، خاص طور '' دِثاء المدن'' ( شہروں کے نوح ) کا ظہور۔

ا حربی شاعری کے مروجہ اصناف جیسے مدح ، وصف، ہجو اور مرشیہ وغیرہ میں نمایاں تبدیلیاں جیسے مدح وہجو میں مبالغہ آمیزی اور وصف کے موضوعات میں تبدیلی جیسے کھنڈرات کی بجائے باغات ومحلات وغیرہ کی تصویرکشی ۔

- ی فحاش دبدگوئی کی ابتدا۔ ج غزال حقیق کے ساتھ ساتھ غزل غلمان/ امرد پر تی کا آغاز۔
- 🖈 شاعری میں فلسفیانہ افکار وخیالات اور حکمت ودانائی کی آمیزش کی ابتدا۔
- ا مختلف نی اصناف کا ظهور جیسے خمریات ، زہدیات ، طردیات اور غزل غلمان/ امرد پر سی وغیرہ۔
  - 🛠 حکایتوں کونظم کے قالب میں پیش کرنا۔ 🖈 علمی اوردینی مباحث کوشعری قالب میں ڈھالنا۔
  - شاعری کے موضوعات و مضامین ، افکار و خیالات و معانی اور اسلوب میں تبدیلی۔
     خیالات اور تصورات کے اظہار میں تخیل (Imagination) کا سہارالینا۔
     بدائع وصنائع کا کثرت سے استعال۔

ا مروجه بحرول میں چھوٹی بحرول کا بکثرت استعال اور کچھنٹی بحروں - جیسے مستطیل اور ممتد - اور قوافی - جیسے مسمط اور مزدوج -کے استعال کرنے کا آغاز ۔

16.7 عصر عباسی کے ممتاز شعرا

16.7.1 بشار بن برد

عصر عبای کے مشہورترین شعرا میں بشار بن برد کا شارہوتا ہے۔ ان کے وطن اصلی کے تیک مؤرخین کے درمیان اختلاف پایا جاتا ہے۔ ایک قول کے مطابق وہ مشرقی ایران کے رہنے والا تھے۔ دوسر یے قول کے مطابق ان کا خاندان طخار ستان اور تیسر یے قول کے مطابق خراسان کے رہنے والے تھے۔ مہلب بن ابی صفرہ نے ان کے والد کو ایک مہم کے دوران گرفتار کر کے بصرہ منتقل کردیا تھا جہاں وہ ایڈیں بنانے کا کام کرتے تھے۔ بنوعتیل بن کعب کی ایک معزز عورت نے انہیں آزاد کردیا۔ ان کی صحیح تاریخ ولادت کا بیان کہیں نہیں ملتا ہے۔ قیال بنان کا کام کرتے تھے۔ بنوعتیل بن کعب کی ایک معزز عورت نے انہیں آزاد کردیا۔ ان کی صحیح تاریخ ولادت کا بیان کہیں نہیں ملتا ہے۔ قیال غالب موجود معلومات کے مطابق وہ بنوعتیل بن کعب کی ایک معزز عورت نے انہیں آزاد کردیا۔ ان کی صحیح تاریخ ولادت کا بیان کہیں نہیں ملتا ہے۔ قیاس غالب موجود معلومات کے مطابق وہ بنوعتیل کے آزاد کردہ غلام (مولی) تھا اور ان سے ایک عرصہ تک والدت کا بیان کہیں نہیں ملتا ہے۔ قیاس ملتا۔ موجود معلومات کے مطابق وہ بنوعتیل کے آزاد کردہ غلام (مولی) سے اور ان سے ایک عرصہ تک والدت کا بیان کہیں عربی کی سہوں جس کی ملتا۔ محت وفصاحت پر وہ زندگی بھر ناز کرتے رہے۔ وہ حدد رجہ تک بدصورت و برشکل اور نا بینا ہونے کے باوجود صاحب اقد ار حضرات کے منظور

بشار بن برد کے اندر شاعری کا فطری مادہ پایا جاتا تھا کہ صرف دس سال کی عمر میں انھوں نے اپنی شاعری کا آغاز کردیا تھا۔بصرہ کے علمی واد بی ماحول نے ان کی خداداد شاعرانہ صلاحیتوں کوجلا بخشنے میں نمایاں کر دارادا کیا تھا۔بصرہ'' (کاروان سرائے) اس وقت نو جوان اور ابھرتے ہوئے فنکاروں کی نہ صرف آما جگاہ بنا ہوا تھا بلکہ اس نے ایک' دبستان' کی صورت اختیار کر لیتھی۔''مربد'' وہ پروان چڑھااور اس وقت کی شعری روایات میں اپنے آپ کوڈھال کرعر بی شعروا دب کے ذخیرہ میں عمرہ میں مار کا روان سرائے کا س

اموی دور کے ان کے ممد وعین میں سے ابن تہیرہ، مسلم بن قتیبہ اور اموی خلافت کے آخری جانشین مروان وغیرہ شامل ہیں۔عباس خلافت وحکومت کے قیام کے وقت وہ صرف سینتیں (37) برس کے تھے۔عصر عباسی میں ان کے مدوعین میں بصرہ اور دیگر مقامات کے گورنرس - جیسے سلیمان عبسی اور اس کے بیٹے،عقبہ بن سلم اور اس کے بیٹے نافع -کا شارہوتا ہے۔

بثار بن برد، خلیفہ منصور کا منظور نظر شاعر تھا۔ شاعر کا خلیفۂ وقت سے کیا تعلق تھا اس کا اندازہ اس کیا جا سکتا ہے کہ وہ ان کے قافلۂ ج میں شامل تھے۔ انھوں نے خلیفہ منصور کی مدح میں کٹی ایک قصائد لکھے ہیں لیکن آگے چل کر ان کے تعلقات خلیفہ سے کافی کشیدہ ہو گئے تھے۔خلیفہ منصور کے علاوہ انھوں نے خلیفہ مہدی کی شان میں بھی قصائد کہے ہیں لیکن ایک سازش کے نتیجہ میں وہ خلیفہ کی نگاہوں میں معتوب قرار پاتے ہیں اور انھیں قید وبند کی صعوبتوں سے دوچار ہونا پڑتا ہے۔

ان کا خاندان چونکہ مشرقی ایران کا رہنے والا تھالہذاان کے اندر شعوبیت کے میلانات پائے جاتے تھے۔ اپنے اسی شعونی میلانات کی وجہ سے وہ قدیم ایران کی شان وشوکت اور عظمت کا ذکر اپنی شاعری میں جا بجا کرتے ہوئے نظر آتے ہیں ۔ان کے بعض افکار وخیالات میں الحاد کا شائبہ پایا جا تا ہے۔

بشار بن برد کی وفات 168 ہے/784 ء میں ہوئی۔متفقہ رائے کے مطابق وفات کے وقت ان کی عمر ستر سال سے متجاوز تھی۔صفدی کے مطابق وفات کے وقت ان کی عمر 99 سال تھی، جبکہ ایک دوسر بے قول کے مطابق وفات کے وقت وہ اپنی عمر کے ساتویں دہائی میں تھے۔مؤخر الذکر قول کی تر دیدخود ان کے اشعار سے ہوتی ہے:

و حسبک أني منذستين حجة أكيد عفاريت العدى وأكاد عہد عباری کے ديگر شعرا کے مقابلہ ميں بشار بن برداس لحاظ ہے متاز وبرتر قرار دیے جا سکتے ہيں کہ وہ قادر الكلام شاعر ہونے کے ساتھ ساتھ ایک مقرر وخطيب ، انشا پرداز اور ناقد بھی تصلیکن بحیثیت شاعراضی زیادہ شہرت ومقبولیت ملی تھی۔ وہ نہایت زود گوشاعر تھے۔ نود ان کے اپنے قول کے مطابق انھوں نے 12 ہزار قصائد کہے تصلیکن بد متی ہے وہ سب کے سب محفوظ نہ رہ سکے ۔ چونکہ وہ نا بینا تھالہ ذاا پنا کلام پیش کرنے کے لیے انھیں راویوں پر اعتماد اور بھر وسہ کرنا پڑتا تھا۔ ان کے چارم شہور راوی بیان کیے جاتے ہیں جن میں خلف الاحر کا نام بھی شامل ہے ۔ یہاں اس بات کی طرف اشارہ کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ خلف الاحمر نے بھی ان کا دیوان جع کرنے کی کوئی سنجیدہ کوشش

تیسری صدی ،جری/ نویں صدی عیسوی میں مرتب کیے جانے والے شعری مجموعوں اور تراجم کی کتابوں میں ہی ان کے کلام کا ایک مختصر حصہ محفوظ ہو سکا ہے جیسے احمد بن طاہر طیفو رکا مرتب کردہ انتخاب ''اختیار شعو بیشار '' میں ان کی شاعری کا صرف ایک حصہ ہی محفوظ ہو سکا ہے۔ فصاحت وبلاغت اور مضامین کے تنوع کے باوجود ان کے دیوان کا باقی ماندہ حصہ بھی کافی عرصہ تک غیر مطبوعہ رہا 'اس کے علاوہ '' خالد مین'' کے منتخب کردہ ان کے دیوان کو 1935ء میں علی گڑھ مسلم یو نیور سٹی کے شعبہ عربی کے استاد بدر الدین علوی نے اپنی تحقیق کے ساتھ شائع کر تحا۔ خالد مین کے منتخب کردہ دیوان کا نام ''الم حسام یو نیور سٹی کے شعبہ عربی کے استاد بدر الدین علوی نے اپنی تحقیق کے ساتھ شائع کیا تحا۔ خالد مین کے منتخب کردہ دیوان کا نام ''الم حسام یو نیور سٹی کے شعبہ عربی کے استاد بدر الدین علوی نے اپنی تحقیق کے ساتھ شائع کیا طاہر بن عاشور نے ان کا دیوان کا نام ''الم حتار من شعو بیشار '' ہے جس کی شرح اسمعیل بن احمد عبی نے کہتی تحقیق کے ساتھ شائع کیا طاہر بن عاشور نے ان کا دیوان مرتب کیا ہے جسے وزارۃ الثقافیۃ الجزائریۃ ، جزائر نے 1607ء میں شائع کیا ہے۔

بشار بن برد کی شاعری میں عہد اموی کے خاتمے اور عہد عباسی کے آغاز کے وقت پائے جانے والے شاعرانہ مذاق وماحول کے نمایاں اثرات ملتے ہیں کہ ایک طرف وہ قدیم شعرا کی تنبع کرتے ہوئے اپنے رسی قصیدے کہتے ہیں جس میں تشبیب، گریز،مدح اور مقصد کے عناصر پائے جاتے ہیں تو دوسری طرف وہ جدید ماحول اور حالات سے متاثر ہوتے ہوئے قدیم شعرا کے اسلوب کو خیر آباد کہتے ہوئے بھی نظر آتے ہیں اور ایک نئے رنگ وآ ہنگ کے شاعر بن کر ابھرتے ہیں جس کی وجہ سے دہ عہد عباسی کی جدید شاعری کے بانی اور مولدین شعرا کے امام قرار پاتے ہیں۔ دوسری صدی ہجری/ آٹھویں صدی عیسوی کے وسط کی عبوری شاعری میں ، بشار بن برد کی اہمیت اور مقام ومرتبہ سے انکار نہیں کیا جاسکتا ہے جہاں قدیم روایات دم تو ڑتی ہوئی اورجد بدروایات منظر عام پر جلوہ گر ہوتی ہوئی نظر آتی ہیں۔ بشار بن برد کی نمایاں خصوصیت ، بدوی عرب شاعروں کی وہ روایات ہیں جو انہیں ورثے میں ملی تھیں اور انھوں نے ایک زمانہ تک اس کی حفاظت اور پیروی بھی کی تھی لیکن ماحول وحالات کی تبدیلی سے متاثر ہوتے ہوئے انھوں نے دھیرے دھیرے ان روایات کو خیر آباد کہہ کرنٹی روایات کی طرح کی وجہ سے انھیں عہد عباس کی جدیر میں نہ صرف ایک نمایاں مقام و مرتبہ حاصل ہوا بلکہ انھیں عہد عباس کی جدید شاعری کا این و میں کی سے قرار دیا تھیں ہوئی تھر اور انھوں ہوئی نظر آباد کہ کر خصوصیت ، بدوں

ان کی شاعری کے اہم موضوعات میں مدح، مرثیہ اور بہوشامل ہیں تاہم بقول مقالہ نگار اردودائرۃ المعارف ان کے مراثی نے اضیں شہرت دوام بخش دی ہے۔ بشار بن برد کی شاعری میں مختلف اصاف شخن کے نمونے ملتے ہیں۔انھوں نے خمریات کے موضوع پر بھی طبع آزمائی کی ہے لیکن ان پر عاشقانہ رنگ زیادہ غالب ہے۔ساتھ ہی ساتھ انھوں نے اپنی حقیقی اور فرضی محبوبا وَں کے ساتھ اپنے عشق کا ذکر بھی کیا ہے۔ انھوں نے اپنی عشق یہ شاعری میں زبان و بیان کے استعمال میں کا فی جرائ سے کام لیتے ہوئے اخصیں اس طرح شعری قال ہے ت پڑھنے والا کا فی لطف اندوز ہوتا ہے۔

بشار کے کلام میں بلند قسم کی فکری نظموں کے نمونے بھی ملتے ہیں جن میں وہ اپنے سوقیانہ پن سے پر ہیز کرتے ہوئے نظرآتے ہیں اور بسا اوقات بڑی بصیرت افروز باتوں کو شعری قالب میں ڈھال دیتے ہیں جو ان کی شاعری میں حکمت کے موتیوں کی طرح جا بجا بکھرے ہوئے نظرآتے ہیں۔

ان کی شاعری کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگا یا جاسکتا ہے کہ ایک طرف جہاں خواص میں ان کے اشعار کی دھوم مچی ہوئی تھی کہ متعدد ناقدین ادب – جیسے ابوعبیدہ، اصمعی، خلف الاحمر، جاحظ وغیرہ – نے انھیں اپنے عہد کا نمایاں ترین شاعر قرار دیا ہے وہیں عوام میں بھی خصوصا نوجوانوں اورعورتوں میں بہت زیادہ مقبول تھے اور میلوں ٹھیلوں میں ان کا قصائد ترنم کے ساتھ گا گا کر پڑ ھے جاتے تھے۔

بشار بن برد کے شاعرانہ کمالات اور عربی شاعری میں اس مقام ومرتبہ کا اندازہ اس بات سے بھی لگایا جا سکتا ہے کہ انھوں نے اپنے بعد آنے والی نسل کے کئی ایک شعرا کو اپنے طرز بیان اور شاعرانہ اسلوب سے بہت زیادہ متاثر کیا تھا جن میں سے نمایاں طور پر ابونواس،ابوالعتا ہیہ،عباس بن احنف اور سلم الخاسر کے نام گنائے جاسکتے ہیں۔

16.7.2 ابونواس

ابونواس کا شارعہدعباس کے متازترین شعرامیں ہوتا ہے۔ان کے مقام ومرتبہ کا اندازہ اس بات سے کیا جاسکتا ہے کہ انھیں عظیم جا، پل شاعرا مرؤ القیس کا مد مقابل قرار دیا جاتا ہے کہ جو مقام متفد مین شعر ا(الشعواء المتقدمون) میں امرؤ القیس کو حاصل تھا وہی مقام ابونواس کاجد پیشعر ا(الشعواء المُحدَثون) کے درمیان تھا۔اگران کا کوئی مد مقابل قرار دیا جاسکتا ہے وہ بشارین برد ہیں یعض مؤرخین ادب- جیسے کلثوم العتابی- نے انھیں امرؤ القیس سے بھی بڑا شاعر قرار دیتے ہوئے ککھا ہے کہ اگر وہ عہد جاہلیت میں ہوتا تواں کے مقابلہ میں کسی اورکو پیش نہیں کیا جاسکتا تھا۔

ابونواس کانام حسن بن ہانی ہے۔ان کی ولادت اہوازاورنشوونمابھرہ میں ہوئی تھی ۔ان کی تاریخ ولادت میں کافی اختلاف پایا جاتا

ہے۔ مختلف کتابوں میں ان کی مختلف تاریخ پیدائش درج کی گئی ہیں جن کے مطابق ان کی پیدائش 130 تا 146 ھ/ 747 تا 763 ء کے در میان ہوئی۔ ان تاریخوں میں ڈاکٹر شوقی ضیف نے سنہ 139 ہجری کورانح قرار دیا ہے تو پروفیسر محمد زغلول سلام کے مطابق سنہ 141 ہجری اربح قول ہے۔ احمد حسن زیات اور حنا فاخوری نے اس کی تاریخ پیدائش 145 ھے 762 وقرار دی ہے تو الأعلام کے مواف زرکلی نے 146 ھر 763 نقل کی ہے۔ احمد حسن زیات اور حنا فاخوری نے اس کی تاریخ پیدائش 145 ھے 762 وقرار دی ہے تو الأعلام کے مطابق سنہ 141 ہجری اربح قول ہے۔ احمد حسن زیات اور حنا فاخوری نے اس کی تاریخ پیدائش 145 ھے 762 وقرار دی ہے تو الأعلام کے مؤلف زرکلی نے 146 ھر 763 نقل کی ہے۔ تاریخ ولا دت کی طرح ان کے والدین کے بارے میں متفاد اقوال ملتے ہیں۔ ایک قول کے مطابق ان کے والد عربی انسل تھ

ابونواس کے دالد کی وفات ان کی پیدائش کے کچھ عرصہ کے بعد ہی ہوگئی تھی کہ ان کی والدہ جب اسے لے کر بھرہ منتقل ہو سمیں تو دہ محض دو سال کے تھے۔بھرہ میں ہی وہ پردان چڑھے۔ان کی والدہ نے اپنی تمام تر پریثانیوں کے باوجود ان کی تعلیم کا سلسلہ جاری رکھا۔ابونواس کو بھی پڑھنے لکھنے کا شوق وذوق تھالہذاوہ آگے بڑھتا رہا یہاں تک کہ وہ مساجد میں لگنےوالے علمی حلقات میں شریک ہونے لگا جہاں ان کی ذہانت وذکاوت کا اعتراف کرتے ہوئے ان کے استاد لیقوب حضری نے انھیں بھرہ کا سب سے بڑا عالم قرار دیا تھا(اذھب فأنت أقر أأهل البصرة)۔

ابونواس میں شاعری کی فطری صلاحیت موجود تھی لہذا انھوں نے اپنی زندگی کے ابتدائی ایام میں ہی مشق سخن کا آغاز کردیا تھا۔ ضرورت معاش نے انھیں ایک کتاب کی دکان پر نوکری کرنے پر مجبور کردیا تھا۔ اسی دکان پر اتفاق سے والبہ بن حباب کی اس سے پہلی ملاقات ہوئی تھی جس سے وہ خود بھی ملنے کا مشاق تھا۔ اس ملاقات میں والبہ نے ان کے اندر پوشیدہ جو ہرکو بھانپ لیا تھالہذا اس نے اسے پہلی ساتھ کوفہ چلنے کو کہا۔ والبہ کی یہ پیشکش اس کے ذوق کے عین مطابق تھی ۔ اسے تو گویا اس کا گو ہر مقصود کی گیالہذا وہ فورا تیار ہو گیا۔ والبہ نے اس کے جو ہر شاعری کو جلابخش دی لیکن وہ اپنے استاد کی شخصیت کے بدا ثر ات سے تھی محفوظ نہ رہ سکا کہ ان میں جو بے راہ روگیا۔ والبہ نے اس مذاق الڑانے کی عادت اور دیگر بری عادتیں پائی جاتی ہیں وہ سب کی سب والبہ اور اس کے ہم نشینوں کی ہم نشین کا نتیجہ ہیں۔

یستی سیستی می اور شاعری کے ایک مقام و مرتبہ پر پہنچنے کے بعد وہ اس وقت کے ادبی مرکز بغداد کے لیے عازم سفر ہوئے۔اخیس اس بات کی امید تھی کہ وہ اپنے مدحیہ قصائد سے دربار خلافت میں ایک مقام حاصل کرلیں گے لیکن ان کی بیدامید کامل طور پر پوری نہ ہو تکی ۔تا ہم ہر شمہ بن اعین کی کوششوں سے ان کی رسائی ہارون رشید کے دربار میں ہوئی اور اخصیں انعام واکرام سے بھی نوازا گیا لیکن ان کی بے راہ روی اور ب با کی ان کی ترقی کے لیے سب سے بڑاروڑا بن گئی کہ ہارون رشید نے براہ روی سے باز آنے کے لیے اخصیں باربار تنہیہ کی حق میں ڈال دیالیکن وہ اپنی عادتوں سے باز نہیں آئے ۔ہارون رشید نے براہ روی سے باز آنے کے لیے اخصیں باربار تنہیہ کی حق رشید اخصیں اس امید پر معاف کرد ہے کہ شاید وہ سدھر جائے لیکن وہ موقع ملتے ہی اپنی سابقہ روش اختیار کر لیتے تھے۔

ہارون رشید کے دربار سے زیادہ پذیرائی انھیں آل برا مکہ کے یہاں ملی۔ان کی ہی کوششوں سے ہارون رشید انھیں بار بار معاف کردیا کرتے تصلیکن جب آل برا مکہ پر زوال آیا تو انھیں بھی بغداد چھوڑنا پڑا۔ بغداد سے نکل کر انھوں نے فسطاط (مصر) میں قیام کیااور محکمہ خراج کے نگراں خطیب بن عبدالحمید کی شان میں مدحیہ قصائد کہے اور انعامات واعزازات کے مستحق قرار پائے لیکن بے حیائی کے میلان نے انھیں وہاں بے چین کر رکھا تھالہذا جلد ہی وہ بغدادلوٹ آئے۔جب وہ بغداد پنچ تو خلیفہ ہارون رشید کا انتقال ہو چکا تھااور خلافت کا تاج الا مین کے سر پر یجا ہوا تھا۔انھوں نے الامین کی مدح سرائی کی ۔ الامین کواس کی ادا بھا گئی اور وہ نے انھیں اپنا ہم پیالہ وہم نوالہ بنالیا۔ بیرزمانہ ان کی زندگی کا سب سے زیادہ آ رام وآ شائس کا زمانہ تھا اور وہ اپنی شہرت کی بلندیوں پر پنچ گئے تھے۔

ابونواس کی تاریخ وفات میں تاریخ ولادت کی طرح کافی اختلاف پایا جاتا ہے۔راجح قول کے مطابق ان کی وفات 198 ھ/ 813ء یا 1991 ھ 814ء میں ہوئی تھی۔اس سے قبل ذکر کی جانے والی تمام تاریخیں غیر مستند قرار دی جاتی ہیں کہ اس کے دیوان میں عباسی خلیفہ امین کا مرشیہ بھی شامل ہے جن کی وفات 198ھ میں ہوئی تھی ۔خلیفہ امین کی وفات کے پچھ عرصہ بعد ہی ابونواس کی وفات ہوئی تھی۔ 16.7.2.1 شاعری

ابونواس کی شاعری عہد عباسی کی ساجی ، سیاسی اور تہذیبی وثقافتی حالات ووا قعات کی منط بولتی تصویر ہے۔ان کی شاعری میں گویا عصر عباسی کا سماج چلتا پھرتا نظر آتا ہے۔وہ ایک قادر الکلام شاعر شطح جنھوں نے عربی شاعری کے تمام اصناف یخن پر طبع آزمائی کی۔ان کا کلام فصاحت وبلاغت سے بھر پور ہوتا تھا،الفاظ اوران کے نت نئے معانی پیدا کرنے میں انھیں کمال حاصل تھا،ان کے کلام میں عیوب ونقائص کا تقریبا فقدان یا یا جاتا تھا۔

ابونواس کی شاعری کے امتیازات میں سے ایک نمایاں امیتازیہ ہے کہ انھوں نے سب سے پہلے عربی شاعری کو بدوی خدوخال سے نکال کر''شہری'' قالب میں پیش کیا۔ان کی شاعری کے فضل کا اعتراف کرتے ہوئے جاحظ نے لکھا ہے کہ مجھے ان سے زیادہ لغت کے بارے میں جاننے والانہیں ملا اور نہ ہی میں ان سے زیادہ فضیح شخص سے واقف ہوں۔امام شافعی علیہ الرحمہ بھی ان کے علم وفضل کا اعتراف کرنے والوں میں شامل ہیں ۔امام شافعی علیہ الرحمہ کا قول ہے کہ اگر ابونواس میں بے حیائی نہ ہوتی تو میں ان کے سامنے کہ زیر کی

ابونواس نے عربی شاعری کی تمام اصناف شخن پر طبع آ زمائی کی ہے لیکن ان کی شاعری کا سب نمایاں پہلو ''المحمویات ''(وصف شراب) ہے۔ شراب کے وصف میں انھیں کمال ومہارت حاصل تھی۔ اسی کمال ومہارت کی بدولت عربی شاعری کے اصناف وانواع میں ایک نئ صنف'' خمریات' کا اضافہ کمکن ہو سکا خمریات میں ان کے ماہرانہ اسلوب بیان کا اندازہ اس مثل سے کیا جاسکتا ہے ''لو سمعہ المحسنان لھا جر اإليھا و عکفا عليھا''۔

ان کی شاعری کا دوسرااہم پہلو ''غز ل الغلمان''(امرد پرتی) ہے۔ابونواس کواس صنف سخن کا بھی بانی قرار دیا جاتا ہے۔ابونواس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ انھوں نے اپنی پوری زندگی میں صرف ایک عورت سے محبت کی تھی ۔امرد پرتی کے موضوع پر کہے جانے والے اشعار میں وہ اپنی دل لگی کو کھول کھول کر بیان کرتے ہیں ۔اس صنف نے جہاں ایک طرف غلط روایات کی بنیاد رکھی وہیں دوسری طرف اس سے ابونواس کی قادرالکلامی کا اندازہ بھی کیا جاسکتا ہے۔

ان کی شاعری کا تیسرااہم پہلو"الطو دیات" (شکاریات) ہے۔ شکاریات ان کے دیوان کا ایک حصہ ہے۔ عربی شاعری میں اس صنف کوسب سے پہلے متعارف کرانے والے ابونواس ہی ہیں۔ اس صنف شخن میں وہ شکاری کتوں، بازوں اور گھوڑوں کے ذکر ساتھ ساتھ ان جانوروں کا ذکر بھی کرتے ہیں جن کا اس زمانہ میں شکارکیا جاتا تھا۔انھوں نے اپنے اشعار میں شکاریات کی جزئیات تک کو بہت ہی عمدہ پیرا سے میں بیان کیا ہے جس کی اہمیت تشبیہات کی وجہ سے دوچند ہوجاتی ہے۔ ان کی شاعری کا چوتھا ہم پہلو" الز ہدیات" (زاہدا نہ شاعری) ہے۔ زندگی کے آخری حصہ میں انھوں نے اس بات کو بہت شدت سے محسوس کیا کہ انھوں نے اپنی ساری زندگی فسق و فجو ر معصیت اور شعائر اسلام کا مذاق اڑانے میں گذاردی ۔ اس احساس نے ان کے اندر ایک شرمندگی سی پیدا کردی اور وہ اپنے رب سے تو بہ کرنے اور اس کی طرف متوجہ ہوکر اپنے گنا ہوں کی معافی مائلنے پر مجبور ہو گئے۔ انھوں نے ایپ شرمندگی سی پیدا کردی اور وہ اپنے رب سے تو بہ کرنے اور اس کی طرف متوجہ ہوکر اپنے گنا ہوں کی معافی مائلنے پر مجبور ہو گئے۔ انھوں نے اپنے حال دل کو اشعار کے قالب میں ڈھال دیا جسے بعد میں ''ز ہدیات' سے موسوم کر دیا گیا۔ چونکہ صنف ز ہدیات کا بانی ابوالعتا ہیہ کو قرار دیا جاتا ہے کہ انھوں نے اس موضوع پر شاعری کے عمدہ نمونے چھوڑے ہیں۔ اردود ائرۃ المعارف کی روایت کے مطابق جب ابونو اس نے اس صنف تخن پر طبع آزمائی کرنے کا آغاز کیا تو ابوالعتا ہیہ کو غالبا ایسا محسوں ہوا کہ اس کی برتری ختم ہوجائے گی لہذا اس نے ابوں کو سے مندوں دیا کہ وہ اس میدان میں طبع آزمائی کرنے کا آغاز کیا تو ابوالعتا ہیہ کو غالبا ایسا محسوں ہوا کہ اس کی برتری ختم ہوجائے گی لہذا ہوں کو ہو اس خاس کہ وہ واس میدان میں طبع آزمائی نہ کر لی تو ابوالعتا ہیہ کو غالبا ایسا محسوں ہوا کہ اس کی برتری ختم ہوجائے گی لہذا اس نے ابونو اس کو می مشورہ دیا کہ وہ اس میدان میں طبع آزمائی نہ کر لیکن انھوں نے ابوالعتا ہیہ کی بات نہیں مانی اور اس صنف تخن پر طبع آزمائی کر ہوتا کو اس کو ہوں کی کہ ان موں کے اس میدان میں طبع آزمائی نہ کر لیکن انھوں نے ابوالا تا ہیہ کی بات نہیں مانی اور اس صنف تخن پر طبع آزمائی کرتے رہے جتی کہ انھوں

## 16.7.3 ابوالعتامية

ابوالعتام ہیہ کا شمار عہد عباس کے زود گوشعرا میں ہوتا ہے۔ ان کا پورا نام ابوا سحاق اسماعیل بن قاسم بن سوید بن کیسان ہے لیکن متعدد شعرا کی طرح وہ بھی اپنی کنیت سے ہی مشہور ومعروف ہے۔ ان کی ولا دت 130 ھ/ 847ء میں بہقام کوفہ – ایک قول کے مطابق عین التمر – میں موئی۔ ان کے خاندان اور حالات زندگی کے متعلق معلومات نہ کے برابر ملتی ہے۔ ان کا خاندان قبیلہ عنز ہ بن ربیعہ کا موالی تھا اور حقیر اور معمولی خدمات انجام دیا کرتا تھا۔ ابوالعتام بیہ نے اپنی نو جوانی کا آغاز گلی کو چوں میں مٹی کے برتن فروخت کرتے ہوئے کیا تھا جس کی وجہ سے ان کے دل میں زندگی کے تعلق سے بڑی تکنی پیدا ہوگئی تھی۔ ارباب حکومت کے خلاف ان کے دل میں کا فی نفرت پائی جاتی جس کا اظہار انھوں نے اپنی شاعری میں جا بجا کیا ہے۔

ان کی جوانی کے ابتدائی ایام والبہ بن حباب کے اردگر در ہے والے آ وارہ گرداور آ وارہ مزاج شعرا کی صحبت میں گزرے تھے۔ اس زمانہ میں انھوں نے اپنی غزلیات اور زہدیات کی وجہ سے اچھی خاصی شہرت حاصل کر لی تھی۔ ان کی شہرت میں مزید اضافہ اس وقت ہوا جب انھوں نے خلیفہ مہدی کی شان میں ایک قصیدہ کہا۔ یہ قصیدہ غیر رسمی انداز میں تھا۔ اس کے باوجود خلیفہ کو پیند آیا تھا اور انھوں نے اسے اپن مقربین میں شامل کرلیا تاہم وہ جلد ہی ان کی نظروں میں معتوب بھی ہو گئے کہ انھوں نے عنز ہ نا می کنیز سے اپنی محبت اور انھوں نے اسے اپن عام کرنا شروع کردیا لیکن اسے اپنی طرف ملتفت کرنے میں ناکام رہے۔ انھوں نے عنز ہ نا کی کنیز سے اپنی محبت اور انتفات کا اظہار برسر وجہ سے خلیفہ نے انھیں سزا دینے کے ساتھ ساتھ جلا وطن بھی کردیا تھا۔ ان کی جلا وفات میں ناکا می کا ذ مہ دارخلیفہ مہدی کو گئے کہ انھوں کے تعزی ہ میں ناکا می کا د

خلیفہ ہادی کے زمانہ میں وہ بغدادوا پس آئے اور خلیفہ کی مبالغہ آمیز انداز میں مدح کرنی شروع کردی جس کی وجہ سے ہارون رشیدان سے ناراض ہو گئے اور ان کے دوست ابراہیم موصلی کے ساتھ قید میں ڈال دیالیکن بعد میں اپنے غز لیہ کلام سے انھوں نے خلیفہ کا دل موہ لیا اور ان کے مقربین میں شامل ہو گئے۔ ابوالعتا ہیہ نے جب غز لیہ کلام چھوڑ کر زہد بی شاعری کا آغاز کیا تو خلیفہ کوان کی بیروش پسندنہیں آئی اور انھیں دوبارہ قید میں ڈال دیالیکن فضل بن رئیچ کی سفارش پرانھیں چھوڑ دیا۔

ابوالعتام بیہ ایک زودگو شاعر تھا جس کی وجہ سے ان کا کمل دیوان مرتب نہ ہو سکا تا ہم ابن عبدالبر نے ان کے زاہدانہ اشعار کو مدون

ومرتب کردیا تھا۔ ابوالعتام بیہ کی وفات کے تعلق سے مؤرخین کے درمیان اختلاف پایا جاتا ہے۔مشہور قول کے مطابق ان کی وفات 210 ھ/ 825ء میں ہوئی تھی۔دیگر تاریخوں میں 211 ھ/ 826ء، 166 ھ، 213 ھ/ بیان کی جاتی ہیں۔مؤخر الذکر روایت کی تائید ابوالعتام بیہ کے دوست مخارق کے بیان سے بھی ہوتی ہے۔ 16.7.3.1 شاعری

ابوالعتام یہ میں بشار بن برد کی طرح شاعری کی خداداد صلاحیت تھی تاہم افلاس اور معاشی تھی کی وجہ تعیس اس بات کا موقعہ نہیں ملا کہ وہ متقد مین کی شاعری اور لسانیات کا درس لیتا۔ ان کی یہ محرومی ان کی شاعری میں ایک خاص قسم کی تازگی کا سبب بن گئی تھی۔ وہ شاعری کو کسب معاش کا ذریعہ سمجھتے تھے جس کے ذریعہ خوشحالی اور آسودگی حاصل کی جاسکتی تھی۔ انھوں نے اپنی شاعری کا آغاز غزلیہ شاعری سے کیا اور کا فی معاش کا ذریعہ سمجھتے تھے جس کے ذریعہ خوشحالی اور آسودگی حاصل کی جاسکتی تھی۔ انھوں نے اپنی شاعری کا آغاز غزلیہ شاعری سے کیا اور کا فی معاش کا ذریعہ سمجھتے تھے جس کے ذریعہ خوشحالی اور آسودگی حاصل کی جاسکتی تھی۔ انھوں نے اپنی شاعری کا آغاز غزلیہ شاعری سے کیا اور کا فی شہرت حاصل کر لیے معاش کا ذریعہ سمجھتے تھے جس کے ذریعہ خوشحالی اور آسودگی حاصل کی جاسکتی تھی۔ انھوں نے اپنی شاعری کا آغاز کردیا اور اس میدان میں اس قدر نام پیدا کرلیا شہرت حاصل کر لیے حکم کے آخری معن اس قدر نام پیدا کرلیا شہرت حاصل کر لیے حکم کے آخری حصہ میں انھوں نے غزلیہ شاعری چھوڑ کرز بد یہ شاعری کا آغاز کردیا اور اس میدان میں اس قدر نام پیدا کرلیا شہرت حکی کی خاصل کی خاصل کی جاسکتی تھی۔ انھوں خاس کر لیے معر کی کا آغاز کردیا اور اس میدان میں اس قدر نام پیدا کرلیا کر جا ہے تا ہے تو اس میں سب سے پہلے انھیں کا نام لیا جا تا ہے۔ ان کی شاعری کا یہ رنگر کی عن ایک نئی صن کے آغاز کا سب بن گیا جس کر پی شاعری میں ایک نئی خاصل کی مناعری کا نی نا ہی جات ہے تا ہم ایک نئی میں میں میں نا تو ہی بن عربی کی تا عربی کر بی شاعری کی میں ایک نئی صن کے آغاز کا سب بن گیا جس بن گیا جس عربی شاعری کی تاری ٹی میں من نام لیا جا تا ہے۔ تاہم این کے زاہدا نہ ماری کی سب سے پہلے انھیں کا نام لیا جا تا ہے۔ تاہم ان کے زاہدا نہ ماری کی میں نے خاصل کی مقدار کی پی میں سب سے تا ہم من میں میں میں میں میں میں کی خاصل کی من میں میں کی خاصل کی خاصل کی خاصل کی میں تا تو ہیں جن میں خاصل کی من میں میں میں میں میں میں تا تو ہی جاتا ہے۔ تاہ ہی جاتی ہے۔ تاہم میں میں خاصل کی خاصل کی خاصل کی خاصل کی خاصل کی خاصل کی خال ہے کہ میں خاصل کی خاصل کی خاصل کی خاصل کی خال ہے کہ میں خاصل کی خاصل کی خاصل کی خاصل کی خال ہے کا خاصل کی خال ہے کہ میں خاصل کی خال ہے کہ میں خال ہی خال ہے کہ خاصل کی خال ہے کہ خاصل کی خاصل کی خا

اردودائرۃ المعارف کے مقالہ نگار کے بقول''بحیثیت شاعر ابوالعتا ہیہ کی حیرت انگیز کا میابی کا راز ان کی زبان کی سادگی ،قادر الکلام سہولت ادا اور بے ساختہ گوئی میں مضمر ہے'۔وہ عام طور سے اپنے قصیدوں میں سادہ زبان اور چھوٹی جھوٹی بحروں کا استعال کیا کرتے تھے۔خوش قسمتی سے انھیں اس عہد کے مشہور موسیقی کا رابراہیم موصلی کی صحبت نصیب ہوئی جھول نے ان کے اشعار کو موسیقی کے سانچ میں ڈھال دیاجس کی وجہ سے ان کی شہرت میں مزید اضافہ ہوگیا تھا۔

16.7.4 ابوتمام

عہد عباسی کے مشہور شعرا میں ابوتمام کا شاربھی کیا جاتا ہے تاہم اس بات سے انکار نہیں کیا جاسکتا ہے کہ انھیں ان کی شاعری کی بجائے ان کے مرتب کر دہ منتخب اشعار نے شہرت دوام بخشی تھی جسے دنیائے ادب میں ''کتاب المحماسة'' سے موسوم کیا جاتا ہے۔

ابوتمام کا پورانام حبیب بن اوس طائی ہے۔ان کی ولادت دمشق اور طبریہ کے درمیان واقع ایک قصبہ' جاسم' میں ہوئی۔ان کی تاریخ ولادت میں معمولی سا اختلاف پایا جاتا ہے کہ ان کے بیٹے تمام کی روایت کے مطابق ان کی ولادت 188 ھ/ 804ء میں ہوئی تھی۔دوسری روایت کے مطابق جوخودا بوتمام سے ماخوذ ہے،ان کی ولادت 190 ھ/ 806ء میں ہوئی تھی۔

ابوتمام اپنا سلسلۂ نسب قبیلہ طی سے جوڑتے ہیں جب کہ بعض ناقدین کا کہنا ہے کہ ان کا تعلق قبیلہ طی سے نہیں تھا بلکہ انھوں نے مذکورہ قبیلہ سے اپنا حسب ونسب ثابت کرنے کے لیے جھوٹا نسب نامہ گھڑا تھا جس کی وجہ سے متعدد بجو بیقصا کد میں ان کا مذاق اڑا یا گیا تھا، تاہم سے بات پایہ ثبوت کونہیں پنچی ہے کہ ان کا تعلق اس قبیلہ سے تھا کہ نہیں۔ مصادر عربی ادب میں انھیں قبیلہ طی کی طرف منسوب کرتے ہوئے ''الطائی'' اور''الطائی الا محبو'' کہا گیا ہے۔اسی طرح ان پر اس بات کا الزام بھی لگایا جاتا ہے کہ ان کے والد مسلمان نہیں بلکہ عیسائی تھے جن کا نام ثادوس یا تدوس تھا اور وہ دشق میں ایک شراب کی دوکان کے مالک تھے۔بعد ازیں ابوتمام نے ان کا نام اوس رکھ دیا تھا۔اس حوالہ سے بھی مؤرخین ادب عربی ابھی تک کسی حتمی رائے پرنہیں پہنچ ہیں۔

ابوتمام کی ابتدائی زندگی کے متعلق معلومات نہ کے برابر ملتی ہیں۔ مروجہ معلومات کے مطابق وہ کسی وقت دشق سے مصر متقل ہو گئے تھے اور جامع عمر و بن عاص میں سقہ گیری کرنے لگے تھے۔ اس مسجد میں سقائی کا انھیں سب سے بڑا فائدہ یہ ہوا کہ وہ وہاں کے علمی واد بی حلقوں سے مستفیض ہوتے رہے حتی کہ وہ خود بھی ایک عالم اور شاعر بن گئے۔ ایک روایت کے مطابق انھوں نے سب سے پہلے مصر کے ایک بڑے عہدہ دار محصل – عیاش بن کہ یعہ کی شان میں مدحیہ قصیدہ لکھا تھا مگر انھیں مایوی کا سامنا کرنا پڑااور انھیں خالی ہاتھ لوٹا ندی جگہ محکم کے ایک اس کی شان میں ایک بچو یہ قصیدہ لکھ دیا اور اپنے دل کی بھڑاس نکال لی۔

مصر میں ناکامی کا سامنا کرنے کے بعدانھوں نے شام میں اپنی قسمت کو آ زمایا لیکن یہاں بھی انھیں مایوی ہی ہاتھ لگی۔شام میں انھوں نے سب سے پہلے ابوالمغیف موتی بن ابراہیم رافق کی شان میں مدحیہ قصائد کہے لیکن اس کی جانب سے سرد مہری اور عدم النفات کی وجہ سے حسب معمول اس کی شان میں بھی ہجو بیقصائد کہے۔اس کے بعدانھوں نے مامون کے دربار میں رسائی حاصل کرنے کی کوشش کی لیکن قسمت ان پر ابھی تک مہر بان نہیں ہوئی تھی لہذا اس دربار سے بھی انھیں بے نیل ومرام واپس آ نا پڑا۔ مامون کے دربار میں رسائی حاصل کرنے کی کوشش کی لیکن قسمت ان پر ابھی تک مہر بان نہیں ہوئی تھی لہذا اس دربار سے بھی انھیں بے نیل ومرام واپس آ نا پڑا۔ مامون کے دربار میں ان کی ناکامی کی بنیادی وجہ سے بیان کی جاتی ہے کہانھوں نے بردی لباس پہن کر اپنا قصیدہ پڑھا تھا۔خلیفہ کو بیہ بات پچھ عجیب تی لگی کہ ایک د یہاتی ، شہری طرز پر قصیدہ کیے۔ ابوتمام کا نصیب خلیفہ معتصم کے عہد میں جا گتا ہے کہ انھیں کے عہد میں ابوتمام کو قبول تام اور شہرت وعزت میں تھی ہ

دربار میں وہ قاضی القضاۃ احمد بن داؤد کے توسط سے پہنچ تھے ۔خلیفہ وقت نے اپنے دربار میں رسائی کے لیے بی شرط رکھی تھی کہ ان کے ساتھ کوئی خوش الحان روای یا قاری بھی ہو کیونکہ ابوتمام کی آواز بہت کرخت تھی جو سننے والوں کو بہت گراں گزرتی تھی۔ بنا معتصر س

خلیفہ معتصم کے دربار سے وابنتگی کے بعدان کی عزت وشہرت کا دور شروع ہوتا ہے حتی کہ وہ اس عہد کے سب سے نا مور قصیدہ گو شاعر قرار پاتے ہیں۔انھوں نے خلیفہ معتصم کے علاوہ دیگرا کا برا مرا، رؤسا اور حکما جیسے قاضی القصاۃ احمد بن داؤد،خلیفہ معتصم کے سپہ سالا ابو سعید حمد بن یوسف مروزی،ان کا بیٹایوسف،ابو ڈلف قاسم عجلی، بغداد کے کوتوال اسحاق بن ابراہیم مصعبی اور حسن بن وہب وغیرہ کی شان میں بھی قصائد کہے تھے۔

ابوتمام کے حوالہ سے میہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ وہ امرا اوروالیان حکومت کی شان میں قصائد کہنے کے لیے ان کے صوبول کا سفر کرتے تھے۔ان اسفار میں سے مشہو رسفر، سفر نیشا پور ہے جہاں کے والی کا نام عبدالللہ بن طاہر تھا۔انعام واکرام کے حوالہ سے والی نیشا پور ابوتمام کے معیار پر کھرا نہ اتر سکا اور نہ ہی وہاں کا سرد موسم انھیں راس آیالہذا انھوں نے بہت جلد وہاں سے واپس کے لیے رخت سفر باند ھالیا لیکن شدید بر فباری کی وجہ سے انھیں ہمدان میں رکنا پڑا۔ارشاد خداوندی کے مطابق ہر شرمیں خیر کا پہلو شامل رہتا ہے لہذا وہاں ان کا رکنا جو ایکن شدید بر فباری کی وجہ سے انھیں ہمدان میں رکنا پڑا۔ارشاد خداوندی کے مطابق ہر شرمیں خیر کا پہلو شامل رہتا ہے لہذا وہاں ان کا رکنا جو ایکن شدید بر فباری کی وجہ سے انھیں ہمدان میں رکنا پڑا۔ارشاد خداوندی کے مطابق ہر شرمیں خیر کا پہلو شامل رہتا ہے لہذا وہاں ان کا رکنا جو ایکن شدید بر فباری کی وجہ سے انھیں ہمدان میں رکنا پڑا۔ارشاد خداوندی کے مطابق ہر شرمیں خیر کا پہلو شامل رہتا ہے لہذا وہاں ان کا رکنا جو الیکن شدید بر فباری کی وجہ سے انھیں ہمدان میں رکنا پڑا۔ارشاد خداوندی کے مطابق ہر شرمیں خیر کا پہلو شامل رہتا ہے لہذا وہاں ان کا رکنا جو الیکن شدید بر فباری کی وجہ سے انھیں ہمدان میں رکنا پڑا۔ارشاد خداوندی کے مطابق ہر شرمیں خیر کا پہلو شامل رہتا ہے لہذا وہاں ان کا رکنا جو ال کے لیے شدید کوفت کا باعث تھا،دائمی شہرت کا سب بن گیا اور وہ عمرہ ترین مجموعہ انتخاب منظر عام پر آیا جو علمی واد بی دنیا میں '' انتخاب کی عمدگی اورخوبصورتی پرتمام ناقدین ومؤرخین ادب متفق ہیں۔اس انتخاب کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ اس نے ابوتمام کے شاعرانہ کمالات وامتیازات کو پس پشت ڈال دیا کہ جب بھی بھی ابوتمام کا ذکر ہوتا ہے تو ذہن میں جو خیال سب سے پہلے ابھرتا ہے وہ ان کی شاعری کے بجائے ان کے انتخاب کا ہوتا ہے۔

کتاب الحماسة کے علاوہ بھی انھوں نے دیگر مجموعہ انتخاب مرتب کیا تھا جن میں کتاب الحماسة الصغری یا کتاب الوحشیات اوراختیار الشعراءالفحول وغیرہ شامل ہیں لیکن انھیں کتاب الحماسة کی طرح شہرت نصیب نہ ہوتگی ۔

ابوتمام کی وفات 231 ھ/ 845ء میں ہوئی تھی جب کہ دیگر مؤرخین کے نز دیک ان کی وفات 2 محرم 232ھ/ 29 اگست 846ء میں ہوئی تھی۔

16.7.4.1 شاعرى

ابوتمام کا شار عصر عباس کے متاز ترین شعرا میں ہوتا ہے تاہم ان کی شاعری اوراس کے معیار ومرتبہ کے متعلق ناقدین ادب میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ یہاں اس بات کی طرف اشارہ کرنا زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ابوتمام کا شاریقی ان چند عرب شعرا میں ہوتا ہے جن کے کلام کی قدر وقیت اور معیار ومرتبہ کے تعین کا آغاز ان کی زندگی میں ہی کیا جاچکا تھا جس کا سلسلہ ان کی وفات کے بعد مدتوں تک چلتا رہا۔ ایک گروپ کے مطابق ان کی شاعری کا اکثر حصہ غیر معیاری ہے ۔عصر عباسی کے ہی ایک شاعر دعبل کے مطابق ابوتمام کا ایک تہا کی حصہ سرقہ پر مینی ہے، ایک تہائی حصہ خراب ہے اور ایک تہائی حصہ اچھا ہے ۔اس رائے کے بالمقابل ان کے شاگر درشید بختر کی کی رائے سے ہما کہ استاد کا بہترین کلام شاگر دکے بہترین کلام سے بہتر، اور شاگر دکا بر اکلام، استاد کے برے کلام سے بدتر ہے۔

ابوتمام کے مداعین میں بختری (م 4 8 2 ھ/ 8 9 8 - 7 9 8ء) ، علی بن جہم (م 9 4 2 ھ) ، ابو بکر محمد طولی مؤلف ''المحبار آبی تمام'' ، مَرَزُوقی (م 24 ھ) اور شریف مرتضی جیسے افراد شامل ہیں تو ان کے مخالفین اور ناقد بن کی فہرست میں دعبل ، احمد بن عبید اللہ قطر بلی اور مَرْزُوبانی (م 384ء) وغیرہ شامل ہیں۔ ان دونوں گروپ کے مقابل ایک گروہ ایسا بھی ہے جس نے ابوتمام کی شاعر کی کا معروضی انداز میں مطالعہ کیا ہے اور اس کے محاس و معائب کو اجا گر کیا ہے۔ اس گروپ میں مشہور ناقد آمدی (وفات 3 8 ھ) کا نام بطور خاص لیا جا سکتا ہے کہ افتوں نے اپنی کتاب کا موضوع اور محور ابوتمام کی شاعری کو بنایا تھا اور اپنے مطالعہ کا حاصل ''الموازنة بین الطائین آبی تمام و البحتری'' کے نام سے پیش کیا تھا۔ آمدی کے علاوہ قاضی ابوالحسن علی جرجانی (م 366 ھ/ 790 - 970ء) نے بھی اپنی کتاب المتنبی و خصومہ'' میں ابوتمام کی شاعری کے معان بیان کی چہں۔

 عربی شاعری کے بدویانہ انداز کوچھوڑ دیا ہے اور اپنا نیا اسلوب اختیار کیا ہے۔اس نے فلسفے کے ذریعہ شاعری میں گہرائی پیدا کی ہے جس سے عربی شاعری کا دامن خالی تھا''۔

ابوتمام کی شاعری کی اہمیت وقدرو قیمت کا اندازہ ان کے دیوان کی ترتیب وتدوین سے کیا جا سکتا ہے کہ صولی نے ان کے دیوان کو حروف تہجی کے اعتبار سے مرتب کیا تھا توعلی بن حمزہ اصفہانی نے اسے مضامین وموضوعات کے لحاظ سے مرتب کیا تھا۔ان دونوں کے علاوہ دیگر افراد-جیسے سکری-نے بھی اس کے اشعار کی روایت کی ہے۔

ابوتمام کی شاعری کس قدر پیچیدہ اور مشکل تھی اس کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ ان کے دیوان کی متعدد شروح لکھی گئی ہیں جن کا ذکر حاجی خلیفہ اور اساعیل پاشانے اپنی اپنی کتابوں میں کیا ہے جیسےصولی، مرز وقی ، تیریز ی اورمُستُو فی وغیرہ کی شرحیں جن میں سے پچھ طبع ہوچکی ہیں اور پچھ ہنوز غیر مطبوعہ ہیں۔

16.7.5 بخترى

بحتری کا پورا نام ابوعبیدہ ولید بن عبیداللہ طائی ہے لیکن شعروادب کی دنیا میں وہ صرف بحتری کے نام سے مشہور ومعروف ہیں۔ اس نسبت کی وجہ یہ بیان کی جاتی ہے کہ اس کا تعلق قبیلہ بنوطی کی ایک شاخ''خانواد ہُ بحتر'' سے تھا۔ پروفیسر سید احتشام احمد کے قول کے مطابق بحتر ان کے دادا کا نام ہے ۔اسی نسبت سے وہ بحتر کی کہلاتے ہیں۔ ان کی پیدائش 166 ھ/ 188ء میں بمقام منبح میں ہوئی تھی۔ بعض روایات کے مطابق ان کی پیدائش تر دُفُنہ کے نواح میں ہوئی تھی۔

بحتری کی ابتدائی زندگی پردهٔ خفا میں ملفوف ہے ۔مصادر سے صرف اتنا پتا چلتا ہے کہ انھوں نے اپنی سرز مین اور قبیلہ سے رشتہ کو ہمیشہ برقر اررکھا اور اسے بھی بھی ٹوٹے نہیں دیا۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی ابتدائی مدحیہ شاعری کا محور ومرکز ان کا اپنا قبیلہ تھا۔قبیلہ کی مدحیہ شاعری کا دور 223-223 ھ/ 841-838ء پر یعنی تقریبا تین سال پر محیط ہے۔قبیلہ کی تعریف وتوصیف کے دوران ہی اسے اپنا اولین مربی – ابوسعید یوسف بن محد معروف بہ ثغری – ملا جو اتفاق سے ایک طائی سپہ سالا رتھا۔ اسی کے گھر پر اس کی ملاقات ابوتمام سے ہوئی اور وہ ان کی خداداد شاعرانہ صلاحیتوں کو بھانپ کر انھیں مزید اجا گر کرنے میں مصروف ہو گیا۔ابوتمام کی سفارش پر ہی معرة النعمان کے مشاہیر نے اخص اپنا ثنا خواں بنایا تھا اور چار ہزار درہم اس کا وظیفہ مقرر کیا تھا کین اس عہد کی شاعری کا کوئی بھی حصہ سوئے اتفاق سے محفوظ نہ رہ سکا۔

معرة النعمان کے مشاہیر کے بعد ابوتمام کی ہی کوشٹوں سے اضمیں عراق کے والی مالک بن طوق کے دربار میں رسائی ملی، وہاں سے وہ این استاد کی معیت میں بغداد پنچ جہاں انھوں نے مشاہیر فضلا خصوصا ابن الاعرابی کے حلقۂ درس سے کسب فیض کیا۔ساتھ ہی ساتھ دربار خلافت میں حاضری کے آ داب سکھنے پربھی اپنی توجہ مبذول کی تا کہ وہاں تک رسائی آ سان ہو سکے۔دربار خلافت میں باریابی کے لیے انھوں نے عباسی امرا اور اصحاب انثر ورسوخ کی مدح سرائی کی لیکن اپنی کوششوں کے باوجودوہ دربار خلافت میں باریابی حے لیے انھوں جن عباسی امرا اور اصحاب انثر ورسوخ کی مدح سرائی کی لیکن اپنی کوششوں کے باوجودوہ دربار خلافت میں برایابی حاصل نہ کر سکے۔ جن عباسی امرا اور اصحاب انثر ورسوخ کی مدح سرائی کی لیکن اپنی کوششوں کے باوجودوہ دربار خلافت میں براہ یابی حاصل نہ کر سکے۔ ای عرباسی امرا اور اصحاب انثر ورسوخ کی مدح سرائی کی لیکن اپنی کوششوں کے باوجودوہ دربار خلافت میں براہ راست باریابی حاصل نہ کر سکے۔ جن عباسی امرا اور اصحاب انثر ورسوخ کی مدح سرائی کی لیکن اپنی کوششوں کے باوجودوہ دربار خلافت میں براہ راست باریابی حاصل نہ کر سکے۔ معربا میں امرا اور اصحاب انثر ورسوخ کی مدح سرائی کی لیکن اپنی کوششوں کے باوجودوہ دربار خلافت میں براہ راست باریابی حاصل نہ کر سکے۔ ای عباسی امرا اور اصحاب انثر ورسوخ کی شان میں انھوں نے مدحیہ قصائد لکھے تصان میں ابن زیات اور ابونہ شل قابل ذکر ہیں ۔ اول الذکر

بحتری کا شماران شعرا میں ہوتا ہے جو دقت کے حساب سے اپنی وفاداریاں بدلتے رہتے ہیں اور خلفا کی ہاں میں ہاں ملانا اپنا اولیں فرض منصی سیجھتے ہیں چاہے وہ ان کے ذاتی افکار وخیالات سے متصادم ہی کیوں نہ ہو۔ اس خصوصیت کی بنا پر بحتری کو دربار خلافت میں کافی اثر ورسوخ حاصل تھا اور خلفا کے ساتھ ان کے تعلقات نہ صرف بے تکلفا نہ تھے بلکہ اضیں اس پر کافی اعتماد بھی تھا۔ وہ ہر حال میں سرکاری حکمت عملی کی تائید کرتے تھے جس کی وجہ سے خلفا کی نگاہوں میں ان کا مقام و مرتبہ بہت زیادہ بڑھ جاتا تھا۔ سرکاری پالیسی کی وہ ہر حال میں تائید کرتے تھے جس کا اندازہ اس بات سے کیا جاسکتا ہے کہ ان کا مقام و مرتبہ بہت زیادہ بڑھ جاتا تھا۔ سرکاری پالیسی کی وہ ہر حال میں تائید کرتے ملکی خلف میں تائید کرتے مطلب کی حکمل تھا۔ وہ ہر حال میں سرکاری حکمت ملکی کی تائید کرتے ہیں کی میں کی خان کی تائید کرتے کہ میں کی میں میں کا تائید کرتے کھی تھا۔ وہ ہر حال میں سرکاری حکمت ملکی کی تائید کرتے ہوں کی میں میں کا میں تائید کرتے تھے جس کی وجہ سے خلفا کی نگاہوں میں ان کا مقام و مرتبہ بہت زیادہ بڑھ جاتا تھا۔ سرکاری پالیسی کی وہ ہر حال میں تائید کرتے تھے جس کی جو میں ان کی مقام و مرتبہ بہت زیادہ بڑھ جاتا تھا۔ سرکاری پل

دربار خلافت سے اس طویل وابستگی کے زمانے میں بھی بھار عدم وابستگی کا وقفہ بھی آتار ہا ہے لیکن اس کی مدت بہت تھوڑی اور مقد ار بہت کم ہے۔اس طویل مدت میں ان پرکٹی ایک الزامات بھی عائد کیے گئے ہیں جیسے سے کہا جاتا ہے کہ خلیفہ متوکل علی اللہ اور ان کے وزیر فتح بن خاقان کے قتل میں سی نہ سی حد تک ان کا بھی ہاتھ تھا اور اسی وجہ سے وہ ان کے قتل کے بعد اپنے وطن منبج میں جا بسے تھ لیکن پچھ دنوں ک بعد وہ خلیفہ متوکل علی اللہ کے جانشین خلیفہ مستنصر باللہ کی شان میں مدحیہ تھ میں والول فت میں اپنی دوبارہ آمد کا انداز ج کھا سے طرح سے کراتے ہیں کہ ان پر عائد کردہ الزام بے معنی ہو کر رہ جاتا ہے۔

دربار خلافت سے وابستگی کے خاتمہ کے بعدانھوں نے بغدادکو خیرآباد کہہ دیااور پچھ عرصہ تک وہ خُمارو بیہ بن طولون کے دربار سے منسلک رہے لیکن زندگی کے آخری مراحل میں وطن کی محبت اور کشش نے اضیں ایک بار پھر منبح کو مسکن بنانے اور قیام پذیر ہونے پر پچھ اس طرح ابھارا کہ وہ امرا وحکمرانوں کے درباروں کو چھوڑ کر وہاں جا بسے اور زندگی کی آخری سانس تک وہیں قیام پذیر رہے یہاں تک کہ سنہ 284ھ/ 898-898ء میں ایک طویل بیاری کے بعد ان کی وفات ہوگئی۔ بختری کے دیوان کی ایک شرح عہد عباق کے مشہور شاعر ابوالعلا معری نے ''عبث الولید'' کے نام سے کھی تھی۔ بختری نے اپنے دیوان کے علاوہ دیگر علمی واد بی سرمایہ بطوریا دگار چھوڑا ہے جیسے انھوں نے بھی اپنے استاد کی پیروی کرتے ہوئے نہ صرف منتخب اشعار کا مجموعہ تیار کیا تھا بلکہ اس کا نام بھی ''کتاب الحماسة'' ہی رکھا تھا لیکن اسے وہ شہرت ومقبولیت نہ مل سکی جو ابوتمام کی ''کتاب الحماسة'' کو ملی تھی بختری نے اپنی ''کتاب الحماسة'' میں اشعار کو ان کے مطالب کے اعتبار سے مرتب کیا تھا جب کہ ابوتمام نے اپنی ''کتاب الحماسة'' کو اس تھی جنتری نے اپنی ''کتاب الحماسة'' میں اشعار کو ان کے مطالب کے اعتبار سے مرتب کیا تھا جب کہ ابوتمام

''کتاب الحماسة'' کے علاوہ بحتر کی کی جانب ایک اور کتاب''معانی الشعر'' یا ''معانی الشعراء ''کومنسوب کیا جاتا ہے جو زمانہ کے دست وبرد کا شکار ہوچکی ہے۔

## 16.7.5.1 شاعرى

بحترى كا شارعصر عباسى كے اہم ترین شعرا میں ہوتا ہے قبل اس كے كدان كى شاعرى كے امتيازات وخصوصيات كا ذكركيا جائ اس بات كى طرف اشارہ كرنا مناسب معلوم ہوتا ہے كدا بوتمام كى طرح بحترى كو بھى اس لحاظ سے خوش قسمت شاعر قرار ديا جاسكتا ہے كدان كى شاعرى كى قدرو قيت كانتين اور اس كا مطالعدان كى زندگى ميں ہى شروع ہو چكا تھا۔ يہ مطالعدان دونوں كے ما بين مواز نہ پر شتمل ہے گويا استاد اور شاگر د دونوں اس لحاظ سے خوش نصيب ہيں كدان كى شاعرى كے مطالعد كا آغاز ان كى زندگى ميں ہى ہو چكا تھا۔ ان دونوں كے ماين مواز نہ پر شتمل ہے گويا استاد كرد دونوں اس لحاظ سے خوش نصيب ہيں كدان كى شاعرى كے مطالعد كا آغاز ان كى زندگى ميں ہى ہو چكا تھا۔ ان دونوں كے ما يو شاگر دونوں اس لحاظ سے خوش نصيب ہيں كدان كى شاعرى كے مطالعد كا آغاز ان كى زندگى ميں ہى ہو چكا تھا۔ ان دونوں كے مقام و مرتبہ مو ساگر دونوں اس لحاظ سے خوش نصيب ہيں كدان كى شاعرى كے مطالعد كا آغاز ان كى زندگى ميں ہى ہو چكا تھا۔ ان دونوں كے مقام و مرتبہ كرد يو ني ميں نا قد دين اوب كے درميان اختلاف پايا جاتا ہے جس كى سى قدر تفصيل ابوتمام كر ترجمہ ميں بيان كى جا چكى ہے ۔ يہاں صرف اس بات كا اعادہ منا سب معلوم ہوتا ہے كہ استاد و شاگر د كے مقام و مرتبہ كو عصر عباس كر ترجمہ ميں بيان كى جا چكى ہے ۔ يہاں صرف اس على جرجانى (وفات 66 3 3 7 7 9 - 6 7 7 9 ء) نے بالتر تيب اپنى اپنى تيا ہوں ميں "المواز نة بين الطانيين أبي تعمام و الب حترى "

بختری کی شاعری کے مختلف ادوار ہیں ۔اولین دور میں وہ صرف فخریہ شاعری کرتے ہوئے نظر آتے ہیں لیکن جونہی دربار خلافت/ دربار امرا دعمائدین سلطنت سے منسلک ہوتے ہیں ان کی شاعری قصیدہ خوانی پر سمٹ کر رہ جاتی ہے۔انھوں نے اپنے مدحیہ قصائد کو قدیم عرب شعرا کی پیروی اور تنبع کرتے ہوئے انھیں تشبیب سے گریز کرتے ہوئے اصل موضوع میں تقسیم کیا ہے۔تاہم انھوں نے اپنے آخری زمانہ کی شاعری میں اس اسلوب کوترک کردیا تھا اوروہ اپنے مدوعین کی رسی تصویر یں تھینچتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ان کے قصائد کو بات محلات شاہی کے اوصاف وخصوصیات کو الفاظ کے قالب میں پیش کرنا ہے جس کی وجہ سے ان کے قصائد کی ایک خاص قسم کا کلھار اور زور پیدا ہوگیا ہے۔بقول مقالہ نگار اردو دائرۃ المعارف اس کا بنیا دی سبب شاعرانہ تصویر کی تصویر کی تھینچتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ میں بختر کی کا کوئی حریف ہوں اور تنبع کر دیا تھا اور دو ان ترک تا ہے جس کی وجہ سے ان کے قصائد کی ایک خاص بات محلات شاہی کے اوصاف وخصوصیات کو الفاظ کے قالب میں پیش کرنا ہے جس کی وجہ سے ان کے قصائد کی اسلوب بیان میں ایک خاص میں بختر کی کا کوئی حریف ہیں پیدا ہوگیا ہے۔بقول مقالہ نگار اردو دائرۃ المعارف اس کا بنیا دی سبب شاعرانہ تصویر کشی اور جزئیات کا دونفیں شعور ہے جس میں بختر کی کا کوئی حریف نہیں پایا جاتا ہے۔اس کے وصف میں کوئی جدت نہیں پائی جاتی ہے لیکن سہل اور سادہ الفاظ کا استعال کرتے ہوئے وہ اپنے اشعار میں ایک ترنم اور آ ہتگ پیدا کر دیتے ہیں جو اخصیں دیگر شعرا سے متاز اور منفر دیا دیتا ہے۔ مدرج اور دوس کے علادہ عربی شاعری کے دیگر اصاف تیں سے انھوں نے مرثیہ اور ہو میں بھی طبع آ زمائی کی ہے۔مرثیہ میں بھی انصیں کمال حاصل تھا جس کی وجہ سے وہ اپنے معاصرین شعرا کے مقابلہ میں زیادہ کامیاب نظر آتے ہیں لیکن ،جو کے میدان میں اضیں کوئی نمایاں مقام حاصل نہیں ہے کہ بجو بیا شعار ،ان کی مدح کا ایک ضمنی حصہ ہوتے تھے۔ان کے ،جو بیا شعار ان شخصیات کے متعلق ہیں جنھوں نے ان کی نا قدری کرتے ہوئے انھیں انعامات واکرامات سے نہیں نوازا تھا۔غالباسی وجہ سے بستر مرگ پر انھوں نے اپنے بیٹے کو وصیت کی کہتی کہان کے دیوان سے ،جو بیا شعارکو نکال دیا جائے۔ 16.7.6

عصر عباسی کے چندنمایاں ترین شعرا میں متنبی کا شار ہوتا ہے۔عربی شاعری میں متنبی کو وہی مقام ومرتبہ حاصل ہے جواردو شاعری میں اقبال وغالب کو حاصل ہے۔تنبی کا پورا نام ابوالطیب احمد بن حسین جُعْفی کندی ہے لیکن دنیائے ادب میں 'دمتنبی' کے نام ...

متنبی کی پیدائش کوفہ کے ایک محلہ' کندہ' میں 303 ھ/ 915ء میں ہوئی تھی۔خاندانی حالات ایتھے نہیں تھے۔غربت کے سائے میں بچپن کا کچھ حصہ وہیں گز رااور ابتدائی تعلیم بھی وہیں حاصل کی بچپن سے ہی ان کی ذہانت وذکاوت اور قو کی حافظہ کے چرچے عام ہونے لگے تصح اور شاعرانہ مذاق اور مزاج کے مظاہر سامنے آنے لگے تھے۔قرامطہ کی لوٹ ماراور ظلم وزیادتی کی وجہ سے ان کے خاندان کو ہجرت پر مجبور ہونا پڑا اور تقریبا دوسال تک انھیں ''ساوہ' کے مقام پر قیام کرنا پڑا۔ ہر شرید خیر کا پہلو شامل ہوتا ہے۔ متنبی کے خاندان کی بیجر دی ان کے ایسے رحمت بن گئی کہ انھیں ''ساوہ' کے مقام پر قیام کرنا پڑا۔ ہر شرید خیر کا پہلو شامل ہوتا ہے۔ متنبی کے خاندان کی بید ربدری ان کے موقعہ فراہم کردیا تھا۔ اس خوش بختی پر وہ تا دیں ناز ان وفر حال رہے کا موقعہ ملاجس نے ان کو جمہ کی حکم حال کرنے ک

متنبی کی زندگی میں بہت اتار چڑھاؤ آئے ہیں بھی کا میابی اس کے قدم چوہتی ہے تو کبھی ناکا می اس کے ہاتھ لگتی ہے۔ ان کی زندگی کا مطالعہ کرنے کے بعد بیا ندازہ ہوتا ہے کہ وہ اپنی معمولی معمولی کا میابیوں سے مطمئن نظر نہیں آتے ہیں اور انھیں اپنے اس نظر بید سے رجوع کرنا پڑتا ہے کہ وہ اپنی شاعرانہ صلاحیتوں کی وجہ سے ایک بلند اور اہم مقام حاصل کر لیں گے۔ لہذا ایک زمانے میں وہ شاعری کو خیر آباد کہہ کر باغی اور سرکش افراد کے ساتھ جاملتے ہیں۔ یہاں بھی ناکا می ان کی راہ دیکھ رہی ہوتی ہے اور قید و بند ان کا مقدر تلہ ہرتا ہے۔ دوسال کی قدر باغی اور مرکش افراد کے ساتھ جاملتے ہیں۔ یہاں بھی ناکا می ان کی راہ دیکھ رہی ہوتی ہے اور قید و بند ان کا مقدر تلہ ہرتا ہے۔ دوسال کی قید و بند سے چھٹکا را معافی کے بعد ملتا ہے اور انھیں اپنے پرانے نظر سے پر دوبارہ والیس آنا پڑتا ہے کہ اپنا مقصد زندگی شاعری کے ذریعہ ہی حاصل کیا جاسکتا ہے۔ اس بغاوت اور گرہی کے دور میں ان پر بیدالزام بھی لگ جاتا ہے کہ انھوں نے نبوت کا دعوی کیا تھا ۔ یہ الز ام حال کی خلط ہو جس کے سرائی اور دویان میں بھی موجود ہیں لیکن اسی الزام نے ہی انھی دوام بخش دیا کہ وہ اپنے اور ایس آنا پڑتا ہے کہ کی تھی میں مقصد دیں گی شاعری کے دور میں کی جاتا ہے۔ اس

بغاوت کے بعد جب انھوں نے شاعری کو دوبارہ ذریعۂ معاش بنایا تب بھی انھیں خاطر خواہ کامیابی نہ ک سکی ۔وہ برسوں در بدر ک ٹھوکریں کھاتے رہے یہاں تک کہ انھیں سیف الدولہ کے دربار میں رسائی حاصل ہوئی۔بغاوت کے بعد کاان کی شاعری کا دور 325 تا نصف325 ھ/ 937–940ء پر شتمل ہے ۔اس دوران انھوں نے انطا کیہ، دشتن اور حلب وغیرہ کے امراکی مدح سرائی کیا تھا لیکن بدلے میں انھیں خاطر خواہ معاوضہ نہیں ملاتھا تاہم ان کی شہرت کا آغاز ہو گیا تھا۔اسی زمانہ میں انھوں نے حاکم درباری مدر بن اختیار کرنی پڑی اور بادیۃ الشام میں پناہ لینی پڑی۔اس دوران ان کے دل دماغ میں دوبارہ بغادت کا جذبہ بیدار ہونے لگالیکن اتفاق سے امیر بدرخرشنی کوئسی کام سے عراق کوچ کرنا پڑااور وہ اپنی کمین گاہ سے نگل دوبارہ شعر وشخن کے کام میں مصروف ہو گئے۔ ۔ سی بید جذب میں متذکر سی میں نہ اور اور این کمین گاہ ہے نگل دوبارہ شعر وشخن کے کام میں مصروف ہو گئے۔

زندگی کے آخری دور میں متنبی کوسیف الدولہ جیسا مربی ملاجن کے دربارے وابستہ ہونے کے بعد گویا اضیں اپنی منزل مقصود ل گئی کہ انھوں نے اپنی ابتدائی زندگی میں شعر وسخن کے ذریعہ جس مقام کو حاصل کرنے کا خواب دیکھا تھا اس کی تعبیر سیف الدولہ کے دربارے وابستگی کی صورت میں سامنے آئی۔وہ اس دربار سے تقریبا نوبرس منسلک رہے۔یہی دور ان کی زندگی کا کامیاب ترین دور ہے جس میں اخص عزت، شہرت، دولت اور ایک اعلی مقام و مرتبہ ملا تھا۔

وزیر مہلی کے دربار سے وابستگی کی کوشش کی ناکامی کے بعد انھیں ارجان نامی علاقہ کے بویہی وزیر ابن العمید کی سرپر تی حاصل ہوگئ اور ان کی مدح میں متنبی نے چند قصائد بھی کہے لیکن جلد ہی وہ شیراز منتقل ہو گئے کہ وہاں کے سلطان عضد الدولہ نے ان سے ملنے کی خواہش کا اظہار کیا تھا۔ پچھ دن وہ ان کے دربار سے وابستہ رہے اور ان کی مدح میں متعدد قصائد کیے ۔نامعلوم اسباب کی بنا پر انھوں نے پچھ دنوں بعد شیراز کوالوداع کہہ دیا اور بغداد کا رخت سفر باند ھایالیکن وہاں پہنچنے سے پہلے ہی دیر العاقوں نامی مقام پر لئیروں نے بیٹے کوموت کے گھاٹ اتار دیا اور ان کا سارا مال ومتاع لوٹ لیا۔ اس حاد ثریں ان کے مقام پر لئیروں نے ان پر تملہ کرافیس اور ان 16.7.6.1 شاعر کی کا آغاز

''سادہ'' سے داپسی کے بعد تنبی نے شاعری کی طرف مزید توجہ دینی شروع کر دی۔اس زمانہ کے چکن اور رواج کے مطابق دہ بھی شاعری کوذرائع آمدنی کا ایک اہم ذریعہ سبھتے تھے۔لہذاانھوں نے بھی سکہ رائح الوقت کے مطابق ابوالفضل کو فی کی شان میں ایک مدحیہ قصیدہ لکھ کران کی

متنبی کی شاعری کا دوسرا مرحلہ، اس شاعری کو قرار دیا جاتا ہے جو انھوں نے اپنی بغاوت کے دوران کی تھی۔ اس بغاوت کا منفی پہلو یہ ہے کہ انھیں قید و بند سے گذرنا پڑا۔ لیکن اس کا مثبت پہلو یہ ہے اس نے انھیں ''متنبی'' کے نام سے شہرت دوام بخش دی۔ اس دوران کی شاعری میں خیالات میں بہت بے ساخلگی پائی جاتی ہے بقول مقالہ نگاراردو دائرۃ المعارف '' ابوالطیب کا وہ کلام جو بغاوت کے دوران میں ( ہذا) یااس سے ذرا پہلے کا ہے خیالات کی بے ساخلگی اور آمد کے اعتبار سے نمایاں اور ممتاز نظر آتا ہے۔ دونظم کی اشکال میں بلاتکاف تصرفات کرتا ہے۔ اس کا اسلوب بیان پرز در ہے اور بید اسلوب اس کے سابقہ انداز کے اس کے شخصی کردار کا آئینہ ہے''۔

بغاوت کے بعد کی شاعری کوان کی شاعری کا تیسرا دور قرار دیا جاتا ہے۔اس دور کے اہم ممدوعین میں حاکم دشق امیر بدر بن عمار خرشی شامل ہیں۔وہ تقریبا ڈیڑھ برس تک خرشیٰ کے دربار سے وابستہ اوران کی مدح میں کئی ایک قصائد کوقلم بند کیے۔اس دور کی شاعری میں کوئی نمایاں بات نظر نہیں آتی سوائے اس کے کہ ان کی شاعری میں ارتفا کا ایک تسلسل یایا جاتا ہے۔ یہی تسلسل اخیس ان کی شاعری کے دوسرے دور سے متاز بنا تاہے۔

متنبی کی شاعری کا چوتھا دور سیف الدولہ کے دربار سے وابستگی یعنی نصف 228 ھ/ 940ء سے شروع ہوتا ہے اور اس کا خاتمہ 337 ھ/ 948ء پر ہوتا ہے ۔اس کے بعد کے زمانہ سے لے کراپنی وفات تک کے عرصے میں انھوں نے اپنے چوتھے دور کے طرز پر ہی شاعری کی ۔سیف الدولہ سے وابستگی کے بعد تنبی نے جوتھا ند کہے تھے وہ ان کی شاعری کا اوج کمال ہے۔انھوں نے اپنے اشعار میں بہترین انداز واسلوب میں سیف الدولہ کے جنگی معرکوں کی تصویر کشی کی ہے جس سے ایک طرف ان کی قوت مشاہدہ اور ان کی باریک میں انھوں دوسری طرف الفاظ کے استعال اور اسلوب بیان پر قادر ہونے کا پہتہ چاتی ہے۔

متنبی نے سیف الدولہ کے دربار سے اپنے تعلقات کے خاتمہ کے بعد فسطاط کے والی کا فور اخشیدی کے دامن میں پناہ لی تھی اور ان کی شان میں قصائد کہم تصلیکن ان قصائد کی زبان اور اسلوب بیان سے لگتا ہے کہ وہ بدرجہ مجبوری کا فور اخشیدی کی تعریف کررہا ہے کہ ان کا دل ابھی تک سیف الدولہ کے دربار میں اٹکا ہواہے ۔کا فور اخشیدی کی شان میں کہم گئے بعض قصائد سے ایسا محسوس ہوتا ہے کہ وہ ان کی تعریف میں نہیں بلکہ ان کی ہجو میں کہم گئے ہیں ۔کا فور سے جب اس کا نباہ نہ ہو سکا تو انھوں نے ان کی سخت ہجو کی اور فسطاط سے بھاگ نگل اور بویہی وزیرابن العمید اور شیراز کے حاکم عضد الدولہ کے دربار سے وابستہ ہو گئے اور ان کی تعریف میں چند قصائد کہے۔ متنبی کا شار ان عرب شعرا میں ہوتا ہے جن کے اندر انا، پندار، اپنی ذات کونمایاں کرنے کا جذبہ، دوسروں سے برتر ہونے کا خمار پایا جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ متنبی اپنے اشعار میں مختلف مواقع پر اپنی ذات وشخصیت کو بہت زیادہ نمایاں کرتا ہوانظر آتا ہے۔ ان کے دل ود ماغ میں یہ خیال سمایا ہوا تھا کہ وہ ذہنی طور پر نہ صرف اپنے معاصرین بلکہ متقد مین اور متاخرین سے بھی آگے بڑ ھے ہوئے بی جس خیان کے دل ود ماغ خود نمائی اور پندار کو پیدا کردیا تھا۔

عربی شاعری پر متنبی کے گہر ے اثرات مرتب ہوئے ہیں کہ 'عربی کے سب عرب قصیدہ گوشعرا مختلف اسباب سے المدتندی سے اثر پذیر ہوئے ہیں' ۔ ان کے دیوان کی متعدد شرحیں لکھی گئیں جوتا ہنوز متداول ہیں۔ دنیا کے مختلف حصوں میں ان کے فکر وفن کا مطالعہ آج بھی کر پر ہوئے ہیں' ۔ ان کے دیوان کی متعدد شرحیں لکھی گئیں جوتا ہنوز متداول ہیں۔ دنیا کے مختلف حصوں میں ان کے فکر وفن کا مطالعہ آج بھی کر پر ہوئے ہیں' ۔ ان کے دیوان کی متعدد شرحیں لکھی گئیں جوتا ہنوز متداول ہیں۔ دنیا کے مختلف حصوں میں ان کے فکر وفن کا مطالعہ آج بھی کر پر پر ہوئے ہیں' ۔ ان کے دیوان کی متعدد شرحیں لکھی گئیں جوتا ہنوز متداول ہیں۔ دنیا کے مختلف حصوں میں ان کے فکر وفن کا مطالعہ آج بھی کر پر ہوئی پر ہوئی پر ہوئی پر ہوئی پر اور نے دیوان کی متعدد شرحیں لکھی گئیں جوتا ہنوز متداول ہیں۔ دنیا کے مختلف حصوں میں ان کے فکر وفن کا مطالعہ آج بھی کر پر بھی جوتا ہوئی پر سب سے وقیع کتاب مع المتذ بھی محمود شاکر کی ہے جوان کے دسیوں سال کے مطالعہ کا نچوڑ ہے۔ ان کی کتاب کی ایم جوتا کی ایک متعدی میں ای کی متعدد شرحیں کی تو فرن پر سب سے وقیع کتاب مع المتذ بی محمود شاکر کی ہے جوان کے دسیوں سال کے مطالعہ کا نچوڑ ہے۔ ان کی کتاب کی ایم یہ ای کی متعدی کہ متعدی میں ای کی متعدی میں کہ میں کر کی ہی ہواں ہوں ہیں کہ میں کی ہوئی ہر کر میں ہوں ہیں کی ایک میں معام دو فی کتا ہے ہیں ہوئی پر ان کے بعد سب سے وقیع انعام '' فیصل ایوارڈ' سے نواز گیا ہے۔ 16.7.7

عصر عبای کے نابغہ روزگار شعرامیں ابوالعلاء معری کا بھی شارہوتا ہے۔ان کا نام احمد بن عبداللہ بن سلیمان ہے لیکن وہ اپنی کنیت اور نسبت سے زیادہ مشہور ومعروف ہوئے۔ان کی پیدائش 363 ھ/ 973ء میں معرۃ النعمان کے مقام پر ہوئی۔مقام پیدائش سے نسبت کی وجہ سے '' معری'' کہلا یا۔چار برس کی عمر میں انھیں چیچک ہو گیا جس کی وجہ سے ان کی بصارت ضائع ہوگئی۔اس حادثہ نے ان کی زندگی پر گہر بے اثرات مرتب کیے اور وہ شدید احساس کمتری کا شکار ہو گئے۔انھوں نے اپنے آپ کو سب سے الگ تھلگ کرلیالیکن اس حادثہ کا م

معرة النعمان میں ان کا گزربسرایک وقف سے حاصل ہونے والے وظیفے سے ہوتا تھا۔ یہ وظیفہ تمیں دینار سالانہ پر مشتل تھا جس کا نصف حصہ وہ اپنے ملازم کودے دیا کرتے تھے۔معرة النعمان کے قیام کے دوران انھوں نے کسی کے سامنے بھی زانوئے تلمذ تہہ نہیں کیا۔معرة النعمان میں اچھا خاصا عرصہ گذار نے کے بعد 398ھ/ 1008ء میں مزید تعلیم حاصل کرنے کے لیے بغداد روانہ ہوئے۔ یہاں انھوں نے صرف عبدالسلام بھری سے تعلیم حاصل کی اورزیادہ تروقت وہاں کی لائبر پر یوں میں گذارا۔ اسی سفر کے دوران انھوں نے من ابوالعلاء معری نے عصر عباسی کا وہ عہد پایا تھا جو شدید کنٹکش اور انتشار کا تھا۔ اس کی شان وشوکت میں گہن لگ چکا تھا۔ عباسی خلفا صرف نام کے حکمرال رہ گئے تھے کہ عملا سارا اقتدار آل بوبیہ کے ہاتھ میں تھا جن کی مرضی کے بغیر خلفا کوئی بھی فیصلہ نہیں لے سکتے تھے۔ اس انتشار سے فائدہ اٹھاتے ہوئے ایک قول کے مطابق 417-419 ھر/ 1026-2028ء کے درمیان جب صالح بن مرداس نے معرة النعمان کا محاصرہ کیا تواہل شہر نے انھیں ہی صالح بن مرداس کے پاس سفارش کے لیے بھیجا تھا۔ صالح بن مرداس نے معرة النعمان کا محاصرہ اٹھا ایا درشہر کی ذمہ داریاں بھی انھیں کے حوالہ کردی تھی ۔ اس سفارش کے لیے بھیجا تھا۔ صالح بن مرداس نے معرة النعمان کا محاصرہ اٹھا ایا درشہر کی ذمہ داریاں بھی انھیں کے حوالہ کردی تھی ۔ اس سفارش کے لیے بھیجا تھا۔ صالح بن مرداس نے ان کی گفتگو سے متاثر ہو کر اپنا

لحاظ سےان رسائل سے بہتر ہیں جواٹھوں نے پہلے لکھے تھے۔

ایک طویل عمر گذارنے کے بعد ابوالعلاء معری کی وفات 13رئیچ الاول 449 ھ/16 مئی 1057ء میں ہوئی ۔ان کی وفات پر ستر سے زائد شعرانے مرثیے لکھے۔ ...

16.7.7.1 تصانيف

ابوالعلاء معرى كا شار عصر عباس ك ان افراد ميں كيا جاتا ہے جنھوں نے اپناعلمى ور څنظم ونثر دونوں ميں چھوڑا تھا۔ابوالعلاء معرى كوعهد عباس ك شعراميں اس لحاظ سے متاز ومنفر د قرار ديا جاتا ہے كہ وہ ايك با كمال شاعر ہونے ك ساتھ ساتھ صاحب قلم بھى تھے۔ان كى مجموعى تصانيف كى تعداد 73 بتائى جاتى ہے جن ميں سے اكثر زمانہ كى دست وبرد كا شكار ہوچكى ہيں ۔ يہ كتابيں انھوں نے ابوالحسن على بن عبداللہ اصفهانى كواملا كرائى تھيں۔ان كى باقى ماندہ كتابوں ميں سقط الزند،اس كى شرح صو ءالسقط، الدر عياتا ور اللز و ميات يالز و مما لايلز منظوم ہيں۔

سقط الزندان کی جوانی کے کلام پر شتمل ہے جس میں قصائد، مراثی اور دوسرے اصناف شخن پر شتمل اشعار موجود ہیں۔اسی دیوان میں ان کا وہ مرشیہ بھی موجود ہے جوانھوں نے اپنے والد کی وفات پر چودہ سال کی عمر میں کہا تھا۔اسی طرح اس میں چند نامعلوم اشخاص کے قصائد بھی پائے جاتے ہیں جن کے متعلق ناقدین ادب کا کہنا ہے کہانھوں نے مشقیہ طور پران قصائد کوظم کیا تھا۔ غالبا معری عہد عباس کے اکلوتے شاعر ہیں جھوں نے خود ہی اپنے دیوان کی شرح لکھی ۔معری نے سقط الزند کی شرح ضوء السقط کے نام سے کھی تھی۔

الدرعیات کو معری نے ایک مستقل تصنیف قرار دیا ہے حالانکہ وہ سقط الزند کے آخر میں بھی مع شرح موجود ہے۔ اس شعری مجموعہ کی وجہ تسمیہ ہیہ ہے کہ اس میں معری نے اپنے ان تمام اشعار کو جع کر دیا ہے جوانھوں نے ''درع''(زرہ) کی تعریف وتو صیف میں کے۔ اللزو میات / لزوم ما لایلزم کو معری کی اہم تصنیف قرار دیا جاتا ہے۔ اس کی وجہ تسمیہ ہیہ ہے کہ اس دیوان کے ہر شعر میں صنعت لزوم مالا یلزم کا التزام کیا گیا ہے یعنی ہر بیت کے قافیہ میں دوحرف روی آئے ہیں۔ اس دیوان پر شاعری سے زیادہ فاس

رو املا یو امام کرم ایو میون میں کا مربیف کے معیدیں در دف دروں سے بیک یہ کا دیوں پر ماکر کر کے ربید دفار معلمہ ک پایا جاتا ہے کہ اس میں شاعر نے فلسفیانہ موضوعات جیسے زمان ومکان ، مادہ وروح اور ذات باری وغیرہ کوا پنی شاعری کا موضوع بنایا ہے۔

ان كى منثور كتابوں ميں كتاب الفصول والغايات، رسائل ابى العلاء (رسالة الغفران، رسالة الملائكة، رسالة الشياطين، رسالة الإغريض وغيره)، ملقى السبيل في الوعظ والزهد، شرح ديوان الحماسة، عبث الوليد (عصرعباس كمشهور شاع بخترى كر ديوان كى شرح) وغيره شامل ہيں \_

16.7.7.2 شاعرى

ابوالعلاء معرى في تقريبا تمام اصناف سخن ميں طبح آ زمائى كى ہے۔ ان كے ديوان ميں مدحيد قصائد، مراثى اور ديگر اصناف سخن كے نمو ف طبتے ہيں۔ بقول مقالد نگار اردو دائرة المعارف ''اس كا جوانى كا كلام بلحاظ موضوع تو سادہ ہے ليكن بلحاظ اسلوب پر تكلف بعد كے كلام ميں نادر كلمات زيادہ طبتے ہيں اور اس اعتبار سے ديكھيے تو دور جاہليت كے اشعار اور ان ميں زيادہ فرق نہيں ہے ....... مدحيہ قصائد ميں متنى كا رنگ صاف جولكتا ہے۔ مرشوں ميں وہ اپنے دكھ اور مصائب كا حال بيان كرتا ہے ليكن چونكہ اسے يوم آخرت پر ايمان نہيں تھا يا اس كے بارے ميں شكوك وشبهات تھے، اس ليے بيد دكھ اور مصائب كا حال بيان كرتا ہے ليكن چونكہ اسے يوم آخرت پر ايمان نہيں تھا يا اس كے بارے ميں شكوك وشبهات تھے، اس ليے بيد دكھ اور درد اور بھى بڑھ جاتا ہے' ۔ اللذو هيات / لذو م ها لا يلذو ميں وہ ايک '' بے باک مفكر اور بلند اخلاق معلم'' كى صورت ميں سامنے آتے ہيں ۔ اس ديوان ميں ان كى شاعرى كا ايک خاص رنگ نظر آ تا ہے كہ وہ اس ميں ايك شاعر سے نام على ان ہوتے ہيں۔ اس ديوان ميں انھوں نے فلسفيانہ موضوعات كو بہت ، پی خوبھورت انداز ميں پيش كيا ہے۔ الدو عيات سے فر وصف نگارى ميں ان معرت ميں سامنے آتے ہيں۔ اس ديوان ميں ان كى شاعرى كا ايک خاص رنگ نظر آ تا ہے كہ وہ اس ميں ايک شاعر سے ذيادہ ايک فلسوں معلوم ہوتے ہيں۔ اس ديوان ميں انھوں نے فلسفيانہ موضوعات كو بہت ، پی خوبھورت انداز ميں پيش كيا ہے۔ الدو عيات سے فن وصف نگارى ميں ان کے مقام ومرتيہ كاندازہ كيا جاسكتا ہے جس ميں انھوں نے صرف زرہ (دد ع) كے وصف ميں کہے جانے والے متعدد اشعار كو جم كرد يا ہے۔ مورت ميں سامنے آتے ہيں اس ميں انھوں نے ميں نہ ميں نہى خوبھورت انداز ميں پيش كيا ہے۔ الدو حيات سے فن وصف نگارى ميں ان

عربی شاعری کے تمام ادوار میں عہد عباسی کی شاعری متعدد اور گونا گوں صفات ، امتیازات اور خصوصیات کی وجہ سے منفر د ومتاز نظر آتی ہے۔عہد عباسی کو کئی ایک تہذیبوں اور ثقافتوں کا نقطۂ اتصال قرار دیا جاتا ہے جس کی وجہ سے ایک خاص قشم کی تہذیب وثقافت کو فروغ حاصل ہوا تھا جس میں اسلامی تہذیب وتدن اپنی تمام تر رعنائیوں کے ساتھ جلوہ افروز نظر آتی ہے۔عہد عباسی کے سیاسی ، ساجی ، ثقافتی اور علمی وادبی ماحول نے ایک ایسی فضا تیار کر دی تھی جو کسی اور اسلامی دور میں نظر نہیں آتی ہے۔اسی خصوص فضا میں عربی شاعری این خاص قد کی قد وقتافت کو قروب میں پروان چڑھتی ہے اور ایسے بیش بہانمونے بیش کرتی ہے جس سے حربی شاعری کا دامن مزید وسیع ہوجا تا ہے اور اس کی قدر و قبیت میں

گراں قدراضافہ ہوتاہے۔

عصر عباسی کی شاعری، عربی شاعری کے دیگر تمام ادوار سے اس لحاظ سے ممتاز قرار پاتی ہے کہ اس عہد میں قد ما کے طرز اسلوب و بیان سے صرف نظر کرتے ہوئے شعرانے ایک نیا طرز واسلوب اختیار کیا تھا کہ وہ محبوبہ کی یاد میں آنسو بہاتے ہوئے نظر نہیں آتے ہیں بلکہ وہ اپنے قصائد کا آغاز اپنے اپنے ذوق کی مناسبت سے مختلف رنگ وڈھنگ سے کرتے ہیں۔ قد یم اصناف شخن - جیسے مدح، مرثیہ اور ہجو وغیرہ - کے دائر کہ کار میں وسعت کے ساتھ ساتھ شاعری کے چند جد ید موضوعات - غزل غلمان، زہدیات، طردیات اور خمریات وغیرہ - مرثیہ اور ات یہ کہا جاسکتا ہے کہ عہد عباسی کے معاصری کے چند جد ید موضوعات - غزل غلمان، زہدیات، طردیات اور خمریات وغیرہ - منظر عام پر آتے ہیں گویا ہے کہ اس عہد میں بھی قدیم اسلوب دانداز میں شاعری کرنے والے شعرا موجود ہے جن کی شاعری پر جد ید ماحول اور حالات کے اثر اسکتا ہے کہ اس عہد میں بھی قد یم اسلوب دانداز میں شاعری کرنے والے شعرا موجود ہے جن کی شاعری پر جدید ماحول اور حالات کے اثر اسکتا ہے کہ اس عہد میں بھی قد یم اسلوب دانداز میں شاعری کرنے والے شعرا موجود ہے جن کی شاعری پر جدید ماحول اور حالات ک

عہد عباسی کی شاعری پر جب ایک طائرانہ نظر ڈالی جاتی ہے تواندازہ ہوتا ہے کہ اس عہد کی شاعری کوفر دغ دینے میں شعرا کے ساتھ ساتھ ساج کے مختلف طبقات جیسے عباسی خلفا، وزرا،امرا اوروعمائدین سلطنت، نثر نگاران اورعلمائے دین وغیرہ نے نمایاں کر دارا داکیا تھا کہ ایک طرف جہاں عباسی خلفا، وزرا،امرا اوروعمائدین سلطنت نے شعراکی سرپرتی کی تھی تو دوسری طرف انھوں نے خود بھی داد تخن حاصل کی تھی اور شاعری کے عمدہ نمونے بطوریا دگار چھوڑ بے تھے۔

عہد عباسی میں شاعری کے بہت زیادہ فروغ کا ایک سبب یہ بھی تھا کہ اس عہد میں شاعری کسب معاش ،عزت وشہرت اور مال ودولت حاصل کرنے کا ایک انہم ذریعہ بن گئی تھی۔اسی طرح مملکت عباسیہ میں شاعری کے انہم مراکز میں بغداد کے علاوہ دیگر مقامات بھی پائے جاتے تھے جہاں کے امرا اور حکمرانوں کے دربار میں شعروشاعری کی سر پرستی کی جاتی تھی نیتجتاً شعرا کو دیگر ادوار شاعری کے مقابلہ میں زیادہ بڑا اور وسیح میدان ملا اورانھوں نے اپنی اپنی شاعرانہ صلاحیتوں کو اچھے انداز واسلوب میں پیش کیا۔

مذكوره بالا شعرا كو موضوعاتى اور فنى لحاظ ے شعراء البداوة، الشعراء المجددون، الشعراء المفتنون، شعراء الصنعة،الشعراءالمحافظون،الشعراءالمبدعون اور شعراءالمذاهب والوجدان والفكر كےزمروں ميں تقتيم كيا جاسكتا ہے۔ مؤخر الذكر طبقہ شعراكى ايك بڑى اكائى پر مشتمل ہے جسے ان كے نظريات، خيالات وافكار كے لحاظ سے شعراء العباسية، شعراء

| الشيعة، شعراءالعشق، شعراءالز هدوالحكمة والمواعظ ، شعراءعلمائ اور شعراءالطبع والزندقة مي تقسيم كياجا تا ہے۔ |                                                          |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--|
|                                                                                                            | 16.9 نمونے کے امتحانی سوالات                             |  |
|                                                                                                            | ۔<br>1 ۔ عصر عباسی کی شاعری کے امتیاز می خصوصیات بیان کے |  |
| ~4                                                                                                         | 2 تصرعباسی میں صنف شخن'' زہدیات'' پرروشنی ڈالیے          |  |
|                                                                                                            | 3 سے عصر عباسی کی شاعری کے موضوعات پر مدل بحث سیج        |  |
| 4 مشہور عباسی شعرا کا ذکر کرتے ہوئے کسی ایک کی حالات زندگی تحریر کیجیے۔                                    |                                                          |  |
|                                                                                                            | 5 مستنبی کی شاعری کے امتیاز کی خصوصیات لکھیے۔            |  |
| 6 سے عصر عباسی کی شاعر می میں زہدیات، خمریات اور طردیات کو بیان سیجیے۔                                     |                                                          |  |
|                                                                                                            | 16.10 مطالع کے لیے معاون کتابیں                          |  |
| شوقی ضیف                                                                                                   | -<br>1-تاريخالأدبالعربي(العصر العباسيالأول)              |  |
| شوقی ضیف                                                                                                   | 2-تاريخ الأدب العربي (العصر العباسي الثاني)              |  |
| حنا فاخوري                                                                                                 | 3-الجامع في تاريخ الأدب العربي                           |  |
| احمدحسن زيات                                                                                               | 4-تاريخالأدبالعربي                                       |  |
| محمد زعلول سلام                                                                                            | 5 -الأدب في عصر العباسيين (الجزءالأول والثاني)           |  |
| پروفیسر سیداختشام احمد ندوی                                                                                | 6-عربی ادب کی تنقیدی تاریخ                               |  |
|                                                                                                            | 7 – اردودائرة المعارف                                    |  |